### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليب العالبي والبحث العلمي جامعة السانيا - و هران

كلية العلوم الاجتماعية

قسم الفلسفة

المدرسة الدكتورالية (الدين والمجتمع)

### مذكرة لنيل شهادة ماجستير في الفلسفة

تحت عنوان:

## التأويل الديني المعاصر وحوار الحضارات -دراسـة مقـارنــة-

إعداد الطالب:

تحت إشر اف: کے أدبومدین بوزید

چ دکار محمد أمين

#### أعضاء لجنة المناقشة

| رئــــــــــــــــا | جامعة وهران | أستاذ التعليم العالي | أ.د.عمار يسزلي           |
|---------------------|-------------|----------------------|--------------------------|
| مشرفًا ومقرراً      | جامعة وهران | أستاذ التعليم العالي | أ.د.بومديسن بسوزيسد      |
| عضوًا مناقشًا       | جامعة وهران | أستاذ التعليم العالي | أ.د بوعرفـــة عبد القادر |
| عضوًا مناقشًا       | جامعة وهران | أستاذ مــحاضر (أ)    | د. الـــزاوي عــمـر      |

السنة الجامعية: 1432-1433مـ/2011-2011م

### كلمة شكر وتقدير

بفيض من الحب والتقدير أتقدّم بخالص الشكر والامتنان إلى أستاذي الفاضل أ.د.بومدين بوزيد على ما بذله من جهود مباركة تجاه هذا العمل بصفة خاصة، وأيضا تجاه المدرسة الدكتورالية الدين والمجتمع.

وأتقدّم بخالص الشكر ووافر الامتنان إلى كل من:

أ.د. بوعرفة عبد القادر، أ.د. الزاوي حسين

لتفانيهم في العمل والبحث العلمي

وأتقدّم بخالص الامتنان إلى كلّ أعضاء هيئة التدريس والتأطير للمدرسة الدكتورالية الدين والمجتمع في قسم الفلسفة جامعة وهران

دكــــار محمـــد أمــــين



إن ما دفعني إلى الاهتمام بموضوع التأويل هو حضوري لبعض المحاضرات واطلاعي على مجموعة من المؤلفات التي حاولت دراسة هذه الظاهرة المعرفية في كلّ من الفكري الإسلامي والغربي.

لقد استخدمت مصطلحات ومفاهيم لم تسر دائما في اتجاه واحد، ولذلك ما يبرره في نظرنا من نواحي عدة العقدي والإيديولوجي والسياسي، كل ما قرأته، أو سمعته من محاضرات هنا وهناك لم يشف غليلي، وعندما التحقت بالمدرسة الدكتورالية (الدين والمجتمع) عقدت العزم على البحث في التأويل وما يتعلّق به من روافد معرفية لا يزعم زاعم أنّه تخلّص من تأثيراها.

إنّ أهم نقطة فرضت نفسها ولو بشكل نسبي هي تحديد المفاهيم أو المصطلحات، ويجب الإشارة هنا إلى كثرتها وتصادمها أحيانا، إن التأويل عُدَّ في كثير من المحطات أزمة الفهم المعاصر للمعنى، سواء في الاتجاه الأدبي أو غير الأدبي، كما برز التأويل مخرجا لأزمة الحداثة في المناهج التي استهلكت معرفيا ولم تحقق في نظرنا الغرض المطلوب الذي من أجله وجدت، وهو القطيعة المعرفية مع الماضي الكلاسيكي المتجاوز في الحضارة الغربية الحديثة.

فالتأويل شكّل مشهدا من مشاهد الأزمات بين حضارتين بأبعادهما الفكرية التي تسعى إلى الفهم الصّحيح للنّصوص الدينية؛ فنتج عن ذلك ما لم يكن في الحسبان، الفهم الفلسفي الديني، والفهم الديني المحض، ولاشكّ أن الأمر غير هيّن لأنّه يتعلّق بالقرآن الكريم، والكتاب المقدّس، فإذا كان التأويل في الفكر الإسلامي لا يخرج عن دائرة التطابق بين النقل والعقل إمّا توفيقا أو تلفيقا، فإن ذلك لم يؤد إلى قطيعة ولا إلى اتفاق عبر مراحل زمنية كلامية أو فلسفية أو

صوفية أو أخلاقية ويزداد الأمر خطورة وتعقيدا كلّما حاولنا إحضاع الجانب العقدي الغيبي إلى ما ينتجه الفكر الإنساني المعاصر دون أن نهمل هنا الاجتهادات الفقهية على قلّتها، والنظريات الحديثة على كثرتها.

تبدأ المنطلقات الفكرية في التأويلية الغربية الحديثة من الذات والموضوع كرومانسية شلاير ماخر وظواهرية هوسرل، ومنطلقات تاريخية، كما نجدها في و جودية هايدغر، وذلك يمثل بحق أزمة العقل الأوربي مع ذاته تارة، ومع الله تارة أخرى من خلال الأطروحات الإيديولوجية التي يتبناها العقل الأوربي العلماني أو الوجودي أو الشيوعي، بينما الأمر يختلف في الفكر العربي سواء منه القديم أو الحديث، حيث نجده يبحث في التوفيق بين الحداثة والموروث، مع الإشارة إلى أنَّ الفكر الغربي القديم لم تكن لديه هذه المشكلات لأن المعنى المبحوث عنه في الموروث العربي الإسلامي كان المعنى التكليفي، سواء منه التكليف الشرعي، وهذا هو جوهر الخطاب الفقهي والتفسيري، أو التكليف الّذي هـو الالتـزام الإبداعي، وهذا هو الخطاب النقدي المتعلَّق بالشعر والنقد القديمين، وهنا يظهر الاختلاف والتعارض جليا حيث يختلف الإشكال التكليفي العربي على الإشكال التأسيسي الغربي الذي هو إشكال عقيدة وحيرة في أمر الوجود والعالم والمقدس من خلال النّصوص الفلسفية أو المقدسة بامتداد عن القصد والغاية والمصير بحثا عن الحقيقة، فتطور التأويل في جميع الاتجاهات الهيرمونطيقي والسيميائي... فانشطرت الحقيقة إلى حقائق، والدلالة إلى دلالات.

إن الأفكار السابقة تدعونا إلى رصد أهم الآراء والنظريات التي وُلِدَتْ مع التأويل كمصطلح وكمفهوم عند اللاهوتيين والمسلمين علما أنّ المقاربة والمقارنة

لا تخلو في كثير الحالات من التناقض، التناقض الّذي نجد له مبرّرات، ولا يهمنا قبول أو رفض تلك المبررات، فالتأويل هنا محركه الأساس العقل وطبيعة العقلل ليست واحدة عند بني البشر.

لقد رأينا من الضروري أن نتجه إلى الجانبين التحليلي النظري والتطبيقي العملي لأهم المنجزات الفكرية في الحضارتين العربية الإسلامية والغربية، لهذا سار البحث مع العنوان المقترح (التأويل الديني المعاصر وحوار الحضارات حراسة مقارنة).

شساعة الموضوع دفعت بنا إلى الرجوع إلى أمّهات المصادر والقواميس اللغوية من أجل تحدي الأبجديات الأولى للبحث، فكانت كتابات نصر حامد أبو زيد، من حيث المبدأ، دليلا لحل الأطروحات حول التأويل في الفكر الغربي، حيث حاولنا الوقوف على أهم المفاهيم ومبادئ الهيرمينوطيقا الغربية، فوجدنا مرجعين بدا لنا ألهما مهمان على الأقل من حيث المنهج (الحقيقة والمنهج غدامير في نسختين مترجمتين، الأولى ترجمة عربية والثانية ترجمة فرنسية عن الالمانية للجمعية الفلسفية، والكتاب الثاني أصول الهيرمنيوطيقا كتاب في تاريخها)، كما كان كتاب صراع التأويلات الهيرمونطيقية لبول ريكور مرجعا محوريا.

إنّ البحوث الأكاديمية هي بحوث تراكمية ولهذا لا يمكننا الانطلاق في دراستنا إلاّ عندما نتوقّف عند الدّراسات السابقة لموضوع التأويل عموما وعن بول ريكور على وجه الخصوص، يقول نصر حامد أبوزيد: "تعدّ الهيرمينوطيقا الجدلية عند غادامير بعد تعديلها من خلال منظور جدليّ مادّي نقطة بدء أصيلة

للنّظر إلى علاقة المفسّر بالنصّ لا في النّصوص الأدبية ونظرية الأدب فحسب، بل في إعادة النّظر في تراثنا الدّيني".

ومن الدّراسات السابقة للتأويل نذكر:

- جورج قوزدورف وهو من أحد أهم مؤرخي الهيرينوطيق حيث يربطها بأبعادها الفلسفية متمثلة في:

Le mot herméneutique aujourd'hui, parmi les philosophes fait partie du jargon les usages seraient souvent incopables de définir avec précision les termes de mot date d'antiquité grecque, et l'herméneutique est enseignée, en tant que dixipline, de puis des siècles, dans les universités protestantes<sup>(1)</sup>.

- عادل مصطفى الذي هو بدوره يعلّل الخلفيات المعرفية للتأويل سواء الفلسفية أو الثقافية الغربية منها وغيرها: "ثمّة عدّة تعريفات مختلفة للهرمينوطيقا كما تطوّرت في الأزمنة الحديثة منذ البداية كانت الكلمة تشير إلى علم التأويل وبخاصة مبادئ النصّ القويم"(2).

- روبرت. س. هولاب؛ إن الفهم المعاصر للهيرومينوطيقا عند هذا المفكر قادته إلى: "تطمح إلى إبراز المعنى الأصلي لنصوص في التراث الأدبي الإنساني وتراث الإنجيل من خلال تقنيات خاصة"(3).

<sup>1)-</sup> George Gusdrof: les origines de l'herméneutique, Edition Payot, Paris, 1988, P: 19.

<sup>2)-</sup> عادل مصطفى: فهم الفهم، مدخل إلى الهيرمينوطيقا، دار النهضة العربية بيروت، لبنان، ط1، 2003، ص45.

<sup>3)-</sup> روبرت. س. هولاب: نظرية التلقي، مقدمة نقدية، تر: خالد التوازني، الجلاّلي الكدية، المغرب، منشورات علامات، ط1، 1999، ص39.

- بول ريكور يتحدّث عن أصل الهيرمينوطيقا: "وليس من غير المفيد لفهم النصّ، ولفهمه انطلاقا من قصده، وعلى أساس ما يريد أن يقول..."(1).
- الذات عينها كآخر حوصلة فلسفية لهذا المفكّر يطرح فيه الأسئلة المحورية في فلسفته التأويلية مثل من أنا؟ من أكون؟ ماهي هويّتي؟ ماهو وجودي؟ وعلى الرّغم من أنّ هذه الأسئلة طرحت قبله عند سقراط، ديكارت، إلاّ أنّ محرّك الدّين عند ريكور يميّزها.
- دراسة قدّمها شارلز ريجان من جامعة شيكاغو عرض فيها لحياة وفلسفة بول ريكور وعدّة حوارات معه حول الهوية الشخصية، الفعل والفاعل، الهوية السردية، الأخلاق والخلقيات.
- ماريوجي فلاديس؛ قدّم دراسة حول نظرية ريكور في التفسير وعدّة أعمال هي: صراع التأويلات، الكتابة باعتبارها إشكالية بالنسبة للنقد الأدبي والتأويل.
- الخيال والسرد والتأويل في تفكير بول ريكور. -هنري إيزاك فنن، حلّل فيه الأنا إلى الفردية بحثا عن المنهج من خلال نقد المثالية الظاهراتية.
- الهيرمينوطيقا النقدية، دراسة في تفكير بول ريكور، ويورجين هابرماس.
- برنارد دينور الذي توقّف عند الجوانب السياسية لدى ريكور في كتابه ريكور الوعد والمخاطرة في السياسة.

<sup>1)-</sup> بول ريكور: صراع التأويلات، دراسة هرمينوطيقية، تر: منذر عياش، لبنان، دار الكتاب الجديد، ط1، 2005، ص33.

جاءت المذكرة موزعة على ثلاثة فصول بعد المقدمة والمدخل؛ تناولنا في المقدمة الإطار المعرفي العام للإشكالية عنوان البحث.

كما أرفقت المقدّمة بمدخل؛ تناولنا فيه مجموعة من المفاهيم التي هي على علاقة بموضوع التأويل والهيرمينوطيقا.

عنونا الفصل الأول بـ: كرنولوجيا وجينيالوجيا المفهوم والمصطلح بين الفكرين الغربي والإسلامي المعاصر؛ حيث تطرقنا إلى مجموعة مـن التعـاريف وعلى رأسها التعريف المعجمي، وأرفقنا هـذين المبحثين بعرضين نظري/اصطلاحي تناولنا فيهما الأبعاد التاريخية والفلسفية لمفهوم التأويل والتأويلية، أما المبحث الثالث فتعرضنا فيه بنوع من التفصيل إلى مفهوم مركزي، محوري في العملية التأويلية وهو مفهوم التاريخية، لما له من أهمية بالغة في فهمنا لحركة التأويل، إذ يعد حلقة وصل ما بين التراث والوقائع المعاصرة.

جاء الفصل الثاني إستجابة لمطالب الفصل الأوّل، تعرّضنا فيه لـ: سؤال المنهج وآليات التأويل والتأويلية؛ فتطرّقنا إلى مفهوم القراءة والـنصّ والفهـم والتواصل، وحاولنا تتبّع المسار التاريخي الفلسفي لهذه الأدوات لما لها مـن دور حاسم في اكتمال النظرة التأويلية.

يعد الفصل الثالث إسقاطا لمجموعة المفاهيم التي تعرضنا لها في الفصل الأول والثاني، واخترنا نموذجا بدا لنا أنّه يجمع بين هذه المفاهيم فكان العنوان: التأويل وحوار الحضارات.

يعد الهيكل العام للبحث إستجابة لمجموعة من التساؤلات المصحوبة بتصورات عن مفهوم التأويل والتأويلية الذي فرضه تحليل النص من جهة والخطاب الديني المبني على الموروث والنقد المعاصر من جهة أخرى.

لقد اعتمدنا على المنهج الاستقرائي دون أن نهمل الاستفادة من المناهج الأخرى على رأسها المنهج المقارن.

لا يفوتني في هذا المقام وأمام هذه المأدبة العلمية أن أتقدّم بالشكر الجزيل إلى أستاذي الدكتور المشرف بومدين بوزيد على إشرافه الهادئ وإلى كل أعضاء لجنة المناقشة الموقّرة.

محمد أمين دكار تلمسان يوم الأحد 20 ربيع الأول 1433هـ/الموافق لـ12 فيفري 2012



برز التأويل في الفكر العالمي المعاصر نتيجة أزمة في المناهج بلغت هـذه الأزمة ذروها في مواجهة النّصوص لاستخلاص بدائل للإيديولوجيات المهزومة أو المتزومة، وهنا لا يجب أن نهمل جانبا على حساب جانب آخر الجانب الاقتصادي، الجانب السياسي، الجانب الاجتماعي، الجانب الفكري- وتكفى الإشارة إلى الاشتراكية المهزومة والوجوديـة المتجـاوزة، والرأسماليـة المأزومة.

وبالتالي فإن موضوع التأويل لا يمكن تناوله إلا وفق ما تفرضه خطابات المناهج من رؤى وأطر فكرية تحاصر من خلالها الفكر النقدي وتدخله في أنساق فكرية أوسع تتجاوز موضوعا بعينه، وتجاوز هذا النقد إلى قضايا الوجود والإنسان والله من خلال قيم الحق والخير والجمال على ألها قيم مطلقة ولكنها في الآن نفسه قيم نسبية تدور بعد ذلك إلى المطلق، حيث تتحول إلى النسبية في حركة دائرية غير منتهية ولا منتهية كما ترسمه خطة مبادئ التفكيك أو الدائرة الهيرمينوطيقية.

من كل ما سبق لا يزال موضوع تأويل النص الديني يحتل موضوع الصدارة والاهتمام منذ بدايات النهضة في الفكر العربي وإلى اليوم، وهنا أصبح موضوع التأويل على أنه إشكال فكري جوهري ذو بعد حضاري، نطرحه في إطار رؤية متوترة أفرزها واقع منهجي مأزوم كان نتيجة أزمات مجموعة من المناهج الغربية التي كانت دائما مصدر تقليد أو إبداع في الفكر الإسلامي مع شبه تجاهل لتراث أقل ما يقال عنه أنه ضخم.

وهنا وجبت الإشارة إلى ما صاحب هذا التقليد من انحراف مجال قراءة التراث أحالتنا على عدم القدرة على فهمه بشكل ملائم وبالتالي عدم القدرة على تطويره، هذا لا ينقص من قيمة المدرسة الإسلامية في التأويل التي قادها علماء الأصول والتفسير واللغة والبلاغة وهنا نشير إلى أن التأويل كان منهجا علميا صيغ في نظريات حدمت أهدافا مرحلية إلا ألها أصلت لقواعد ثابتة بقيت مسمات لتراث حضاري ضخم ظل صامدا لأكثر من خمسة عشر قرنًا.

إن العقل العربي في تاريخه هو عقل صقلته سلطة النص، النص الذي هو أساس معرفي عقدي موجه لآليات التفكّر والتدبّر، وبنظرة متفحصة لتاريخ الفكر الإسلامي نرى أن بعثة النبي ع تكرّس مبدأ الشفهية بما هي امتداد ثقافة المشافهة والرواية - في تناول النصوص، وهذا في حدّ ذاته تكريس لسلطة النص من خلال سلطة "النص القرآني"، حيث نرى أن النص الذي هو وحي تولى بنفسه مجابحة الخصوم من المنكرين له وغدا محور ذلك الصراع الذي تجسد في شكل -معارك عقيدية - ويبرز هذا جليّا من خلال التحدي الإعجازي.

وهنا تبلورت رؤية جديدة تمثلت في اكتساب النص القرآني مركزية في إدارة هذا الصراع في مقابل محورية الأشخاص والمصالح –أقصد هنا عالم السياسة – حيث النظر موجّه إلى التأملات العقيدية والبيانية، هذا كله أعطى للنّص القرآني أهمية من حيث أنه مصدر سماوي، هذه الأهمية جعلت الحضارة الإسلامية تسمّى بحضارة النص (1). كيف هذا؟

<sup>1)-</sup> نصر حامد أبوزيد: مفهوم النص -دراسة في علوم القرآن- المركز الثقافي العربي-، بيروت- لبنان، ط3، 1996، ص9.

إن كل إنجاز في الحضارة العربية الإسلامية كان قائما على مرجعية النص القرآني والحديث -باعتباره نصا- وهنا لابد من الإشارة بسرعة إلى قضية الخوف على -النصين القرآن والحديث- من التحريف أو الضياع أو النسيان، هذا السبب وغيره كان المحرك الأساس لأي عمل علمي على صلة باللغة العربية والتي هي لغة النص المقدس، من هنا نشأت صلة بالفهم العقائدي والتشريعي الذي هو قائم مرة أخرى على مبادئ اللغة العربية انطلاقا بالمبادئ اللفظية العربية وانتهاء إلى المبادئ الدلالية دون إهمال للقواعد النحوية والإعرابية والصرفية والبلاغية.

من هنا كان النص القرآني ركيزة الإنجاز التراثي بما هو (نص/لغوي)، هذه الثنائية في الفكر الإسلامي فجرّت إشكالية عميقة هي إشكالية الفهم ومعرفة المقصود من القول اللغوي أو الكلام اللغوي، هذا كله أوصلنا إلى إشكالية التأويل من حيث ألها ممارسة بسيطة من خلال التعرف على التأويل اللغوي العربي كخلفية معجمية أساسية بالنسبة للغة القرآن الكريم، حيث هو نقطة ارتكاز لمختلف التناولات المعرفية داخل تاريخ المعرفة في التراث العربي، لا من خلال عصر التدوين حصريًا، كما قال به محمد عابد الجابري<sup>(1)</sup>، لأنّ الأهمية تكمن في حفظ النصوص وتدوينها كمتون مرجعية إبّان ذلك العصر.

في المقابل وبالذهاب نحو الفكر الغربي نجد أن التأويل ارتبط بظاهرة الإبداع حدث في الماضي وتجذره كقاعدة لتأويل ممارس، لكن مع موضوع راهن معاصر، وهذا أساس ارتكز عليه غادامير في منهجه محللا فهم التراث

<sup>1)-</sup> محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي- مركز دراسات الوحدة العربية- ط8- 2000- ص56.

"منطق الافتراض المسبق يعتبر أن قبل النص يوجد نص آخر، نص قبلي، وقبل الفهم، هناك فهم آخر، فهم قبلي، وقبل التأويل، هناك تأويل آخر تأويل قبلي، هذه التأسيسات تعتبر أن المواضيع التي يقصدها الوعي، وأن النصوص التي يقرؤها المؤوّل ليست مواضيع أو نصوصا مستقلة ومعطيات مطلقة، وإنما هي يقرؤها المؤوّل ليست مواضيع أو نصوصا مستقلة ومعطيات مطلقة، وإنما هي آفاق منصهرة من تأويلات قراءات آنية تشكلت في الحاضر هنا والآن وأخرى تأسست في الماضي وعليه ينخرط التراث (Tradition) بكل إمكانياته وكموناته الدلالية والرمزية والتأويلية والتاريخية في آنية الحاضر، تصبح كل قراءة لنص أو أثر فني أو أدبي أو فلسفي هي قراءة وتأويل للتراث، ما دام هذا النص أو هذا الأثر هو نسيج علاقات تأويلية وخطابية مثبتة تشكلت في التاريخ".

فالتأويل عند غادامير هو فن الفهم، لاسيما فهم النص الأدبي والفكري، ويعتمد التأويل بالدرجة الأولى على أداة تأويلية يطلق عليها اسم "حلقة التأويل" والتي يعرفها شلايرماخر بأنها: "اجتماع الأجزاء الديناميكية الدائرة مع الكل واجتماع الكل مع الجزء في النص"، هذا المفهوم حاول غادامير تطويره استنادا إلى مقولات هيدغر عن الفن والتأويل بالنتيجة هو محاولة تمثل الخطوات الذهنية التي سار عليها النص"، وهو أيضا محاولة للتمثل مع لحظات نشوء النص".

1)- محمد شوقي الزين: تأويلات وتفكيكات- المركز الثقافي العربي- لبنان، ط1- 2002- ص40.

<sup>2)-</sup> مجلة فكر وفن: العدد 75- حسين الموازي- بين الحداثة والتراث: جدلية الفهم عند هانس حـــورج غادامير - ص50-51 (بتصرف).

هنا يطل علينا بول ريكور بقاعدة حاسمة في تاريخ الفكر العربي حيث يرى في التأويل خاصية الامتلاك L'appropriation ذلك أن التأسيس الفلسفي للذات لا ينفصل عن التأسيس الفلسفي للمعني<sup>(1)</sup>.

إن بول ريكور يرى أن الفهم يمرّ عبر ثلاث مراحل هامـــة وأساســـية ومتتالية:

1- المرحلة الفينومينولوجية.

2- المرحلة الهيرمينوطيقية.

-3 المرحلة الفلسفيّــة.

أما في الفكر الغربي فالتأويل ليس منهجا حديث النشأة بحكم أنه قد تم الاشتغال به منذ القديم في قراءة النصوص المقدسة وتفسيرها ضمن مصطلح الهيرمينوطيقا والذي أخذ حظا وافرًا من الدراسات الإسلامية، حيث نرى اهتماما متزايدًا وعميقًا نلمسه من خلال مجموعة من المؤلفات التي نلمس بصمات واضحة للمنهج الهيرمنيوطيقي، فنذكر التلقي والتأويل لمحمد مفتاح، والتراث والتحديد لحسن حنفي، ونقد العقل الإسلامي لمحمد أركون، ونقد العقل الإسلامي لمحمد أركون، ونقد العقل الغربي لمطاع الصفد، والإيديولوجيا العربية لعبد الله العروي وعدادل مصطفى، ومصطفى ناصيف، وسعيد يقطين، ومؤلفات نصر حامد أبوزيد، وفقه الفلسفة لطه عبد الرحمن... وغيرها كثير من المشاريع القوية في البناء النظري والقوة المنهجيّة التي تحاول رسم معالم نظرية التأويل في ثقافتنا (2).

<sup>1)-</sup> محلة العرب والفكر العالمي- العدد 12- عبد الله عازار- بول ريكور ماهو النص؟ ترجمة.

<sup>2)-</sup> محلة فكر ونقد: العدد 92-2007- يوسف بن عدي- جدلية النص والتأويل- ص91.

إن هذا الالتحام بين الفكرين الإسلامي والغربي هو نتيجة لاستغراق محموعة من المناهج الغربية داخل الفضاء الفكري الإسلامي مع عدم القدرة على تجاوزها وحسب نظرنا هذا راجع لعدم قدرة الفكر الإسلامي، خاصة المعاصر منه، على إبداع منهج أصيل يتعامل مع الظاهرة أيًّا كان صنفها ونوعها في إطار الحضارة الإسلامية.



## المبحث الأول: الميرمينوطية جنيالوجيا المصطلع: أ- التعريف المعجمي:

بالانصراف نحو المعاجم الأجنبية نجد أن كلمة Interprétation تأخذ منحى موسعًا للمعاني خاصة في معجم معجم عجم لاروس الكبير للغة الفرنسية في المجلد الرابع ما يمكن ترجمته:

- فعل تأويلي، هو شرح نص لا يتجلى معناه واضحا.

- Action d'interprétation, d'expliquer un texte dont le sens n'apparaît pas avec évidence<sup>(1)</sup>.

- وهو ما يعني الشرح والتفسير.
- Sens donné à une règle de droit<sup>(2)</sup>.
  - كما أنه هو "إعطاء معنى لقاعدة حقوقية...
  - والفعل التأويلي هو فعل تخصيص معنى رمزي أو حضاري أو صوفي.
- Action d'attribuer un sens symbolique, allégorique ou mystique à quelque chose (3).

إن هذه المعاني تحيل كلها إلى البحث عن خفايا النص غير الواضحة أو خفايا النصوص الرمزية أو الصوفية التي تعني كلها الشرح والتفسير.

<sup>1)-</sup> Le grand Larousse de la langue française, Forme quatrième : IMDNY librairie Larousse, Canada, 1975, P : 2765.

<sup>2)-</sup> Ibid, P: 2765.

<sup>3)-</sup> Ibid, P: 2765.

وهذه المعاني اللغوية بالنسبة للغات الغربية تقترب من المعاني الاصطلاحية التي تنازع حول مدلولاتها علماء العرب في علوم تفسير القرآن وأصول الفقه وغيرها.

غير ألها ستكون قاعدة التحليل والمستند اللغوي الأساس في فهم مصطلح "الهيرمنيوطيقا" و"التفسير" في التراث الغربي الذي ستلقى فيه قضايا وموضوعات "التأويل" عن نصر حامد أبو زيد الذي تجتمع في كتبه مفاهيم التراث العربي والتراث الغربي، وتنصهر عنده في نظرية للفهم والتحليل تمثل منهجا نقديا تكاملت عناصره وأسسه ومقوماته نظريا وتطبيقيا، كما اتضحت مصطلحاته في استعمالاته ولها وفق منظور انتقائي يتبنى العلمية والدقة في الاستعمال والأجزاء.

تناول التعريف المعجمي للهرمينوطيقا (فن التأويل) أو (التأويلية) في بعض المعاجم الغربية (الفرنسية).

يعتبر مصطلح "Herméneutique" الهيرمنيوطيقا المصطلح المقابل السيات التأويلية" التي اشتقت من "التأويل" ويورد صاحب المعجم التقني والنقدي لفلسفة أوندريه Andrée Lalande في معجمه شارحا مصطلح قائلا:

«L'interprétation des textes philosophiques ou religieux, et spécialement la bible (Hermétique sacrée).

Ce mots s'applique surtout à l'interprétation de ce qui est symbolique» (1).

<sup>1) –</sup> André Lalande : Vocabulaire technique de la philosophie, presses unicresitaires de Erance, Parie 2ème édition, 1976, P : 412.

الهيرمنيوطيقا هي تفسير النصوص الفلسفية أو الدينية، وخاصة فيها الإنجيل (الهيرمنيوطيقا المقدسة) هذه الكلمة تستعمل خاصة في تفسير كل ماهو رمزي. إذن، ترتبط (الهيرمنيوطيقا أو التأويلية) عند الغرب بالنصوص المقدسة القديمة وخاصة منها تفسير نص الانجيل، كما ترتبط بكل ماهو ذو طبيعة رمزية من أنواع النصوص المختلفة.

وما يلاحظ على معنى (الهيرمنيوطيقا) أن تفسير L'interprétation وكأني بكلمة l'interprétation تقابل لفظة (التأويل) العربية، أو قد تتداخل في نفسس exégèse, expliquer, commenter المعنى والأداء الدلالي مع كلمات أخرى مثل

قال المستشرق دانيال ريغ صاحب معجم "السبيل" الّذي ترجم كلمة لـ 'exégèse de commenter, (أول) التي صاغ منها كلمة "تأويل": "أو تأويل! "en mal, prendre en bonne, en mauvaise تأويلا حسنا، سيئا، expliquer, faire part, tourner bien exégèse, explication, interprétation

تأويل allégorique, commentaire.

لا يمكن تأويله، Inexplicable.

تأويلي Exégétique, interprétatif.

.Commentateur, exégète (1)مؤول

إذن فترجمة كلمة (تأويل) عند دانيال ريغ ترجمت إلى أربعة مصطلحات

هي: Allégorique, interprétation, explication commentaire.

<sup>1)-</sup> دانيال ريغ: لاروس السبيل معجم عربي فرنسي- فرنيا- مكتبة لاروس- 1983م- ص243.

### ب- العرض الاصطلاحي والنظري:

كثيرا ما يتناول علماء ومفكرو العلوم الإنسانية قضية التراث الفكري والانجازات المعاصرة للغرب على ألها إنجازات خاصة ببيئة مختلفة عن البيئة العربية الإسلامية فكريا وثقافيا ومنهجيا، وهذا صحيح، لكن الذي يجب الانتباه إليه هو أن هذه البيئة وفرت شريط البحث العلمي وأقرت قوانين هي بمثابة "القوانين الكونية" في بعض اتجاهاته، رغم أن بعضها لا يخدم إلا مصالح الغرب وإشكالياته الفكرية وأزماته الحضارية الخاصة، ومع ذلك كان لابد للمفكرين العرب والمسلمين أن يدرسوا إنجازات الحضارة الغربية حتى تتم الاستفادة منه.

ويعتبر موضوع "الهيرمنيوطيقا"، أو كما يترجمها بعض النقاد والمفكرين العرب "بالتأويلية"، أحد أهم هذه القضايا التي كان يجب أن تدرس في مضامنها دراسة دقيقة حتى تتم عملية التقييم بشكل علمي ومنهجي حتى لا يتم اختـزال المواقف الفكرية والمنهجية في مجرد انفعالات عاطفية تحجب عنا الحقيقة وتضيع فرصة الممارسة العلمية للنشاط النقدي الذي يجب أن ترتفع وتيرته في الثقافة العربية، حتى إذا ما تم الحكم بالسلب على بعض الأفكار والمناهج يكون هـذا الحكم مؤسسا على علم مدروس وفق منهج ومفهوم ووعي، وقـد لا يكون الحكم هائيا بل قد يكون ظرفيا بناء على معطيات ثقافية خاصة في الزمن والعصر ما تلبث أن تتغير ضمن شروط أخرى في عصر آخر... بل قد لا ترفض إنجازات الآخر كلها جملة، قد تكون فيها من المنافذ وبعض القضايا ما يفيدنا ويطور وعينا باعتبار المعرفة لا تتطور بالطفرات المستقلة، وإنما تتطور بـالتراكم والتفاعل والتثاقف. ألم يحدث هذا في تراثنا العربي في بدايات التأسيس لحضارتنا والتمامية؟

إن هذا السجال والجدل بين ثقافتنا وثقافة الآخر هو ظاهرة صحية ما دام قائما على الحوار والمناظرة ومقارعة الحجة بالحجة، وما دام يتم ذلك بناء على وعي منهجي وشروط علمية واستعداد قائم على التفاعل مع الحقائق العلمية مهما كانت لأن العلم لا يضاد الدين، فلا تعارض بين الحقائق العلمية والحقائق الدينية في الإسلام.

وربما كانت هذه الأفكار هي الداعي إلى البحث في موضوع التأويل الأصولية واللغوية والتفسيرية (أصول الفقه وقضايا اللغة والبلاغة، وعلوم تفسير القرآن الكريم)، بينما الثاني مرتبط بالهيرمنيوطيقا Herméneutique وقضايا الفهم والقصد وتاريخية المعرفة... ولكن هذا التناظر والتقابل لا ينفى نقاط مشتركة أبرزها أن كلاهما بدأ مسيرته وبلورة منهاجيته انطلاقا من (النص الديني) وهو ما يحيل إلى قضية (العقل الإنساني والنص أو الخطاب) أو (العقل الإنساني - والمعرفة الشفهية) أو (العقل الإنساني والنص المكتوب)... وهو ما يؤدي بنا إلى تلمّـس ما يمكن أن يكون حقائق (العقل الكوني) الّذي تجتمع الإنسانية كلها في بنيتــه المنهجية والمعرفية دون اختلاف ولا تمايز مَرَدُّ هذا إلى إنسانية الإنسان في تفكيره إلى دأبه الدائم في البحث عن المعنى والحقيقة من خلال (اللغة)، إلى أنه يفكُّـر دائما باللغة أينما كان وكيفما كان. "فكل كلمة تحيل إلى كلمة أخرى دون الوصول إلى معنى يشفى الغليل أو القبض على حقيقة تتخذ كرهان للسيطرة وإدارة التشريه والتشويش، هناك دائما مشاركة في إنتاج الحقيقة وبناء المعين، مشاركة ليست حكرا على أحد، تؤول إلى معرفة مقسمة. والمعنى كحصص موزعة وفهم مشترك تتداخل آفاقه وتختلف مستوياته وأبعاده، وهنا يختلف النمط، ويعيد وضع الحقيقة المكتشفة والمعنى المشكل على محك النقل

والتمحيص، ذلك أن اللغة في جوهرها حوار وتفاهم لا تقف عند حد ولا تسكن إلى حقيقة ودلالة معينة، بل هي في ارتحال لا يستقر وصيرورة دائمة تؤطرها جدلية السؤال والجواب"(1).

وما دام هذا هو حال الإنسان مع اللغة فإنه يؤوّل الوجود للإفهام فيكون التلقي تأويلين ولا زال حاله هكذا حتى مع النصوص الدينية المقدسة التي صاغها على النمط الأسطوري في تاريخيه البعيد.

ولقد كان الإنسان الغربي في عصوره المتأخرة يعاني مع النص الديني من حيث فهمه وتأويله، ذلك أن تطور التفكير العقلي والفلسفي كان دائما يلزمه حتت هاجس السؤال - فهم العالم والأشياء والإنسان والحياة، فكان بالتالي: "درس تاريخ الفلسفة ليس الدين باعتباره الارتباط المصيري بمجموعة من القيم والعقائد وإنما باعتباره تجربة للفكر داخل دائرة المفاهيم والتمثيلات التي يقتضي فهم المعاني القائمة بها، التحاما ظاهريا بمستوى الحقيقة الذي يرتسم عبر أفق ظاهره اللغة باطنه فيه عمل التخمين والانتظار وهو مجال متاخم لحدود الفلسفة باعتباره باعثا على فعل التخييل على مستوى الفهم وعلى فعل التأويل على مستوى اللغة ..."(2).

يعرف (جورج قوزدورف)، أحد أهم مؤرخي الهيرمنيوطيقا في تعريفها قائلا: "إن كلمة (هيرمنيوطيقا استعمال اليوم، هي كلمة ذات استعمال فلسفي ولكنها خضعت لتبدلات من المستعملين الذي يعجزون دائما عن إعطاء

**ว** 1

<sup>1)-</sup> محمد شوقي الزين: مدخل ترجمة كتاب فلسفة التأويل لهانز جورج غادامير- منشورات الاختلاف-الجزائر- ط3- 2003- ص32.

<sup>2)-</sup> عمارة ناصر: اللغة والتأويل: الجزائر- منشورات الاختلاف- ط1- 2007- ص79.

الفصل الأول كرونولوجيا وجنيالوجيا المصطلح والمفهوم مفهوم دقيق للمصطلحات، فالكلمة موجودة منذ العصر الإغريقي، وهي تُعلّم في الجامعات البرو تستانية متخصص قائم بذاته منذ قرون $^{(1)}$ .

«Le mot herméneutique aujourd'hui, parmi les philosophies fait partit du jargon dont les usages seraient souvent incapables de définir avec précision les termes.

Le mot date l'antiquité grecque, et l'herméneutique est enseigné, en tant que discipline, depuis des siècles, dans les universités protestantes».

ورغم هذا الوجود التعريف للمصطلح إلا أن (جورج قوزدارف) يعاتب مستعملي هذا المصطلح الّذي طرأت عليه تغيرات في المفهوم لدي من لم يمتلكوا بعد المؤهلات لتحديد مفهومه تحيدا دقيقا، وهو يرجعه في أصله الاشتقاقي لاسم الإله الإغريقي (هرمس) رسول الآلهة الخالدة فيما بينها، يقول: "يرجع أصل الكلمة الإغريقية "Hermeneia" إلى (هرمس) رسول الآلهة الخالدة فيما بينها وبينها وبين البشر، المكلف بالحوار، رمز تداول المعاني... وبعد احتلال تداولـه أصبح يعنى التأويل والتفسير... ترجمة الغامض والمبهم وتوضيحه، وتدرجه واستعماله عند آباء الكنسية (2).

Le mot grec hermencia renvoyait au dieu grec (hermès) message entre les dieux immortels et les être humains, saint partant de la communication, symbole de la circulation du sens... par contamination, herméneutique est devenu synonyme d'interprétation ou d'exégèse... traduction de l'obscure en claire. On le trouve employé cette acception par les pères de l'église ».

<sup>1)-</sup> Georges Gusdorif: Les origines de l'herméneutique, édition Payot, Paris, 1988, P:19.

<sup>2) -</sup> Ibid, P: 20.

إذن فقد ارتبط مفهوم المصطلح بما يمكن إجماله بالتفسير والتأويل والترجمة، كما ارتبط خاصة بالنصوص المقدسة، وعلى وجه أخص بنصوص الأناجيل، وهذه المداليل تعكس مراحل تطوّر إليها المفهوم عبر التاريخ الثقافي لأوربا المسيحية وصولا إلى العصر الحديث.

يقول عادل مصطفى: "ثمة عدة تعريفات مختلفة للهيرمنيوطيقا كما تطورت في الأزمنة الحديثة، منذ البداية كانت الكلمة تشير إلى علم التأويل، وبخاصة مبادئ التفسير النصي القويم (1)، إذن فهي (علم التأويل) هو عملية فهم للنصوص أو تفسيرها على وجه العموم، كما أن هناك من يعتبرها بأها (فن امتلاك كل الشروط الضرورية للفهم) (2).

# المبحث الثاني: التأويل في الفكر الإسلامي بين القديم والحديث:

### أ- التعريف المعجمي

يعد المعجم اللغوي المرجع المعرفي الأول ذلك لأنه يمثل أصل اللغة في مادتها التواضعية، حيث تمكننا المعاجم من دراسة اللغة دراسة علمية ووصفها وصفًا لسانيا دقيقًا، فهو يؤرخ للتغيرات التي لحقت بأصوات اللغة وأبنيتها

<sup>1)-</sup> عادل مصطفى: فهم الفهم- مدخل إلى الهيرمنيوطيقا- بيروت- دار النهضة العربية- ط1- 2003-ص.45.

<sup>2)-</sup> عبد الكريم مشرفي: من فلسفيات التأويل إلى نظريات القراءة- الجزائر- منشــورات الاخــتلاف-ط1- 2007- ص17. عن شلايرماخر في: تبدلات الهيرمنيوطيقا- رينار روتشــلتز , aratotsde

الصرفية وتراكيبها النحوية بالإضافة إلى التطور الدلالي الذي أصابها، وبناء على هذا يمكن اعتبار المعجم العربي المصدر الأول في التحليل المعرفي لمادة (أ.و.ل).

أول: "الرجوع آل الشيء يؤول أولا، ومآلا، رجع وأوّل إليه الشيء رجعه"<sup>(1)</sup>.

إن أهم ما تحيل إليه كلمة (أولُ) من المادة (أول) هو الرجوع، وتفيد أيضا الارتداد: "وألت عن الشيء: ارتددت وفي الحديث النبوي يقول النبي ع: "من صام الدّهر فلا صام ولا آل" أي لا رجع إلى خير"(2).

ونجد: "وأوّل الكلام وأوّله: دبَّره وقدّره وأوّله: فسره" (٤)، ويضيف ابن منظور في علاقة مادة (أ.و.ل) بالكلام فيقول إذ أوّل الكلام بمعنى دبّره وقدّره تقديرا عن الفهم والتفسير ويستدل بالآية الكريمة: ﴿...كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴿ ٤)، ويعلق قائلا: "أي لم يكن معهم علم تأويله" والملاحظ على هذا القول إرداف كلمة تأويل بكلمة علم حيث أن التأويل هنا علم، ويوضح لنا قائلا: "وقيل: معناه لم يأهم ما يؤول إليه أبرهم في التكذيب به من عقوبة (5)، ودليل هذا قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ (6).

<sup>1)-</sup> ابن منظور: لسان العرب- دار صادر- بيروت- لبنان- ط3، 1994- ص03.

<sup>2)-</sup> نفسه- ص22.

<sup>3) -</sup> نفسه - ص33.

<sup>4)-</sup> سورة يونس، الآية: 39.

<sup>5) -</sup> ابن منظور: لسان العرب، ص33.

<sup>6)-</sup> سورة يونس، الآية 39.

ويضيف قائلا: "وأمّا التأويل فهو تفعيل، من أوّل يؤوّل تأويلا، وثلاثية آل يؤول، وسئل أبو العباس أحمد بن يحي عن التأويل فقال: التأويل المعين واحد"(1).

وقال "قال أبو منصور: يقال أُلت الشيء أؤوله إذا جمعته وأصلحته، فكان التأويل جمع معاني ألفاظٍ أشكلت بلفظٍ واحدٍ لا إشكال فيه"، وقال الأعراب: أوّل الله عليك أمرك أي جمعه، وإذا دعوا عليك قالوا: لا أوّل عليك شملك إذا فالتأويل معناه الجمع أيضا.

ويورد ابن منظور معنى لغويا آخر يتعلق بالتحري والطلب، ويضيف قائلا: "وأُلت الشيء أولا وإيّالا: أصلحته وأسسته وإنه لآيل مال وأيّل مال أي حسن القيام عليه"(2)؛ أي حسن التدبير فيه، أليس من حسن تأوّل الكلام هو حسن تدبيره وتدبّره وتقدير معانيه تقديرا كليمًا.

وقال صاحب القاموس المحيط: "وأوّله إليه رجعه... وأوّل الكلام تأويلاً، وتأوّله دبّره وقدره ونشره والتأويل عبارة الرؤيا"(3).

فأوّل ماتحيل إليه كلمة التأويل هو "الإرجاع"، والإرجاع تــتمن مـع العودة إلى الأوّل أو السابق، وهنا تجدر الإشارة إلى أثر المنهج الأشعري في اعتماد مفهوم التأويل على هذه القاعدة، فالأصل عندهم هو الفهــم الأوّل، أي فهم الجيل الأوّل من الصحابة، وهذا أصل الأصل في اصطلاح (التأويل) الّــذي هو بدلالة المعجم (الرجوع) وبدلالة... اعتماد (المرجع)، أي فهم السلف مــن

<sup>1)-</sup> لسان العرب- ص33.

<sup>2)-</sup> نفسه- ص33.

<sup>3)-</sup> الفيروز آبادي: القاموس المحيط- دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع- بيروت- لبنان- المحلد 03-1983- 331.

الصحابة عن المصدر الأوّل الَّذي هو النبي ٤ انطلاقا من القرآن بالرواية الصحيحة.

وثاني المعاني في القاموس المحيط هو التدبر أي تمعنه وتأمّله وإعطاؤه التقدير من حيث الحكم بناء على ما يصل إليه التأمّل، كما أنّ التفسير أيضا هو الفهم الذي يفهمه، وهنا إشارة إلى أن التدبّر منهج يبدأ بالتدبّر ثم التقدير ثم التفسير، والتأويل عبارة الرؤيا أي يفسرها، حيث يقول الفيروز آبادي: "عبر الرؤيا عبراً وعبارة وعبّرها فسرها"(1).

ثم نجد أن التأويل عنده مقابل للتفسير فيقول: "التفسير والتأويل واحد، وهو كشف المراد عن المشكل، والتأويل ردّ أحد المحتملين إلى ما يطبقه الظاهر"(2)، فالتأويل هنا إعراب عن المعنى من خلال وضع يبعث على الإشكال وعدم الوضوح بحيث تتعدد احتمالات المعنى إلى أكثر من واحد، فيكشف عن المعنى من خلال ردّ أحد المحتملات ليطابق الظاهر، وهنا يُرجع التأويل إلى الأصل في التعامل الذهني للغة.

وفي مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني نجده يضيف معنى جديداً فيقول والأوّل: السياسة التي تراعي مآلها، يقال: أُلنا وإيلَ علينا<sup>(3)</sup>.

ونجد أن الراغب الأصفهاني قد صنف التأويل إلى أضرب زمانية فنجده يقول: فالأوّل: هو الّذي يترتب عليه غيره ويستعمل على أوجه:

أحدها؛ المتقدم بالزمان كقولك: عبد المالك أولا ثم المنصور.

<sup>1)-</sup> الفيروز آبادي: مرجع سابق- ص83.

<sup>2)-</sup> نفسه- ص110.

<sup>3</sup>) - الراغب الأصفهاني: مفردات ألفاظ القرآن - تج: صفوان عدنان داوودي - دار القلم - دار الشامية - دمشق - وبيروت - 1997 - 00.

الثاني؛ المتقدّم بالرياسة في الشيء، وكون غيره محتذيا به نحو: الأمير أولا ثم الوزير.

الثالث؛ المتقدم بالوضع والنسبة كقولك للحارج من العراق القادسية أوّلا ثم فيد.

الرابع: المتقدم بالنظام الصناعي، نحو أن يقال الأساس أولا ثم البناء (1).

وإذا قيل في صفة الله هو الأوّل فمعناه الّذي لم يسبقه في الوجود شيء وإلى هذا يرجع قول من قال: هو الّذي لا يحتاج إلى غيره، ومن قال: هو الله المستغنى بنفسه (2).

إن أكثر ما يلاحظ على التعريفات اللغوية بكلمة تأويل هو أن معظم المعاجم التي تتناولها تكاد تكرر نفس المعاني، بل نفس الشواهد القرآنية والحديثية والشعرية، مما يدفعنا إلى القول بألها كانت على اتصال بعضها ببعض، إلا أن الأمر الذي تفردت به المعاجم المتأخرة عن المعاجم المتقدمة إيرادها للمعنى الاصطلاحي<sup>(3)</sup>، مثل لسان العرب الذي نجده يشير إلى المعاني والدلالات الاصطلاحية لمصطلح "التأويل" كما يستعمله علماء القرآن والأصول، وأقصد المشتغلين بالعلوم الإسلامية.

هناك ملاحظة هامة تتعلّق بتاريخ التأويل من حيث أنه ممارسة دينية، ارتبطت أساسا بالنص الديني منذ نزول الوحي على النبي ٤، "يتضح أن ظاهرة التأويل كانت قد صاحبت النصّ الديني في رحلته منذ أن نزلت أولى كلماته

<sup>1)-</sup> الراغب الأصفهاني: مرجع سابق- ص100.

<sup>2)-</sup> نفسه- ص100.

<sup>-3</sup> عبد الجليل بن عبد الكريم سالم: التأويل عند الغزالي نظرية وتطبيقا - مكتبة الثقافة الدينية - القاهرة - مصر - ط-1 - -2004 - -15

على رسول الله ع، حيث جاء المسلمون وتفهموا القرآن واستنبطوا أحكامه، ويشهد لهذا المعنى قول الراغب الأصفهاني: "والتأويل يستعمل أكثر في الكتب الإلاهية"(1).

إنّ هذا النصّ الأخير فيه دلالة بأن التأويل في الفكر الإسلامي كان على علم بالهيرمينوطيقا في الثقافة الغربية الكلاسيكية، وهنا يمكن التأكيد على ملاحظة تاريخية مفادها أن التأويل في كل من الثقافة العربية الإسلامية والثقافة الغربية ارتبط دائما بالنصوص مع الإشارة إلى التوسعات التي حصلت داخل هذا المفهوم ليرتبط بالنصوص الفكرية والأدبية ومن ثمة بالمناهج المعاصرة.

#### ب- العرض النظري والاصطلاحي:

برزت مشكلة التأويل بحكم ألها آلية من أدوات فهم النص مع الاختلاف في فهم نصوص القرآن الكريم ابتداء بعصر النبي ع بين الصحابة ثم انتقل بعد ذلك بين الجماعات الإسلامية والفرق المذهبية، وتجلى هذا المشهد واضحا أثناء وبعد الفتنة الكبرى، وهنا ظهرت وأثيرت الكثير من القضايا البلاغية ذات البعد العقائدي والسياسي وإن اتخذت مظاهر لغوية، حتى أن المتتبع

حيثياتها وسياقاتها الكلامية والفلسفية والمذهبية من مثل موضوع (الجحاز والحقيقة) وقضايا (الاستعارة والتشبيه) والقياس النحوي...<sup>(2)</sup>.

لهذه القضايا والمشكلات اللغوية لا يستطيع أن يفهمها إلا أذا تعرّف علي

<sup>1)-</sup> عبد الجليل بن عبد الكريم سالم: مرجع سابق- ص14.

<sup>2)-</sup> لمزيد من التوسع ينظر: محمد عابد الجابري- (نقد العقل العربي بجزأيه نقد العقل العربي- بنية العقل العربي).

ونتيجة لهذا الوضع وهذه الملابسات الفكرية والتاريخية والسياسية اليق أوجدت تفاوتا في فهم بعض النصوص القرآنية والحديثية، انتقل الأمر إلى النصوص الأدبية حيث "نشأت الحاجة إلى تأويل النصوص الدينية، ومما يجب ملاحظته أن التأويل الذي نشأ بين الصحابة لم يتعدّ إلى الرسول ٤ فيما يشكل عليهم، فيبيّن لهم ما خفي عن إدراكهم، فهم يتنازعو في مسألة من مسائل الأسماء والصفات والأفعال"(1).

وبنظرة متفحصة إلى تاريخ الفكر الإسلامي نجد أن اللغة العربية صارت المرجع الأوّل لكل الاتجاهات بغية تأسيس وضبط قواعد الفهم للسنص السديني وتأويله ومن ثم صارت اللغة مرتبطة أشدّ الارتباط بمختلف الميادين المعرفية والتي سيطرت على الواقع الثقافي والعلمي للحضارة الإسلامية منذ ما قبل عصر التدوين إلى أواخر العصر العباسي<sup>(2)</sup>، وهنا نلاحظ أن معظم الدراسات التأويلية والتفسيرية والنقدية كانت تدور حول كلمات وعبارات تحوّلت على مدار التطوّر الفكري والثقافي والمذهبي إلى "مصطلحات" أصبحت فيما بعد عناوين كبرى بارزة لتلك المجالات العلمية والمذهبية لا يمكن أن تعرف إلا على ضوءها أو تمارس نشاطها المعرفي وتستمد حيويتها الثقافية من تلك المصطلحات بحيث "أن هؤلاء القدماء قد حدد كل منهم نفسه بميدان خاص من هذه الميادين وإن كان بعضهم قد ادعى أنه يؤرخ لهذه الحضارة عن طريق تلك المصطلحات، فله عذره، لأنه اعتمد على بعض ما جرى على ألسنة أولئك الذين جمعوا هذه

<sup>1)-</sup> أحمد عبد المهيمن: إشكاليات التأويل بين كل من الغزالي وابن رشد- دار الوفاء لدنيا الطباعـة والنشر- مصر- ط1- 2001- ص89.

<sup>2)-</sup> محمد بن علي يوسفي: أثر اللغة العربية في الحضارة الإسلامية - دار النسر للطباعة والنشر والتوزيع العربية - عمان - الأردن - ط1 - 2003 - 0.84 العربية - عمان - الأردن - ط1 - 0.84 العربية - عمان - الأردن - ط

الحضارة، دون أن يلتفت إلى الخيط الَّذي يصل بينه وبين الفكر الإسلامي نفسه، فيتحدد بذلك موضع كل مصطلح في مجرى الزمن الَّذي سارت فيه تلك الحضارة، وظاهرة التأويل من تلك المصطلحات التي نشأت وشاع استعمالها، إمّا بلفظها وإمّا بدلالتهافي مختلف المجالات الفكرية"(1).

وبناء على ما سبق يمكن أن نتبع مفهوم التأويل عند علماء القرآن والتفسير وعلماء الأصول والنحو.

إن الراصد لأهم التحولات التي تناولت موضوع التأويل بالشرح الاصطلاحي أو المناقشة والتحليل والتنظير يجدها تتناوله تناولا دينيا، أي أنه مرتبط بالنص القرآني<sup>(2)</sup>، ولابد أن نشير في هذا المقام إلى أن ارتباط التأويل بالموضوع الديني كان قبل الإسلام حيث كان العرب على علم بذلك وقد أشار إلى ذلك الراغب الأصفهاني إذ يقول: "والتأويل يستعمل أكثره في الكتب الإلاهية"(3).

وانطلاقا من هذه الإشارة الأخيرة، يمكن أن نصدر حكما وإن لم يكن قاطعا فإن له نصيب من الصحة، مفاده أن العرب قد اطلعوا عن الهيرمينوطيقا المرتبطة بالنصوص المقدسة القديمة في التراث المسيحي واليهودي خاصة.

<sup>1)-</sup> السيد عبد الغفار: التفسير ومناهجه، النص وتفسيره- دار المعرفة الجامعية- مصر- د.ط- 2000-ص.22.

<sup>2)-</sup> المرجع نفسه- ص230.

<sup>-6</sup> نقلا عن: حلال الدين السيوطي - الإتقان في علوم القرآن - دار الكتب العلمية - لبنان - د.ط د.ت - -2 - -2 - -2

لقد أحصى علماء التفسير مواضع ورود لفظ "تأويل" في القرآن الكريم بكل صيغة (17) سبعة عشر موضعًا (1)، نذكر منها ما جاء في قول تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَئْنَاهُمْ بِكِتَابِ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ، هَلْ وَلَقُدْ جَئْنَاهُمْ بِكِتَابِ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ، هَلْ يُغْرُونَ إِلَا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأُويلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ... (2).

وقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُ ـنَّ أُمُّ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُ ـنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْ ـهُ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْ لُو الْبَعْاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إلا أُولُو الأَلْبَابِ ﴿ (3).

ومما يلاحظ اختلاف المفسرين في تفسيرهم قوله تعالى: ﴿ تَأْوِيلَهُ ﴾ والمراد بها، حيث خاضوا فيها مختلفين اختلافا واضحا في تحديد المراد منها. يقول الختلاف أهل التأويل في معنى "التأويل" الذي عنى الله حل ثناؤه بقوله: "وابتغاء تأويله"، فقال بعضهم: معنى ذلك الأجل الذي أرادت اليهود أن تعرفه من أنقضاء مدة أمر محمد على وأمر أمته من قبل الحروف المقطّعة عن حساب الجمل

<sup>1)-</sup> محمد فؤاد عبد الباقي: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم- دار الجيل- بيروت- لبنـــان- د.ط-د.ت- ص97- مادة أوّل.

<sup>2)-</sup> سورة الأعراف، الآية: 52-53.

<sup>3)-</sup> سورة آل عمران، الآية: 07.

كـــ (ألم ووالمص وألر وألمر) وما أشبه ذلك في الآجال... عن ابن عباس: أمــــا قوله "وما يعلم تأويله إلاّ الله" يعني تأويل يوم القيامة إلاّ الله" (1).

وفي موضع آخر ذكر الله سبحانه كلمة التأويل بمعنى أحسن الجزاء أو أحسن توبا وعاقبة ووقف عندها من المفسرين ومنهم مجاهد على ما يذكر الطبري وهو بصدد تفسيرها<sup>(2)</sup> في تفسيره لقوله تعالى: هَمَلْ يَنْظُرُونَ إِلا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ هَا أَن كلمة تأويله وردت في موضع آخر من القرآن الكريم إذ يقول الله تعالى: هَنْ مَنْ تَأْويل الأَحَادِيثِ... هُ<sup>(4)</sup>.

قال مجاهد في تفسير (5) معناها ألها "عبارة الرؤيا" أي تفسير الأحلام وفي نفس السورة ترد كلمة تأويل في موضع غير الذي سبق في قوله تعالى: ﴿ نَبِئنَا لَا فَي موضع غير الله على الله على الله على الإمام الطبري عن تفسير مجاهد لها بأن كلمة تأويله تعينا الشيء ذاته، أي نبئنا به حيث أن قولنا: تأويل الشيء وهو الشيء وهو الشيء أي نبئنا به حيث أن قولنا: تأويل الشيء وهو الشيء أي نبئنا به حيث أن قولنا: تأويل الشيء وهو الشيء أي نبئنا به حيث أن قولنا: تأويل الشيء وهو الشيء و المؤلفة و المؤلف

أمّا فيما يتعلّق باصطلاحات المفسرين للكلمة في ميدان علوم القرآن والتفسير فإنهم اختلفوا في معناها اختلافات كثيرة سنشير إلى أبرزها.

<sup>1)-</sup> الطبري: تفسير الطبري- ج3- ص121.

<sup>2)-</sup> نفسه- ج8- ص145.

<sup>3)-</sup> سورة الأعراف، الآية: 53.

<sup>4)-</sup> سورة يوسف، الآية: 06.

<sup>5)-</sup> الطبري: ج12- ص92 وما يليها.

<sup>6)-</sup> نفسه- ج12- ص128.

ذكر الإمام الزركشي في معنى كلمة تأويل: "قيل: التفسير والتأويل واحد بحسب عرف الاستعمال والصحيح تغاير هما" (1)، وهنا دلالة على أن المعنى واحد في بعض الاستعمالات ولا فرق بينهما ربما يشرح معنى التأويل معنى التفسير كما يشرح التفسير معنى التأويل.

كما أورد أحد العلماء قولا لابن تيمية عن (مجموع الفتاوي) نفس الموقف من التأويل والتفسير قائلا: "يراد بلفظ التأويل: التفسير، وهو اصطلاح من المفسرين، وهذا قال مجاهد إمام أهل التفسير إن (الراسخون في العلم) يعلمون تأويل المتشابه فإنه أراد بذلك تفسيره وبيان معانيه، ولهذا مما يعلمه الراسخون"(2).

فالمستفاد من ذلك أن بعض من وقفوا على تفسير القرآن بعامة، وعلى آية التأويل في سورة آل عمران قد اتفقوا على أن التأويل يعني التفسير، بينما نجد أن بعض المفسرين الآخرين وعلماء القرآن يرون خلاف ذلك ويقدرون أن هناك فوارق بين المصطلحين، لخص ذلك صاحب البرهان الإمام الزركشي قائلا: "قال الراغب: التفسير أعم من التأويل، وأكثر استعماله في الألفاظ، والأكثر استعمال التأويل في المعاني، كتأويل الرؤيا، وأكثره يستعمل في الكتب الإلاهية، والتفسير يستعمل في غيرها، والتفسير أكثر ما يستعمل في معاني مفردات الألفاظ"(3).

<sup>1)-</sup> بدر الدين الزركشي: البرهان في علوم القرآن- تح: محمد أبو الفضل إبراهيم- دار الجيل- بيروت-لبنان- د.ط- 1988- ج2- ص149.

<sup>2)-</sup> الشريف الكتابي الأثري: التأويل عند أهل العلم- دار الكتب العلمية- بــــيروت- لبنـــان- ط1، 2004- ص30.

<sup>-3</sup> البرهان في علوم القرآن -2 ص-3

ويبدو لنا من خلال هذا الشرح أن التأويل مرتبط بالمعاني وأكثر ارتباطا بالكتب المقدسة وبكل ما هو من عالم الغيبيات، بينما التفسير مرتبط بالألفاظ والمفردات، وهذا التمييز وكأني به قائم على ثنائية المركبة للنص والمتن ألا وهي ثنائية (اللفظ والمعنى) وهي حاضرة بقوة في هذا البيان، ثمّ أضاف الإمام الزركشي قائلا: "التأويل كشف ما انغلق من المعنى، ولهذا قال البجلي: التفسير يتعلق بالرواية، والتأويل يتعلق بالدراية، وهما راجعان إلى التلاوة والنظم المعجز الدال على الكلام القديم بذات الربّ تعالى"(1)، وهذا انتقال دلالي مهم في تطور مفهوم التأويل لارتباطه بأعمال العقل والاجتهاد في استنباط المعاني والأحكام من النصوص في مقابل التفسير الذي يتعلّق بالرواية التي تقابل الدراية وهذا الذي يتعلّق بالرواية التي تقابل الدراية وهذا الفكر يذكّرنا بصراع أهل الدراية وأهل الرواية أو فيما عرف في تاريخ الفكر الإسلامي براهل النقل وأهل العقل).

وبعد هذا الفرق المؤسس على الدراية يضيف قائلا: ما وقع مبيّنا في كتاب الله ومعيّنا في صحيح السنة سمّي تفسيرًا لأن معناه قد ظهر ووضح، وليس لأحد أن يتعرّض إليه باجتهاد ولا غيره بل يحمله على المعنى الّذي ورد لا يتعدّاه، والتأويل ما استنبطه العلماء العاملون لمعاني الخطاب الماهرون في آلات العلوم"(2)، وهنا يمكن تلخيص الفرق بين التفسير والتأويل على أن التفسير:

- بيان لفظ لا يحتمل إلا وجهًا واحدا.
  - أو: القطع بأن المراد باللفظ هذا.
- أو: بيان وضع اللفظ، إما حقيقة أو مجازا.

<sup>1)-</sup> الزركشي: مرجع سابق- ص150.

<sup>2)-</sup> محمود محمد ربيع: أسرار التأويل- الهيئة المصرية العامة للكتاب- مصر- د.ط- 1993- ص211.

فالتفسير بهذا يكون في الألفاظ ومفرداها.

أمّا التأويل: فهو توجيه أو صرف لفظ متوجّه إلى معان مختلفة إلى واحد منها بما ظهر من الأدلة.

أو: هو ترجيح أحد المحتملات بدون القطع والشهادة على الله [بان مراده هذا].

أو: هو الاستنباط، فالاستنباط يتعلق بالتأويل، والتأويل هـو مـا اسـتنبطه العلماء...(1).

إذن، فالتفسير متعلّق بالإتباع من جهة مصدر فهم المعاني والأحكام، ولكنه من جهة النص فهو المتعلق بالوضوح، أي وضوح معناه وظهوره، فالوضوح والظهور هما ظاهر النص، ولقد عُرِّف الظاهر لدى الأصوليين بأنه: "لفظه يغنى عن تفسيره"(2).

ثم يضيف الشوكاني قائلا عن الإمام الغزالي: "هو المتردد بين أمرين وهو في أحدهما أظهر "(3).

إذن فالظاهر الذي تعلّق به التفسير هو ما اكتفى بما دلّ عليه لفظه هذا من جهة اللفظ في التعريف الأول بينما عند الغزالي فالظاهر هو عن صيغة التفصيل (الأظهر) من أوجهين يبعثان على التردّد في قبول أحدهما فيترجح الأظهر، أي الأقوى والأقرب والأرجح، ولهذا نجد أن الشوكاني يقول عن

<sup>1)-</sup> محمود محمد ربيع: مرجع السابق- ج2- ص382.

<sup>2) –</sup> محمد بن علي بن محمد الشوكاني: إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول – دار السلام – 2 الإسكندرية – مصر – 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2

<sup>3)-</sup> نفسه، ص510.

التأويل في اصطلاح الأصوليين: "واصطلاحًا صرف الكلام عن ظاهره على معنى يحتمله وفي الاصطلاح حمل الظاهر على المحتمل المرجوح (1).

ولقد ساق هذا التعريف الأصوليين إلى التنبّه بأنه يمكن أن ينطبق على تأويلات لا يقبلها الشرع فتعتبر من مفاسد التأويل، فزادوا استدراكا على ذلك تحديد أنواع التأويل، فقالوا تأويل صحح وتأويل فاسد<sup>(2)</sup>.

ورغم أن الأصوليين لا يختلفون عن المفسرين في تحديد مفهوم التأويل إلا ألهم يختلفون في تحديد الموضوع "فهو عند المفسرين والمستكلمين يتناول النصوص المتشابحة كآيات الصفات، وعند الأصوليين يتناول نصوص الأحكام التكليفية"(3).

كما أن هناك اختلافات حاصلة بين العلماء عند تحديد مفهوم التأويل من جهة ظاهر الألفاظ وباطنها، فكذلك نبّهوا إلى أن الظاهر حوله خلافات ذكرها الشوكاني على ألها ثلاثة تعد تحديدًا فيما يدخله التأويل وما لا يدخله فقال: "فيما يدخله التأويل وهو قسمان: أحدهما أغلب الفروع ولا خلاف في ذلك، والثاني الأصول كالعقائد والديانات وصفات الباري عز وجلّ "(4)، ثم بيّن أن تأويل الأصول على ثلاث اتجاهات هي:

"الأوّل: أنه لا مدخل للتأويل فيها، بل يجري على ظاهرها ولا يــؤوّل شيء منها وهذا قول المشبّهة.

<sup>1)-</sup> محمد بن على بن محمد الشوكاني: مرجع سابق، ص512.

<sup>2) -</sup> نفسه، ص512.

<sup>3)-</sup> حسين حامد الصالح: التأويل اللغوي في القرآن الكريم- دراسة دلالية- دار ابن حزم- لبنان- ط1-2005- ص20.

<sup>4)-</sup> مرجع نفسه- ص299.

والثاني: أنّ لها تأويلا لكن نمسك عنه مع تبريه اعتقادا عن التشبيه والتعطيل لقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعلَم تأويلُه إلاّ الله ﴾، قال ابن برهان: وهذا قول السلف، قلت: وهذا هو الطريقة الواضحة والمنهج المصحوب بالسلامة عن الوقوع في مهاوي التأويل لما لا يعلم تأويله إلاّ الله وكفى بالسلف الصالح قدوة لمن أراد الاقتداء وأسوة لمن أحب التأسي على تقدير عدم ورود الدليل القاضي بالمنع من ذلك، فكيف وهو قائم موجود في الكتاب والسنة.

والمذهب الثالث: أنما مؤولة"(1).

إن مبدأ التحفّظ في التأويل في القرآن الكريم قائم على أمرين: "لقد تخفّظ المسلمون بعض الوقت من تفسير القرآن بالاعتقاد على الرأي واكتفوا فيه يما نقلوه على رسول الله على وبما ثبت لديهم عن الصحابة أو ربما فهو من اللغة ومقتضيات أساليبها وتعابيرها وكان توقّفهم عن تأويل الآيات لأمرين:

الأوّل: المنبع الوارد في القرآن الكريم: ﴿...فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَ اللَّهُ وَالْبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَ اللَّهُ وَالْرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلاَ أُولُو الأَلْبَابِ ﴿ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلا أُولُو الأَلْبَابِ ﴿ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلا أُولُو الأَلْبَابِ ﴿ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّالْبَابِ ﴾ (2).

الثاني: أن التأويل أمر مظنون بالاتفاق والأول في صفات الباري بالظن غير جائز، فربما أولنا الآية على غير مراد الباري تعالى فوقعنا في الزيغ، بل نقول كما قال الراسخون في العلم كل من عند ربنا"(3).

<sup>1)-</sup> حسين حامد الصالح: مرجع سابق- ص299.

<sup>2)-</sup> سورة آل عمران، الآية: 07.

 <sup>3)-</sup> سعيد شنوفة: التأويل في التفسير بين المعتزلة والسنة- المكتبة الأزهرية للتراث- مصر- د.ط د.ت- ص30-31.

ولقد كان لابن رشد إسهام كبير في موضوع التأويل وأهدافه ومنهجه ولخص رؤيته للموضوع في كتابه فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال<sup>(1)</sup>، حيث جاء في آخر ما عنونه "قانون التأويل" وهذه الصيغة تكشف عن هموم ابن رشد في هذه المسألة، وكأنه أراد أن يجمع مناهج العقول في الفهم على ضوابط منطقية يسلم بها كل منطق لدى علماء الكلام وحت غيرهم وهنا في قانون التأويل: "يعقد لابن رشد خاتمة بعنوان "قانون التأويل" أي المنهج الذي وراء علم الكلام الذي يسبب كثيرا من أخطاء المتكلمين وهو قانون؛ أي منهج دقيق ومحكم. فالتفسير هو الوسيلة للانتقال من الفهم إلى التعبير، وهو يعادل نظرية المعرفة في الحضارة النصية، كيفية التعامل مع النص، العلاقة بين النص والشعور من ناحية، والنص والعالم الخارجي من ناحية أخرى..."<sup>(2)</sup>.

لقد وضع ابن رشد بـ "قانون التأويل" المعالم الكبرى للعملية التأويلية بغية تحقيق مشروع الإصلاح الفكري والمنهجي الذي شرحه في كتبه المتأخرة، وهنا بدأ معركته أولا بتصحيح المفاهيم المضللة، التي ألحقت بتصورات المؤولين حول التأويل "والحقيقة أن التأويل ليس في الشريعة، بل في بعض الصور الفنية التي توحى في حالة أخذها على ظاهرها بالتجسم أو التشبيه، أو بـ الجور أو الظلم، لذلك من الأفضل استعمال لفظ الوحي أو الدين بدلا من الشريعة، لأن الشريعة لا تأويل فيها كما تفعل الشيعة في تأويل الشريعة، وهنا يبدو ابن رشد

<sup>1)-</sup> محمد بن أحمد بن محمد: فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من اتصال- تح: عبد الجيد همو - دار معد للطباعة والنشر والتوزيع- دمشق- 1996 ص 53.

<sup>2)-</sup> حسن حنفي: من النقل إلى الإبداع- المجلد الثالث- الإبداع- دار قباء للطباعة والنشر والتوزيــع- د.ط- 2001- ص175.

فقيها أكثر منه حكيما في استعمال لفظ الشريعة وهو يعني التأويل ليس كشفا الاهيا أقرب إلى العلم اللّدني، بل منهج عقلي واستدلال منطقي وتحليل للتجارب الحيّة مع إدراك لواقع خارج النص ورؤية لداخله من صنع الفقيه أو المــؤوّل أو المفسر أو الحكيم بناء على منطق التأويل"(1).

وما يمكن قوله أن ابن رشد جاء بطريقة جديدة لم تكن مستعملة من قبل عند علماء الكلام على الأقل والمعتزلة والسنة والشيعة، وهي طريقة التأويل البرهاني بدلا من التأويل الجدلي، ومع ذلك لم يسلم من الادعاءات والاتمامات وسمي بالحتمي.

### المبحث الثالث: مفموم التاريخية وتأويل النص/التراث:

مفهوم التاريخية بالنسبة لنظرية الهيرمينوطيقا الغربية مفهوم مركزي لعملية الفهم والذي أسس له دلتاي، فالفهم عنده ليس مادة للتوغل في عقول الناس، بل هو عملية لإدراك تعبيرات عقولهم، فهو ليس منطقا يهدف إلى الكشف عن أشياء جديدة، بل إنه تحصيل حاصل، إننا لا نفهم سوى ما نعرفه من قبل، فكل الناس على علم بمعنى الغضب والألم والفرح والسعادة والتذكر. لقد أعطى دلتاي دفعه حقيقية للاهتمام الحديث بالتاريخية ويمكن القول أن "التاريخية تُجد للهيرمينوطيقا الحديثة أسسها النظرية" (2).

<sup>1)-</sup> حسن حنفي: مرجع سابق- ص177-178.

<sup>2)-</sup> عادل مصطفى: فهم الفهم- مدخل إلى الهيرمينوطيقا- ص101.

#### أ- التاريخية:

هو مصطلح تشكل مع الحركة الفكرية التي تطورت مع مشروع "الحداثة" و"ما بعد الحداثة" واشتقت من مصطلح "التاريخ"اللذي يحيل إلى الماضي والقبلي سواء تعلق الموضوع بالأحداث والوقائع أو بالأفكار والتصورات أو بالإنسان والمحتمعات وهذا يحصل في التصورات والمفاهيم التقليدية التي قامت على أساس التطور الخطي للأحداث والوقائع والأفكار في الزمن (1)، هذا دفع بعض المفكرين إلى نقده محاولين تجاوزه والتأسيس لمفهوم آخر يقوم على أساس "الانفصال" و"الاتصال".

فالانفصال كان بالنسبة للتصور التقليدي للتاريخ تلك الفجوة الدالـة على تشتت الأحداث الزمنية ولابد من القول أن الانفصال هو من المفهومات غير المقبولة، حيث كان الهدف على الدوام محاولة إقصائه وبغية رأب الصدع واسترجاع الكيان وإبراز الاتصال، إلا أن الملاحظ اليوم أنه أصبح أحد العناصر الأساسية التحليل التاريخي والبحث عن التأثيرات والامـتلاءات والتناغمات والتشابحات والتنقيب عن أسباب الركود والرقابة والدوام والثبات، والسبب يعود إلى أن الانفصال في حد ذاته معطى تاريخي ينبغي تحليله باعتباره آليـة وموضوعا للبحث تكمن قيمته الحقيقية في وصف الأحداث المتباعدة في بناء وحدات مختلفة من حيث تخصيص الميادين وعزلها، فالغاية من إثبات الانفصال تفتيت الهوية وجعلها حركة وليس سكونًا، خطًا وليس نقطة، اختلافًا ولـيس تطابقا، وبهذا المعنى فإن الانفصال لا يلغـي ولا يقصـي التـاريخ، فإحـدى الخاصيات الأساسية للتاريخ الجديد هي بلا شك انتقال وظيفة المنفصل بحيـث

<sup>1)-</sup> عادل مصطفى: مرجع سابق- ص134.

ينتقل من العائق إلى الممارسة واستغراقه داخل نسق وبنية خطاب التأريخ. وهذا الشكل لن يؤدي وظيفة جبر خارجي ينبغي عزله وسيغدو مفهوما إجرائيا ينبغي تعديل جوهريته بحيث يمس لب "المفهوم ووظائفه الفكرية والثقافية والمنهاجية حتى غدا نشاطا علميا يهدف إلى تحليل..."(1) "تحليل السلاسل الزمنية ووصف الخطاب في صورتها المبعثرة والمنفصلة..."(2).

إن جملة هذه المفاهيم والتصورات هي إبداع للفيلسوف الفرنسي ميشال فوكو قي فلسفته التي تقوم على تحليل الخطاب، هذا الأخير الذي يختلف عن الجملة والقضية، كما يختلف التحليل الخطابي عن تحليل اللغة والتحليل المنطقي، ذلك أن تحليل الخطاب يعتمد على الوصف الأركيولوجي والتحليل الخينولوجي، فيسعى الأوّل إلى سن قوانين ندرة المنطوقات وتراكمها، أمّا الثاني فهو عني البحث عن البدايات لكن بطريقة غير تقليدية تختلف عن الطريقة التقليدية التاريخية، فهو يعني حيث تركز على تبين الانقطاعات والفواصل من أجل الكشف عن ندرة وخارجية وتراكم وقبلية الخطابات أو بتعبير دقيق يقوم على التحليل التاريخي للخطابات وله تعود مرجعية الخطاب إلى النذات أو إلى المهارسة أو إلى الصدق المنطقي أو إلى قواعد البناء النحوي وإنما إلى الممارسة (ق.).

إن إعادة تأسيس هذه المفاهيم عند فوكو ناتج قناعة تشكلت أن هـذه الأخيرة صدئت في الفلسفة وفي تفكير الإنسان المعاصر حتى حجبت الحقائق وانطمست عبر التاريخ، وبالتالي كان لابد من إيجاد آلية معرفية قوية تمكننا من

<sup>1)-</sup> عادل مصطفى: فهم الفهم- مدخل إلى الهيرمينوطيقا- ص135.

<sup>2)-</sup> نفسه- ص135.

<sup>3)-</sup> الزواوي بغورة: مفهوم الخطاب في فلسفة ميشال فوكو- المجلس الأعلى للثقافة- القاهرة- مصر-2000- ص124 وما بعدها.

إعادة إنتاج مفاهيم والتأسيس لها تأسيسا يمكننا من فهم التراث وتتلخص مهمة الحفر في مهمتين أساسيتين في تطوير المنهاجية التحليلية للوصول إلى حقائق الأمور وذلك:

1)- لفهم الأحداث والوقائع كما هو سياقها التاريخي لأنها حاضرة بقوة في السلوك المعاصر دون وعى بحقيقتها المعاصرة.

2) - تحديد منهج تحليل النصوص والخطابات وإبراز سلطتها على تلقي المفاهيم والتصورات وصناعة المبادئ والأيديولوجيات.

وهنا وجب تحديد مفهوم السلطة (القوة) لأنه يحتل مكانة مركزية عند فوكو، حيث ناقش كافة أشكال السلطة وقد حدد مفهوم المعرفة السلطة بالجمع والربط بينهما لا بالفصل والتمييز كما هو الحال عند الفلاسفة الماركسيين أو المنتمين إلى مدرسة فرانكفورت<sup>(1)</sup>.

إن الماضي بالنسبة للحاضر يدل على فكرة -ما قبل- ويعتبر مفهوم القبلي La priori أحد العلامات البارزة وأحد أهم المفاهيم التي تصوغها نظرية تحليل الخطاب لدى ميشال فوكو، وأوّل من صاغ مفهوم القبلي كإطار صوري وضروري وشامل لكل تجربة ممكنة هو الفيلسوف الألماني إيمانويل كانط<sup>(2)</sup>، فهو يعتبر الأرضية الصورية والتي على أساسها تبنى جملة الموضوعات وتصاغ جملة الأحكام، فالقاعدة التي تحدد القبلي كشرط إمكان التجربة وكإطار سابق عليها تحدد وظيفة النقد التي يتخذها العقل الخالص في فحص أدواته المعرفية وآلياته المنهجية (3).

<sup>1)-</sup> الزواوي بغورة: مرجع سابق- ص231.

<sup>2)-</sup> عما نويل كنط: نقد العقل المحض- تر: موسى وهبة- مركز الإنماء القومي- لبنان- ص46-47.

<sup>3)-</sup> عادل مصطفى: فهم الفهم- مدخل إلى الهيرمنيوطيقا- ص132.

يطالعنا ميشال فوكو حول طبيعة هذا المصطلح المركب (قبلي/تاريخي) بالقول: "وواضح ما في ملاقاه هاذين اللفظين ووضعهما جنبا إلى جنب من إثارة فأنا أقصد الإشارة بهما إلى (قبلي) لا يكون كما هو معهود شرطا لصحة الأحكام، بل يكون شرط وجود العبادات، فلا يعني في شيء أن أكتشف ما يجعل من قول قولا صحيحا، أو ما يسمح بإمكانه، بقدر ما يعني في إبراز شروط انبثاق العبارات وقانون تواجدها مع عبارات لا يتعلق الأمر بشرط قبلي لحقائق عاجزة عن أن تخرج إلى حيز القول، أو ألا تعطى في التجربة الواقعية بل قبلي لتاريخ نُعطى، ما دام تاريخ أشياء قبلت بالفعل"(1).

هناك جملة من الأسئلة تحوم في فضاء هذا المفهم (القبلي/التاريخي) بحكم أنه متعلق بفعل وقع.

- ماهمي شروطه التي أقامته؟
- ماهي أسبقيته التي أنتجته في خطابات أصبح هو مرجعيتها؟

إن هذا المفهوم محايث للتاريخ بما هو صورة لمشهد الخطاب النسيجي العضوي المتفاعل معه لا يقبل الانفصال والتفسير إلا في إطار الخارج والصوري الذي يفرض سلطة توجيه الخطاب، وفي هذا يقول فوكو: "فالقبلي بمحاشية للتاريخ لا يصبح ذلك الإطار الشامل والصوري الذي يوجه الخطابات ويقيمها على أساس الصحة أو الخطأ، وإنما مجرد انتظام خاص يميّز الخطابات لأحداث وممارسات تخضع لقواعد خاصة وصارمة، هذا القبلي لا ينفلت عن التاريخية،

<sup>1)-</sup> ميشال فوكو: حفريات المعرفة- تر: سالم يفوت- المركز الثقافي العربي- المغـرب- ط3- 2005-ص118.

فهو لا يؤسس وراء الأحداث بنية زمنيّة وإنما يحدّد على أساس جملة القواعد التي تميّز ممارسة خطابية "(1).

إن هذا التصور البنيوي الذي يهتم بشروط الخطاب ونظام علاقات في (القبلي/التاريخي) يحيل إلى أن الوعي التاريخي بالموضوع قائم على عزل أنواع السياقات الخارجية والاهتمام فقط بالعنصر المحوري بالموضوع في علاقاته ببقية محاور الكل أو أجزائه المنتظمة وفق نسق خاص، ذلك أن "...القول إن كلامبنيا يمكن أن يفهم بموجب مركزه الخاص قول ينسجم مع مبدأ التأويلية القديم، وينسجم مع إصرار الفكر التاريخي على أن عصرا ما يجب أن يفهم بمقتضى ذاته وليس طبقا لمعيار حاضر غريب"(2).

إن هذه البَنْيَنَةُ Structuralisation السيّ تفرض التحليل المحايث (3) للموضوع في تاريخيته؛ أي داخل عصره وضمن الآنية التي احتوته في السزمن السابق (الماضي) دون ربطه بالحاضر وجملة الأحكام المرتبطة بهذا الحاضر، وهذا في جانبه الموضوعي يعد آلية من آليات التحليل الموضوعي السيّ يتعامل معطيات (النص/الموضوع). إن التحليل التاريخي يكمن كله أساسا بربط فكر

André Lalande: Vocabulaire technique et critique de la philosophie, P:09.

<sup>1)-</sup> ميشال فوكو: حفريات المعرفة- مرجع سابق- ص135.

<sup>2)-</sup> هانز حورج غادامير: الحقيقة والمنهج، الخطوط الأساسية لتأويلية فلسفية، تر: حسن ناظم على حاكم- دار أويار للطباعة والنشر والتوزيع- ليبيا- ط1- 2007- ص326.

<sup>3) –</sup> يعتبر مفهوم المحايثة Immanence من المفاهيم التي أشاعتها البنيوية في بداية الستينات من القرن المنافي ليصبح بعد ذلك مفهوما مركزيا يستند إليه لفهم النص وأصبح التحليل المحايث هو كلمة السر التي يتداولها البنيويون فهو وحده الذي يجيب عن كل الأسئلة ويدرك كل المعاني والمقصود به أن النص لا ينظر إليه إلا في ذاته مفصولا عن أي شيء يوجد خارجه، ينظر إلى:

صاحب النص الذي أعيد تنظيمه بمجاله التاريخي بكل أبعاده الثقافية السياسية والاجتماعية والإيديولوجية، هذا الربط ضروري من أجل اكتساب فهم تاريخي للفكر المنوط به الدرس من جهة ومن جهة أخرى لاختبار صحة النموذج (البنيوي) الذي قدمته المعالجة السابقة، ونقصد بالصحة هنا الإمكان التاريخي، ذلك الإمكان الذي يجعلنا على بينة مما يمكن أن يتضمنه النص، وما لا يمكن أن يتضمنه، وبالتالي يساعدنا على التعرف على ما كان في إمكانه أن يقوله ولكنه يسكت عنه"(1).

المفهوم عن التحليل التاريخ أنه تحليل غائي يُخضع الموضوع من الصيرورة الزمانية في لحظة نشأته كموضوع وهنا يكتسي ذاتيته وخصوصيته ينتهي إليها. فـــ"النظرة التاريخية باختلاف تلاوينها هي نظرة غائية تقوم علي إخضاع الظاهرة الزمانية المباشرة، ولا تعترف بهذه الظاهرة إلا بالذاتية التاريخية والمتناهية..."(2).

إذا نجد أنفسنا داخل الحقل الهيرمينوطيقي التاويلي أمام مشكلتين أساسيتين:

<sup>1)-</sup> محمد عابد الجابري: نحن والتراث- قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي- المركز الثقافي العربي- المغرب- ط6- 1993- ص24.

<sup>2)-</sup> جميل قاسم: المختلف والمؤتلف- دار الينابيع- دمشق- سوريا- ط1- 2001- ص114.

1- مشكلة المفهومية (1): وضرورة معالجة هذه المعضلة الفكرية من خلال إعادة النظر في جملة المفاهيم التي أخذت حظا كبيرا من الانتشار على الرغم من كونما مغلوطة تارة ومشوهة تارة أخرى، وهذا مرده في -نظرنا- إلى الفقر العلمي؛ وأيضا إلى أن المفاهيم والمصطلحات التي تنشأ في بيئة ما وتفرض نفسها على المجتمع، تجبر العقل على استخدامها كمفاتيح معرفية للفهم من ناحية، ومن ناحية أخرى لإيصال الأفكار أو تصديريها ومن ثمة إلى الدعوة إليها، وهنا تجدر الملاحظة إلا أن أغلب المفاهيم لا تمتلك الإثارة والجذب القويين لدى المتلقي (2)، وتكمن الخطورة في الخطابات الدينية حيث تفرض هذه المفاهيم والمصطلحات نفسها من جهة ثم تعمد إلى إلغاء أو قميش مفاهيم أخرى فتصبح والمصطلحات نفسها من جهة ثم تعمد إلى الغاء أو قميش مفاهيم أخرى فتصبح الديني في المجتمعات المسلمة حيث نرى انتصار مفاهيم متشددة ومأزومة على الديني في المجتمعات المسلمة حيث نرى انتصار مفاهيم متشددة ومأزومة على أخرى تتسم بالتسامح، وهذا يدل على خلل كبير في ترتيب الأولويات في أخرى تتسم بالتسامح، وهذا يدل على خلل كبير في ترتيب الأولويات في الخطابات الدينية المعاصرة.

ومن هنا كان من الضروري ضبط الجانب الدلالي والمفهومي للمصطلح من أجل فهم مضمون النص. فالنص هو نسيج من الكلمات تتضمن حقائق ومعاني تحتاج إلى استنباط وتأويل من أجل إبرازها وإظهارها، وهنا لابد من

<sup>1)-</sup> المفهومية بمعناها العام هي مجموع المعاني المفهومية من الألفاظ مصنفة وموضوعة في نسق مفهومية معين ولذلك شكلت الدراسة المفهومية أحد أركان الدراسة المصطلحيّة، ففيها تدرس النتائج المفهومية والمستخلصة من دراسة نصوص المصطلح وما يتصل به، وتصنف هذه النتائج تصنيفا مفهوميًّا عبر مجموعة من العناصر المنهجيّة التي تعين على استخلاص التصور المستفاد من نصوص بمصطلح المختلفة.

<sup>2)-</sup> صلاح إسماعيل: بناء المفاهيم دراسة معرفية ونماذج تطبيقية- المعهد العالمي للفكر الإسلامي-القاهرة- ط1- 1988- ص36 وما بعدها.

التفرقة بين الكلمة والفكرة والمفهوم المجرد والمفهوم والمصطلح ذلك نتيجة لتنوع الاستعمالات في مختلف الحقول المعرفية الفلسفية، الاجتماعية، الدينية، الثقافية، وينصب اهتمام الأدبيات بشروط امتلاك المفهوم وبالشكل وأصنافه و وظائفه...(1).

إن فن بناء المفاهيم هو تعبير صادق على القدرة الإنسانية على إدراك حقائق الأشياء ومعاني الوجود، فالفهم الصحيح هو تحرير العقل من سلطة اللغة وزيف المقولات، وهنا يعود جزء كبير من إشكالية المصطلح والمفهوم في الفكر العربي المعاصر إلى إشكالية الترجمة من لغات أجنبية، حيث لا نجد تعريفا دقيقا متفق عليه بين النقاد والمفكرين لكثير من المصطلحات المتداولة، وهذا يعود إلى غياب ترجمة مرجعية موحدة للمصطلح نفسه، إلى جانب اختلاف التكوين الفكري والعلمي للمترجم، فنجد مفهوم المصطلح يختلف من مترجم إلى آخر، إضافة إلى أنه، وفي كثير من الأحيان، لا تتم الترجمة بشكل مباشر بين لغتين بل تكون لغة وسطة، تتوسط لغات مشهورة كالفرنسية والانجليزية، الألمانية...

ولعل أبرز مثال على الاضطراب في التعريب الذي يمس تكوين المصطلح والمفهوم هو: مصطلح الحداثة حيث ليس هناك مفهوم موحد للحداثة حتى عند المشتغلين فيها، وهنا نجد "إنه لمن المؤكد منهجيّا أنه ليس هناك تعريف للحداثة، وإنما هي حالة فكرية كلية، تشمل الأفكار والوعي مثلما تشمل أنماط المعاش والإدارة، ولكل بيئة اجتماعية أو فكرية تعريفها الخاص بها، بل إن لكل حدائي تعريفه الخاص الذي لا يشترك فيه معه أحد..."(2).

<sup>1)-</sup> محمد مفتاح: المفاهيم معالم نحو تأويل واقعي- المركز الثقافي العربي- المغرب- ط1- 1999- ص5. -2)- عبد الله محمد الغذامي: حكاية الحداثة في المملكة العربية السعودية- المركز الثقافي العربي- المغرب- ط1- 2004- ص-35.

إذا الحداثة كمصطلح له شهرة واسعة وليس له تعريف متفق عليه، بـل هناك من التعاريف ماهي متناقضة فيما بينها، هذه الإشكالية في تحديد مفهوم الحداثة أدت في كثير من الأبحاث النقدية الموجهة لدراسة النص إلى تكوين رؤية غير متفق عليها تجاه النصوص مما يجعل الطريق ممهدًا للأدلجة.

2- المشكلة الثانية: أهم الدعائم الأساسية التي وجب أن يدرس النص من خلالها والتي يمكن حصرها في مسائل ثلاث هي اللغة، التاريخية، علاقة النص بالدراسات الإنسانية والاجتماعية.

#### ب- مسألة اللغة:

لما كان النص، مطلق النص، نصًّا لغويًّا، وبما أن اللغة ظاهرة إنسانية وهو من بين أهم المفاهيم التي انشغلت بما الفلسفة المعاصرة واللسانيات وكذلك الحال النسبة للعلوم الإنسانية كعلم النفس اللغوي وعلم الاجتماع، كما أن للغة وسائل متعددة تظهر في أشكال الخطاب المحتلفة (1)، ويستخدمها الإنسان في شؤون تعامله مع الآخرين وفي التعبير عما يدور في ذهنه من أفكار لا سبيل إلى طرحها إلا بواسطة اللغة، ومن وسائلها في ذلك استغلال خلايا الذاكرة في الدماغ لتخزين الكلمات بدلاً من تخزين الأشكال والألوان والصفات الفيزيائية، والمهم من كل هذا أنه كان لتطور اللغة لدى الإنسان أثر في تغيير خارطة الدماغ بشكل جوهري، لأن مساحات واسعة كانت تستخدم للحركة والإحساس تحولت إلى هذه الوظائف، وغني عن القول أن اللغة هي الكيان الثقافي للمجتمع الذي ينتمي إليه الفرد المستخدم لتلك اللغة، أما الخطاب

<sup>1)-</sup> شحادة الخوري: دراسات في الترجمة والمصطلح والتعريب- طلاس للدراسات والترجمة والنشر- دمشق- سوريا- ط2-20.

(النص) فله استخدامات كثيرة، لكننا هنا نستخدم هذا المصطلح في الدلالـة لتوظيف الفرد للغة في سياق معين.

فتراث اللغة ملىء بالنصوص الجاهزة أو الممكنة التجهيز لكن الموقف هو البنية التي يأتي فيها النص إلى الحياة، من أجل ذلك توظف الخصائص العامـة للموقف بوصفها محددات للنص، أي أنها تشكل تكوينها الدلالي الذي يسعى إليه المتكلم عادة عند إنتاج نص معين هذا النص من وجهة نظر علم اللغة الاجتماعي يسعى الدارسون فيه غالبًا إلى التفكير في النص بوصفه متضمنا في الجمل وليس بوصفه مكونا منها، فالنص وحده دلالية، إذ هي الوحدة الأساسية للإجراءات الدلالية وفي الوقت نفسه يمثل النص حيارا، النص هو الشيء المعين، أي يمكن أن يعرف النص بوصفه إمكانات المعنى المتحققة، وهنا وجب التأكيد على مسألة المنهج اللغوي بحكم أن هذا النص (المقدس/العادي) هو نصّ لغوي، كتب أو نزل بلغة المخاطبين الّذي يحمل ثقافتهم بين ثناياه. وفي هذا الصدد نجد مثلا نصر حامد أبو زيد يؤكد على هذه الفكرة فهو يقول: "إن العلاقـة بـين النص والثقافة علاقة جدلية معقدة تتجاوز كل الأطروحات الإيديولوجية في ثقافتنا المعاصرة عن النص..."(1)، كما نجد نفس المفكر يؤكد، بل يقرر بشكل واضح، أن لا مجال للتأويل دونما استخدام المنهج اللغوي، ذلك هـو المنهج الوحيد المتاح لفهم النص أوّلا، وللوصول إلى مفهوم عنه ثانيا إذ نجده يقول: "إن اختيار منهج التحليل اللغوي في فهم النص والوصول إلى مفهوم عنه لـــيس

<sup>1)-</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص- دراسة في علوم القرآن المركز الثقافي العربي- بيروت- لبنـــان-ط3- 1993- ص24-25.

اختيارا عشوائيا تابعا من التردد بين مناهج عديدة متاحة، بل الأحرى القول أنه المنهج الوحيد الممكن من حيث تلاؤمه مع موضوع الدرس ومادته"(1).

ومن المهم أن ننتقل إلى مسألة غاية في الأهمية بالنسبة لمسألة اللغة والنص، وهي مسألة الترجمة، ذلك لما تقدمه لنا هذه الأخيرة في الانفتاح على مختلف الثقافات والحضارات، وهنا لا نتحدث عن الترجمة بالمفهوم الضيق بل نتحدث عن الترجمة كمفهوم ذي طابع إشكالي لأنه يتعلق بمساءلة النص، هذا يجعل من الترجمة ممارسة تأويلية في علاقتها بالنص والمعني والدلالة والتواصل والتلقي، وهي معطيات معرفية تحاول معرفة فاعلية النص وبعده في تشكيل المعنى وهنا تصبح الترجمة إعادة إنتاج وتحويل وتوليد للنص ولغة ثالثة تجمع وتوجد بين لغتين وثقافتين عن طريق التفاعل والتثاقف (2).

وهذا تكون الترجمة عملية تواصلية توحد بين لغتين دون إلغاء المسافة التي تفصل بين الأنا والآخر وهذا ليس عجزًا من المترجم بل مرده إلى خصوصية اللغة والثقافة، "وعلى هذا النحو فليس الأمر عجزا وإنما هو إدراك "أخرية" الآخر معنى ذاك أنّ التقريب فيما بين اللغات الّذي تتوخاه الترجمة هو في الوقت ذاته إبعاد، وأن الترجمة إذ توحد بين اللغات تعمل بالفعل ذاته على خلق الاختلاف بينهما وإذكاء حدته"(3).

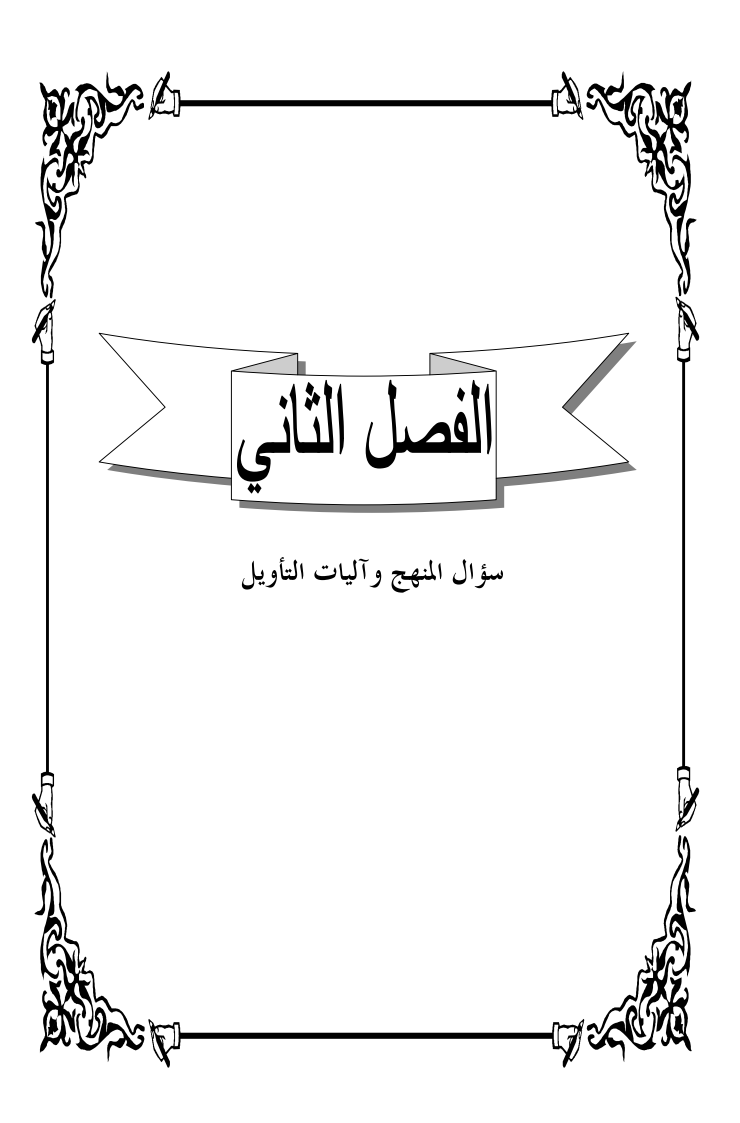
<sup>1)-</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص- المرجع السابق- ص25.

<sup>2)-</sup> التثاقف: Acculturation: وهي عملية تتحول فيها السمات الثقافية لإحدى المجموعات عن طريق التصال شعب بآخر كما "يمكن استعمال التثاقف للإشارة إلى الأنماط التي بموجبها قبول مظهر ثقافي معين في ثقافة أخرى بحيث يتلاءم ويتكيف معها مما يفترض مساواة ثقافية..." للتوسع ينظر جيراكلرك: الانتربولوجيا والاستعارة، تر: جورج كنورة - ط2 - 1990 - ص87.

<sup>-80</sup> عبد السلام بنعبد العالي: محلة فكر ونقد - دار النشر المغربية - الدار البيضاء - المغرب عدد -80 أفريل ماي -2006 ص -34.

# ج- علاقة النص بالدر اسات الإنسانية والاجتماعية المعاصرة:

إذا كان العلم هو امتلاك القدرة على الربط بين الأسباب والمسببات أو معرفة العوامل المتضافرة في صنع الظاهرة ومن ثم صياغة المبادئ والمفاهيم ووضع النظريات التي تصف الظاهرة أو الحقائق المتصلة بها، أو المترتبة عليها، فإن العلوم الإنسانية والاجتماعية لا تقتصر على هذا المستوى المعرفي الّذي يعبر عما هـو كائن بل تتضمن ما يمكن تسميته "ما قبل المنهج"، أي المسلمات التي تمثل المنطلقات الفلسفية والرؤى الكلية غير التجريبية المتصلة بالكون والوجود والخلق والإنسان والحياة والغايات. إن أي فهم أو تفسير أو ضبط لا يخلو من استنباط لتصورات مسبقة تنطوي على تفضيلات واختيارات مواقف، فضلاً عن أهداف وغايات مقصودة، هذا كله يخرجنا والشكّ عن المعنى الضيق للعلم بصفته الحقيقية الموضوعية، وينقلنا إلى المعنى الذي يشتمل أيضا على تفسيرات تلك الحقيقة وتأويلها وفقا لمرجعية فكرية ودينية وفلسفية وإيديولوجية ومن يصعب القول بأن الظواهر تواجه بصفتها معطى بديهيا دونما تأويل، لأن ثمــة أجهـزة مفهومية ونماذج معرفية تؤثر في تشكيل تلك الظواهر، وهذا هو الرابط بين العلوم الإنسانية والاجتماعية والتأويل.



### المبحث الأول: التأويل وإشكالية المنهج:

هناك شبه إجماع بين العلماء والمنظرين ومؤرخي العلوم على أن العلوم الإنسانية والاجتماعية قد نشأت في القرن التاسع عشر وكان ذلك نتيجة انبهار المفكرين بما حققته العلوم الطبيعية بفضل المنهج التجريبي من نجاح في فها الظاهرة الطبيعية (1)، والتحكم فيها ومن ثمة استغلالها، ولكن في المقابل نجد الحتلافا شديدا بين العلماء والفلاسفة والمؤرخين حول طبيعة المنهج حيث أن نقل المنهج المتبع في العلوم التجريبية إلى دراسة الإنسان الهدف منه تحقيق معرفة موضوعية بالظواهر الإنسانية تُمكن من التحكم في دوافعه والارتقاء بكلمات وإمكانياته وهنا سادت نظرة مفادها تحول الإنسان من ذات تفكر إلى موضوع معرفة علمية، وفي هذه اللّحظة التاريخية للعلم نجد أن العلوم الإنسانية قد نشأت غير مكتملة، فهي وإن استطاعت تحديد موضوعها وحصره، فإنما لم تستطع خلق منهج يلائم طبيعة موضوعها.

إن الشيء الملاحظ هو اقتران ميلاد العلوم الإنسانية بالمشرع الوضعي ولهذا الاقتران شروطه حيث قضى بضرورة التخلص من الخطاب الفلسفي التأملي حول الإنسان والانتقال إلى الدراسة الموضوعية المبنية عن طريق تطبيق

<sup>1)</sup> - نجد أن ميشال فو كو يبدي ملاحظة هامة في تاريخ العلوم الإنسانية حيث يؤكّد أن هذه الأخيرة تفتقر إلى ميراث خاص بها قبل القرن الّذي ظهرت فيه وهو يقصد ق17، ق18، ويعود السبب في هذا الله الإنسان كموضوع مفكر فيه اختفى في هذين القرنين وهو ما حال دون ظهور مبكر للعلوم الإنسانية في هذه الفترة، حيث يربط فو كو ظهور هذه العلوم بما أنتجه المجتمع الصناعي الّذي فرض تقاليد معرفية حديدة ولمزيد من التوسع ينظر إلى كتاب ميشال فو كو - "الكلمات والأشياء - تر: مطاع صفدي، سالم يفون و آخرون - مركز الإنماء القومي - بيروت - لبنان - ص283 - 284.

النماذج التجريبية، والسبب يعود إلى أن الفلسفة لا تكترث بمجرى التحولات الكبرى في عصرها والتي تتجاهل سيرورة الحركة العلمية ولا تتفاعل معها، هي فلسفة مقضي عليها تدريجيا بالتقادم والجمود، وتلك فكرة يمكن اعتبارها بمثابة مسلمة ما فتئ تاريخ الفلسفة يؤكدها<sup>(1)</sup>.

وهنا وجب التأكيد على أن الإشكال المنهجي في العلوم الإنسانية حديث، يعود بالأساس إلى القرن 19، هذا الأخير الذي شهد نضج المنهج التجريبي متمثلا في المنهج الاستنباطي بالنسبة للعلوم الرياضية، والمنهج الاستقرائي في العلوم الطبيعية، وهنا كان لزاما على العلوم الإنسانية أن تختار بين:

1- إبداع منهج يلائم طبيعة موضوعها ويخرج عن المنهجين الاستنباطي والاستقرائي.

2- محاولة التوفيق وتبني هذين المنهجين وتطبيقهما على موضوع الدراسة الإنسانية، إلا أن الملاحظ على هذا الاختيار الأخير نتائج مؤلمة حيث ضاع الإنسان بين القواعد الصارمة للمنهج الاستقرائي حيث أضحى قضية أو عددًا أو رقمًا مما أدى إلى إحالة الإنسان إلى مادة طبيعية لمنهج استقرائي (2) تحكمه صرامة الواقعية العلمية التي تبرز الجانب النموذجي على حساب الجانب المتفرد الخاص، لأن رجل العلم إذا ما كان يبدأ دائما بالجزئي الخياص فلكي يستخلص منه ماهو كلى (3).

<sup>1)-</sup> عبد الرزاق الداوي: حوار الفلسفة والعلم والأخلاق- ص13.

<sup>2)-</sup> على عبد المعطي محمد: رؤية معاصرة في علم المناهج- دار المعرفة الجامعية- مصر- 1984- ص45.

<sup>3)-</sup> صلاح قنصوه: فلسفة العلم- دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع- بيروت-لبنان- ط1- 2007-ص172.

لقد سادت القرن 19 نزعة علمية وثوقية، تعتقد بإمكانية تفسير كل الظواهر باختلاف أنواعها، حيث لم تكن العلوم الإنسانية والاجتماعية شاذة عن هذه القاعدة، ففي مجال العلوم الاجتماعية تأثر أو جست كونت بفيزياء نيوتن، وبين فلسفته الوضعية حيث لم يخف كونت انتماءه إلى آراء نيوتين، فهو حاول أن يرسى دعائم علم الاجتماع على قواعد فيزياء نيوتن بل "إن أو جست كونت كان يتخذ من قانون الجاذبية الذي قال به نيوتين نموذجا لما يجب أن يكون عليه التفكير الموضعي (الوضعي) "(1).

لقد تم تعميم أسس المنهج الوضعي لتشمل العلوم الإنسانية وكانت من نتائج ذلك كله أن تم اختزال الظاهرة الإنسانية في جوانبها الحسية والفيزيقية وإسقاط كل ماهو متجاوز ومتعال وغيبي من هذا الوجود، حتى إنه لم يعد هناك فرق بين الظاهرة الإنسانية المتعددة الأبعاد والجوانب والظاهرة الطبيعيّة كما تم فصل العلم عن كل قيمة أخلاقية، واكتفى هاهنا العلم بطرح سؤال الوسائل مغفلاً أسئلة الأهداف والغايات، ذلك أن "الحالة الوضعية تقوم أساسا على اعتبار الظواهر خاضعة للقوانين..."(2).

يكشف لنا تاريخ العلوم عن صراع مستمر بين العلوم الطبيعيّة والعلوم الإنسانية، وهنا يجب التنويه إلى أن ديكارت مثلا كان يرى أن أسس المنهج يجب أن تكون عقلية، وعلى النقيض منه يرى بيكون أن أسس المنهج يجب أن تكون تجريبية، وهذا الصراع بين العلوم الإنسانية والطبيعية مبني على حجج "إذ

<sup>1)-</sup> محمد عابد الجابري- المنهج التجريبي وتطور الفكر العلمي- دار الطليعة للطباعة والنشر- بيروت-لبنان- ط1982- ص49.

<sup>2)-</sup> المرجع نفسه- ص59.

تدعي الأولى بإصرار ألها هي التي تبرر الثانية (تؤسسها)، بينما تضطر هذه إلى البحث عن مركزاها وتبرير منهجياها خارج كل النزاعات النفساوية والسوسيولوجية والتاريخية، وتطهير تاريخها من جرثومة هذه النزعات جميعها"(1).

### أ- التأصيل التاريخي للمنهج التأويلي في العلوم الإنسانية:

منذ أن وُجد المفكرون ما برح الناس يناقشون بعض مسائل علم النفس وعلم اللغات وعلم الاجتماع والاقتصاد، ولكتاب طباع الجرمان لتاسيت Tacite صلة بالانثربولوجية الثقافية وقد ترتب في كل زمان على الجغرافيين إثارة بعض المشكلات الديموغرافية، وعلى نحو عام كان الناس دائما يفكرون في فاعليات الإنسان ويبحثونها، غير أن التفكير الموصول أو العرضي شيء وتكوين علم بالمعنى الحقيقي للكلمة مقرون بجرد المشكلات وتعيين حدودها وكذلك بتحديد المناهج وصقلها شيء آخر، والمشكلة في هذه الحالة تحليل العوامل التي قادت علومنا من الحال الماقبل العلمية إلى حالة علوم إنسانية، وعلى الأقل المثل الأعلى للعلوم الإنسانية، وفي وسعنا تمييز خمسة عوامل:

1- الميل إلى المقارنة وهو بعيد أن يكون عاما وطبيعيا بالقدر الذي يمكن أن يعتقده المرء، فالتفكير في مراحله الأولية يتمثل في اعتقاده أنه في مركز العالم، العالم الفكري والمادي، كذلك وفي جعل قواعد سلوكه بل عادات هذا السلوك معايير شاملة فتكوين علم لا يرجع إذن أبدا إلى الانطلاق من هذا التركيز

<sup>1)-</sup> ميشال فوكو: مرجع سابق- ص284.

وتكديس معارف بإضافة بعضها إلى بعض ولكنه يستلزم أيضا أن ترافق هـذا الجمع صياغة مذهبية (1).

وأوّل شرط لتحقيق صياغة موضوعية هو الانحراف على وجهة النظر الخاصة المتغلبة في البدء، وهذا الاتجاه هو الذي يكفله الاتجاه إلى المقارنة موسعا في الوقت نفسه المقتضيات المعيارية إلى حد إخضاعها لمنظومات متعددة من الأسانيد.

2- النزعة التاريخية النشوئية: ويتمثل أحد الفروق الرئيسية في الواقع بين الأطوار القبل العلمية بمباحثنا وتكونها على صورة علوم مستقلة ومنهجية في الكشف التدريجي عن كون الحالات الفردية أو الاجتماعية التي تعاني معاناة مباشرة والتي تنقاد في الظاهر لمعرفة حدسية أو مباشرة نتاجا في الحقيقة لتاريخ أو لنمو معرفته ضرورية لفهم المحصلات.

وقد كان علم اللغات بالطبع أول العلوم الإنسانية استفادة من هذا البعد التاريخي<sup>(2)</sup> إذ أن الوثائق المكتوبة قد احتفظت بعدد كاف من نصوص اللغات الأمهات لإعادة إنشاء تاريخ اللغات المتمدنة العصرية الرئيسية<sup>(3)</sup>، وقد استطاع علم الاجتماع باستناده إلى التاريخ حيازة وثائق متعددة عن ماضي مجتمعاتنا.

<sup>1)-</sup> ميشال فوكو: مرجع سابق- ص76.

<sup>2)-</sup> عالم المعرفة: ملف اللغة والهوية- حون حوزيف- ترجمة عبد النور خرافي- العدد 342 أغسطس 2007، مطابع المجموعة العالمية، ص22.

<sup>3)-</sup> عمارة ناصر: اللغة والتأويل- دار الفارابي- الدار العربية للعلوم- منشورات الاختلاف- ط1-بيروت- لبنان- 2007- ص14.

5- التأثير الحاسم في نمو العلوم الإنسانية تمثل في النماذج التي قدمتها علوم الطبيعة ويجب أن نميز هنا نوعين من العوامل، أحدهما هو التاثير اللذي أمكن أن تمارسه الفلسفة الوضعية وصور متنوعة من الميتافيزيقات العلمية الترعة في القرن التاسع عشر الذي بدا مناحه صالحا لتصير امتدادا عاما للفكر العلمي إلى كل ميادين المعرفة، وهناك مثال واضح جدا هو مثال الخطوة الأولى (1)، التي خطاها علم النفس التجريبي في مجال الإدراكات، تضعنا الفسيولوجيا العصيبة أمام عمليات متعددة يطلق فيها منبه خارجي استجابة وفي إمكاننا تحليل مثل هذه المتتاليات كيفا وكما وفي الحالة التي ترافق الاستجابة فيها حالات شعورية كما ترافقها إحساسات أو إدراكات من البديهي أن تطرح مشكلة محاولة تقديرها تقديرا موضوعيا ومحاولة تحديد العلاقات المضبوطة بين المنبه الفيزيقي والنحو الذي يدرك عليه، من هذا نشأ علم النفس الفيزيقي الذي بقي عدد كبير من نتائجه صالحا اليوم.

4- كان العامل الأساسي للنمو العلمي لفروع كعلم النفس وعلم الاجتماع التي انفصلت عن الجذع الأصلي للفلسفة هو الميل إلى تحديد المشكلات مع المقتضيات المنهجية المقترنة به.

5- العامل الخامس الحاسم في تكون العلوم الإنسانية مرده إلى اختيار الطرائق ووظيفتها العامة الحاسمة المتمثلة في كونها أدوات تحقيق.

إن الطرق الوحيدة الممكن بلوغها في المحالات التي تتدخل فيها أحكام القيمة الأساسية والالتزامات هي التفكير والحدس.

<sup>1)-</sup> عبد الرزاق الداوي: حوار الفلسفة والعلم والأخلاق في مطلع الألفية الثالثة- شركة النشر والتوزيع –المدارس – الدار البيضاء – 2004 ص 23.

## ب- خصوصيات المنهج التأويلي في العلوم الإنسانية وأسسه الابستمولوجية:

تكونت العلوم التجريبية على العموم بعد العلوم الاستنتاجية بـــزمن طويل، ولكن على الرغم من التأملات المبشرة بالخير للمفكرين السابقين وعلى الرغم من ظهور أرخميدس نفسه فقد وجب انتظار الأزمنة الحديثة لتنشئ فيزياء تجريبية بالمعنى الحقيقي للكلمة، وإن أسباب تأخر العلوم الإنسانية هي على الأقل ثلاثة تهم أيضا ومباشرة ابستيمولوجية علوم الإنسان على الرغم من أن وضعها هو أكثر تعقيدا أيضا وهي:

- أوّل هذه الأسباب هو أن الميل الطبيعي للفكر هو حدس الواقع والاستنتاج لا التجريب، لأن التجريب ليس كالاستنتاج إنشاءً حرًا أو على الأقل عفويًا ومباشرا من قبل العقل ولكنه يستلزم خضوعه لمنظمات خارجية تتطلب عملا توافقيًّا أكبر بكثير.

- والسبب الثاني الذي يكمل السبب الأول ويفسره بالمقابل هو أن العمليات الأكثر اتساما بالسمة الأولية أو البدائية في المجال الاستنتاجي هي في الوقت نفسه العمليات الأكثر بساطة كالجمع أو الفصل، والربط بين علاقات لا تماثلية أو تنسيق التناظرات أو المطابقة.

- والسبب الثالث الذي يفسر تأخر العلوم الإنسانية يفوق في أهميته الأساسية السببين السابقين في الصياغة البنيوية المنطقية للمشكلة، فكثيرا ما نجد أن المشكلة لا توضع في مجالها المحدد وهذا للإحاطة بالمشكلة من جميع جوانبها.

وهذه الأسباب الثلاثة صحيحة من باب أولى في ميدان علوم الإنسان، بل إنها تدعم تدعيما بالغًا مردّه إلى ازدياد تعقد المشكلات وبخاصة إلى الطابع الأكثر مباشرة في الظاهرة للحدوس الممكنة المنصبة على الوقائع المراد معرفتها أن وهنا تجد العلوم الإنسانية نفسها أمام وضع ابسيتيمولوجي ومشكلات منهجية خاصة بها إلى حد يكثر أو يقل، ذلك أن العلوم الإنسانية، لما كان موضوعها الإنسان في فاعليته التي لا تحصى، ولما كانت مُعدّة من قبل الإنسان بفاعلياته المعرفية تجد نفسها وقد وضعت في هذا الموضع الخاص موضع توقفها على الإنسان بوصفه في آن واحد ذاتًا وموضوعا، مما يثير المسائل الخاصة الصعبة، إلا أن وضع العلوم الإنسانية هو أيضا أكثر تعقيدا بكثير، لأن الشخص الذي يلاحظ ذاته أو يجري تجارب عليها أو على الآخرين يمكن من جهة أن تغيّره الظواهر الملاحظة، وأن يكون من جهة أخرى منبعا لتغيرات تطرأ على يخلق كون المرء في آن واحد ذاتًا وموضوعًا.

والحاصل من المسألة أنه أصبح لدينا فرقان من العلماء والمفكرين، فريق يرى أن العلوم الإنسانية يمكن دراستها بالمناهج التي تدرس بها العلوم الطبيعية (المناهج التجريبية)، وفريق على النقيض من ذلك يرى أن المناهج المستخدمة في العلوم الطبيعية غير صالحة لكي تستخدم مع الظواهر الإنسانية وذلك للاختلاف الشديد بين الظاهرة الإنسانية والظاهرة الطبيعية.

<sup>1)-</sup> وزارة التعليم العالي السورية: الاتجاهات الرئيسية للبحث في العلوم الاجتماعية والإنسانية- ترجمـــة جماعة من الأساتذة- المجلد 1، مطبعة حامعة دمشق- سورية- ط1- 1977- ص51.

فالعلوم الطبيعية تدرس العالم الخارجي والعلوم الإنسانية تدرس العالم الداخلي، وهنا ظهرت العديد من الاتجاهات التي نادت برفض الوضعية وتبين الاتجاهات العقلية في دراسة الظواهر الإنسانية، ومن هؤلاء [دلتاي- هوسرلبول فندلباد- ديكارت] أجمعت على ضرورة الخروج بمناهج جديدة تتماشي ومعطيات الظاهرة الإنسانيّة، فظهرت العديد من المناهج، كالمنهج الظاهراتي، الهيرمينوطيقي والنقدي الذي ظهر على يد علماء مدرسة فرنكفورت.

وظهرت عدة انتقادات موجهة للمدرسة الوضعيّة أهمها:

1- تغييب البعد التاريخي ورفض الخوص فيه، إذ لا تــرى في النظريــة العلمية عُضوبة تاريخية، متنامية كما وكيفا، وهذا فصل للعلم عن تاريخه.

2- اختزال المنهجية العلمية في النظرة الآلية الضيقة (استقراء واستنتاج) فهي تغفل بعدا هاما من أبعاد المنهج وهو التركيب النظري الذي يحكمه المنطق الجدلي.

3- نقد الفكر ونقد الواقع وهذا ما نطلق عليه بالمفهوم النقدي للعلم. لقد حظيت إشكالية المنهجية في العلوم الاجتماعية باهتمام بالغ ذلك ألها ممثلة الموضوعية والقيم في العلوم الاجتماعية، وهل الموضوعية موجودة في العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية بقدر وجودها في العلوم الطبيعية؟

ونجد مجموعة من العلماء والمفكرين حاولوا الإجابة على هذا الســؤال ومنهم:

1- ماكس فيبر خاصة في كتابه (دراسات في نظرية العلم)، حيث ميّــز بين الأحكام القيمية والمعرفة التجريبية، والعلاقــة بــين العلــوم الاجتماعيــة والطبيعية (1).

2- دلتاي حيث له تصور مغاير، إنه ينطلق من التمييز الميتودولوجي بين مساري كل من العلوم الإنسانية والعلوم الطبيعية، فإذا كانت الأخيرة تنظر إلى موضوعها باعتباره ظواهر خارجية ومعزولة، فإن العكس هو الله يجب أن يحدث في العلوم الإنسانية، لأنه يجب أن نتمثل الحياة النفسية كوجود أولي وأساسي موجود في كل مكان، وثم تصبح العلوم الإنسانية وسيلة لفهم الحياة باعتبارها كلا معطى في التجربة الداخلية (2).

3- اميل دور كايهم في كتابه (قواعد المنهج في علم الاجتماع) حيث قال بأنه يجب على عالم الاجتماع أن يتحرر من أفكاره السابقة بمعنى فصل الإيديولوجيا.

4- ليفي ستروس يرى أن العلوم الطبيعية علوم تفسيرية وتنبئية على الرّغم من الصعوبات التي تطرحها العلاقة الموجودة بين الوظيفتين لكن الأمرر يختلف فيما يخص العلوم الإنسانية، لأن هذه العلوم لا تقدم سروى تصورات فضفاضة، وعلى الرغم من أنها علوم مهيأة في الأصل لكي تقوم بوظائف تنبئية

<sup>1) -</sup> Essais sur la théorie de la science- Trapar Julien Fresund Plon- Editions de poche, Pocket- 1992- P: 47.

<sup>2) –</sup> لمزيد من التوسع ينظر إميل دوركايم: قواعد المنهج في علم الاجتماع – تر: محمود قاسم – مكتبة النهضة المصرية – ط1 – 1974/ مجموعة من المؤلفين: التأويل والترجمة – تر، تح: إبراهيم أحمد – الدار العربية للعلوم – منشورات الاختلاف – ط1 – 2009.

إلا أن تنبؤاتها غالبا ما تكون خاطئة، ولكن من جهة أخرى توجد هناك استمرارية واتصال بين الطبيعة والثقافة، وأن ما نقيمه أو نفترض قيامه من تقابل وتعارض بين نظام الطبيعة ونظام الثقافة إنما يرجع إلى جهلنا بالقوانين الطبيعية المسؤولة عن التطور والتحول من الطبيعة إلى الثقافة، ولذلك فإن "الهدف البعيد للانثربولوجيا البنيوية يقوم في إعادة إدماج الثقافة في الطبيعة، والحياة في مجموع شروطها الفيزيائية والكيميائية"(1).

لهذا يرى ليفي ستروس أن العلوم الإنسانية تتموقع في الحقيقة بين التفسير والتنبؤ، وهذا لا يعني أن هذه العلوم غير ذات أهمية لأنها قادرة على أن تقدم للممارسين نوعا من الحكمة التي تتأرجح بين المعرفة الخالصة والمنفعة النافعة، وهنا نجده يوظف مفهوم اللاشعور بوصفه مكونًا أساسا للعقل البشري وليس في استطاعة الوعي أن يدركه أو يحيط به، إذ يؤكد أن اللاشعور البنيوي الذي يتحدث عنه ليفي ستروس غير شخصي ولا زماني، وهو في طبيعته الأساسية بنية صورية وعلائقية تحافظ على هويتها باستمرار وتفعل وتؤثر في كل العصور بنفس الكيفية، إنه بمثابة القاسم المشترك بين جميع العقول البشرية في المعمور بنفس الكيفية، إنه بمثابة القاسم المشترك بين جميع العقول البشرية في جميع الأزمنة (2).

## ج- أهمية المنهج التأويلي:

يرى كثير من الباحثين في الدراسات القرآنية والتراثية أن الحضارة العربية الإسلامية هي "حضارة النص"، وهنا نجد أحد أبرز الباحثين في هذا الجال وهو نصر حامد أبو زيد يقول: "وإذا صح لنا بكثير من التبسيط أن نختزل

<sup>1) –</sup> Cl. Lévi-Strauss : La pensée sauvage, Paris, plon- 1962- P : 227.

<sup>2)-</sup> عبد الرزاق الداوي: حوار الفلسفة والعلم والأخلاق- ص162.

الحضارة في بعد واحد من أبعادها لصح لنا أن نقول إن الحضارة المصرية هي "حضارة ما بعد الموت" وإن الحضارة اليونانية هي حضارة "العقل"، أما الحضارة العربية الإسلامية فهي حضارة "النص"(1).

ولا ينصرف محمد أركون بعيدا عن نصر حامد أبو زيد في هذا الحكم حيث نحده قد سبق هذا الأخير إلى اختراع مصطلح Logocentrisme<sup>(2)</sup>، أي محورية الكلمة كعلامة بارزة في الحقل الثقافي الإسلامي.

ونجد أن ما يميز مشروع محمد أركون من حيث المنهج في الإسلاميات التطبيقية مقارنة بالإسلاميات الكلاسيكية هي ألها ممارسة علمية متعددة المشارب والاختصاصات، ومن ثم فهي تختلف نوعيا عن الإسلاميات الكلاسيكية من حيث سعيها إلى الكشف عن الفرضيات الضمنية والبنية المفهومية والاصطلاحية التي يستند إليها هذا التراث، من خلال إعمالها آليات التحليل الانثربولوجي في نقد العقل الإسلامي المنتج له في مختلف تجلياته وأبعاده العلمية والتشريعية (3)، ودراسة اللامفكر فيه داخل الفكر العربي الإسلامي، ومن هنا هذه العلاقة التلازمية التي تربط الإسلاميات التطبيقية كفاعلية عملية بالحداثة. ومن جملة المعوقات التي لا زال مشروع الإسلاميات التطبيقية كمنهج يصطدم ها:

<sup>1)-</sup> نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص- ص9.

<sup>2)—</sup> Le Logocentrisme structure tout comme un langage sauf ce qui, arbitraire et violent comme un cri informe n'a rien a voir avec lui- J. Dérida -la vérité en peinture-Flammarion- 1978- P: 199.

<sup>3)-</sup> عبد الإله بلقزير: قراءات في مشروع محمد أركون- ندوة فكرية منتدى المعارف- بيروت- لبنان-ط1- 2011- ص13 وما بعدها.

1- هيمنة السياج الدوغمائي على بنية التفكير الإسلامي.

2- رفض النخبة الحاكمة أي محاولة لخلخلة هذا التابع الديني كونه يشكل أحد أهم المرتكزات الإيديولوجية التي تتأسس عليها سلطتها.

إن المتتبع الراصد لتجاذبات الساحة المعرفية والعلمية المعاصرة في الفكر الإسلامي المعاصر يخرج بانطباع لافت للنظر مفاده عودة الأجواء التي خيمت على العالم العربي إبان عصر النهضة والفكر التنويري في القرن التاسع عشر، حيث فرضت هذه الأجواء على الفكر الإسلامي المعاصر ضرورة إعادة النظر في كثير من قيمه الفكرية والعلمية والأخلاقية والدينية والسياسية.

وهنا طرحت مجموعة من التساؤلات عن ملامح هذا الفكر وعن السمات العامة للجدل الدائر حاليا بين السياسة والدين والفكر، ولكن بصياغات جديدة ودعوات تكاد تكون أكثر تأثيرا واشد وطأة أمام المفاهيم الجديدة والأطر والأنساق التي خرجت مع المد الأصولي من جهة والزحف العلماني متمثلا في الديمقراطية وحقوق الإنسان وحق الرأي والإعلام وإلى غير ذلك، وهذا في اعتقادنا مرده إلى عوامل أهمها:

1- أفضت بعض الاجتهادات والنظريات إلى أن قيم ومفاهيم الحداثـــة تستند إلى خلفيات فكرية وتاريخية وأوروبية تتصل بالدين والنظم الثقافية وهي

محددات كونية للحداثة، وهنا نجد بجموعة مفكري<sup>(1)</sup> العملية الإصلاحية العربية تدافع عن هذا الخيار ولكن من منظورات مختلفة.

2- الانسياق الأعمى خلف التجربة والنتائج المبهرة التي حققها المنهج التجريبي الذي أدى إلى حالة من الانغماس في دائرة الشك والنسبية.

3- الدعوة إلى فك الارتباط مع الماضي بفصل التراث أو أحدهما، وهنا يصبح فكراً نقديًّا يتعرض لكل ما يقع تحت طائلة البحث بغظّ النظر عن قداسة أو سلطة النص والتراث.

4- دخول البعد الاستشراقي المعاصر في ثوب جديد تحت مسميات مختلفة من عولمة إلى حوار في صناعة الفكر الإسلامي مما أنتج اغترابا عجز المفكرون عن الخروج منه.

5- بروز التأويل في الفكر العالمي بناء على أزمة في المناهج بلغت أوجها في مواجهة النصوص لاستخلاص بدائل للإيديولوجيات المهزومة أو المتجاوزة أو المأزومة كالاشتراكية والوجودية والرأسمالية.

وبالتالي فموضوع التأويل لا يمكن تناوله إلا وفق ما تفرضه خطابات المناهج من رأى وأطر فكرية تحاصر من خلالها الفكري النقدي، وهنا نخلص للقول إن المنهج التأويلي المعاصر هو إفراز منهجي فنيّ لأنساق فكرية أوسع

<sup>1)-</sup> يعد محمد أركون من أبرز المفكرين الذين دافعوا عن هذا الخيار حيث يرى أن السبب الرئيسي الذي أدى لإخفاق ديناميكية التحديث يرجع إلى عقبة الدفاع عن الهوية التي أنتجته إيديولوجيا الكفاح ضد الاستعمار والهيمنة الغربية، وهو الأمر الذي حوّل الحداثة إلى خصم حضاري يجب محاربته والتصدي له ثقافيًا و فكريًا و يلاحظ هذا جليًا في كتابه: النّزعة الإنسانية و الإسلام الّذي صدر سنة 2005.

تتجاوز موضوعا بعينه لتنتقل إلى قضايا وجود الإنسان والله، وهنا تظهر أهميـــة المنهج التأويلي.

### المبحث الثاني: القراءة والكتابة بوصفهما حدثا تأويليا:

القراءة والكتابة فعلان حضاريان وكلاهما فعل مختص، وكلاهما فعل لذّة ومتعة، وفعل مختص (1)، والفعل هنا ليس استهلاكا لموروث أو اجترارا لما هو كائن، ولكنه فعل إبداعي يهدف إلى تعليم يؤمم وجهه شطر المستقبل بغية تحقيق هدف أسمى وهو المعرفة، وكلاهما مشروط بالآخر، ذلك أن الكتابة "علم، لا علم بالمعلوم وحسب بل بالمجهول كذلك" (2).

إذن القراءة والكتابة وجهان لعملة واحدة، ذلك أن القراءة ليست إلا لشيء مكتوب، ولا كتابة إلا بناء على القراءة أو قراءات سابقة، وقد حصل تباين في مفهوم القراءة والكتابة في السابق وذلك لارتباطهما بمفهوم التلقي، وهنا نجد "امبرتو إيكو" قد أكّد بأن النقد الكلاسيكي يسعى لأن يجد في النص أمرين: أو لهما مقاصد المؤلف، وثانيهما مقاصد النص بمعزل عن مقاصد كاتبه، وانطلاقا من الأمر الثاني الخاص بمقاصد النص (3).

فالقارئ تاريخيا، كان يقوم بفعل القراءة ثم يغلق الكتابة، إلا أن الملاحظ أنه طرأت جملة من التغيرات الجذرية على مفهوم القراءة، حيث تحولت من شيء استهلاكي إلى إنتاج حقيقي، وأصبحت القراءة تحمل مفهوم لا نهاية له، وهو

<sup>1)-</sup> حبيب مونسي: نظريات القراءة في النقد المعاصر- منشورات دار الأديب- الجزائر- 2007- ص5.

<sup>2)-</sup> أدونيس: الثابت والمتحول- دار العودة- بيروت- لبنان- 1979- ص30.

<sup>3)-</sup> عبد الله إبراهيم: التلقي والسياقات الثقافية- منشورات الاختلاف- الجزائر- ط2- 2005- ص14.

ثورة ليس ثورة نسق مطلق أو إلغاء كامل للاشكال المعرفية، وإنما هي ثورة بورة بوجه الاحتكار، ذلك أنه يحتمل الكثير من التأويل والمشاركة، كما أنه قد يحقق لنا نقدا لنقد سابق عليه.

فكل نص لا يحتمل تأويلا هو نصص ميت، والقارئ الحيى هو القارئ/الكاتب المشارك الذي يُفعّل الرؤية بوصفه عنصرا من عناصر المعرفة، لأن ذلك يدخل في فهم وتفسير العالم المعطى ضمن الخطاب الذي هو "المعنى" ومسالة المعنى المستهلكة في القراءات المنطقية والنظرية (1).

القراءة والكتابة وجهان لعملة واحدة، ولم أقصد من تناولهما وفقا للعنوان السابق اعتبار ألهما ثنائية، فما القراءة إلا لشيء مكتوب ولا الكتابة إلا بناء على قراءة أو قراءات سابقة. ولقد اختلف مفهوما القراءة والكتابة عنهما في السابق، وذلك مع اختلاف مفهوم التلقى.

فالقارئ في الماضي كان يقوم بعملية القراءة ثم يغلق الكتاب، والطالب يقرأ وينتهي الأمر عند ذلك، وفي المدرسة يجلس سلبيا في الفصل من أجل التلقي الذي كان يقوم على التلقين، ولم يكن من حق الطالب المناقشة أو التعليق أو الاختلاف مع الكاتب في الشكل أو المضمون، ولكن القراءة تحولت من أن تكون إستهلاكية إلى أن تكون إنتاجية، وأصبحت القراءة تحمل مفهوم الكتابة.

فالقارئ يقرأ ليكتب على ما قرأه، والمبدع الحق هو من يستفز القارئ على مشاركته، فيكتب ثم يأتي قارئ آخر ليكتب شيئا مختلفا عن كتابه فالنص

<sup>1)-</sup> عمارة ناصر: اللغة والتأويل- ص18.

مفتوح بلا نهاية، يحتمل الكثير من التأويل والمشاركة، كما أنه قد يكتب هذا لنقد سابق عليه وذلك من باب نقد النقد وهكذا...

فالنص الحي هو القارئ/الكاتب المشارك الذي لا يكتفي بالاستماع أوالرؤية فقط، لقد انتهى زمن الناقد.

ويمكننا القول أن مفهوم الكتابة/القراءة بدأ مع البنيوية حيث تبلور في شكل سعي لتعقل الموضوع المقروء، وهنا لا تفارق دلالة القراءة دلالة النشاط العقلي الذي يقع ما بين زمني التفكيك والتركيب وذلك بما يجعل من فعل القراءة في علاقته بالنص فعلا يضيف إلى موضوعه المقروء بالكشف أولا عن العلاقات القائمة بين عناصر بنيته الذاتية والكشف ثانيا عما تجليه هذه البنية من أبنية لكلية أو مبادئ شاملة تحتية تنتمي إليها بنية العمل المقروء انتماء النتيجة إلى أسبابها.

لقد اتخذ مفهوم الكتابة/القراءة بعدًا أوسع نحو تحليلات ما بعد البنيوية، إلا أن التركيز انتقل من الاهتمام بالمؤلف والموضوع إلى شبكة العلائق المتناصة التي تشكل نصا، وهنا تحوّلت الكتابة إلى منظومة من القواعد التي تنظوي عليها تفاعلات نصيّة في ديمومة إبداع لا تنتهي، وهذا ما يعطي للقارئ دورًا أكبر في إنتاج الدلالة وتعددها، هذا أعطى بعدًا آخر لمفهوم القراءة التي صارت قرينة النص المنغلق الذي ينطوي على معنى ثابت والّدي لا تتجلي فيه فاعلية

التناص (\*). إن التعارض بين مفهوم الكتابة والقراءة اكتسب معنى أكثر خصوصية مع جاك دريدا، الذي يؤسس لمفهوم الكتابة من حيث هو نسق سيميولوجي (\*\*) (بصري ومكاني).

\*)- التناص: هو النقل لتعبيرات حالية أي معاصرة واستخدامها من نصوص غيرمعاصرة، ومن ثمّ فالتناص تحويل أواقتطاع من نص آخر، لمزيد من التوسع ينظر: رجاء عيد- القول الشعري- متطورات معاصرة منشأة المعارف- الإسكندرية- مصر- د.ط- 1995- ص225. ويمكن أن نقول بما يتوافق مع المنهج التأويلي إن كل نص هو إعادة تشكيل لنص آخر، وكل نص إنما هو محول من نص آخر، إذاً هي "نصوص تتم صناعتها عبر امتصاص، وفي نفس الآن عبر هدم النصوص الأخرى للفضاء المتداخل نصيا، ويمكن التعبير عن ذلك بأنما ترابطات متناظرة Alter jonctions ذات طابع خطابي. ينظر: حوليا كريستيفا- علم النص- تر: فريد التراهي- دار توبقال للنشر- المغرب- ط2- 1997- ص79. لقد اتخذ التناص عند حوليا كريسيفا أشكالا ثلاثة هي:

- تناص النفي التام أو التدمير؛ وفيه تكون الوصلة الأجنبية منفية تماما ويكون المعنى المرجعي للنص مقلوبا.
  - تناص النفي التماثلي أوالتطابقي؛ وفيه يكون المعنى العام والمنطقي للمقطعين أوالنصين متماثلا.
    - تناص النفي الجزئي أو الانفصالي؛ وفيه يكون جزء من النص الثاني منفصلا عن النص الأول.

\*\*) – علم العلامات Semiolodie، وأطلق عليه رولان بارط علم الدلائل، واستمدت مفاهيمها الإجرائية من اللسانيات وتاريخيا نجد أن أفلاطون وظف هذا اللفظ للدلالة على فن الإقناع كما اهتم أرسطوا هو الآخر بنظرية المعنى وظل عملهما في هذا المعنى مرتبطا أشد ما يكون بالمنطق الصوري، ثم توالت اهتمامات الرواقيين الذين أسسوا نظرية سيميولوجية تقوم على التمييز بين الدال والمدلول والشيء، وفي عصر النهضة نجد أن ليبتنز حاول أن يبحث عن نحو كلي للدلائل وعن ضرورة وجود لغة رياضية شكلية تنطبق على كل طريقة في التفكير، وهناك شبه اتفاق بين الباحثين على أن المشروع السيميولوجي المعاصر بشر بهادي سوسير في كتابه محاضرات في الألسنية العامة، وتجدر الإشارة إلى التقارب الشديد بين السيميولوجيا والسيميوطيقا Sémotique، ولمزيد من التوسع ينظر: رولان بارط حدرس السيميولوجيا ترب عبد السلام بنعبد العالى حدار توبقال للنشر – المغرب – طد 1993 – ص20 وما بعدها.

وما إن يذكر النص وتذكر الكتابة حتى يذكر بول ريكور قائلا: "لنقل النص هو كل حديث جعلته الكتابة ثابتا... التثبيت بواسطة الكتابة يشكل النص بالذات، ويؤكد أن الكتابة كمؤسسة هي لاحقة للكلام، ويبدو دورها في تثبيت كل التمفصلات التي سبقت وظهرت بطريقة شفهية بواسطة خطوط أفقية والاهتمام الكلي تقريبا بالكتابة الملفوظة يبدو كأنه تأكيد بأن الكتابة لا تضيف شيء على ظاهرة الكلام سوى التثبيت الذي يسمح بالمحافظة عليه.

من هنا كان الاقتناع بأن الكتابة هي كلمة متينة وبأن التدوين سواء أكان خطيا أو بواسطة التسجيل هو تسجيل الكلام الذي يؤمن للكلمة ديمومتها بفضل طابع الحفر الراسخ، يرى أنه بوسعنا التساؤل هل إن ظهور الكتابة المتأخر لم يتسبب في تغيير جذري في علاقتنا بنصوص حديثة الذات، ولما كان النص حديثا تثبته الكتابة "(1).

إذ نرى أن القرآن هو نص مكتوب، لذلك "فهم السلف في ممارستهم له، أن الكتابة تمثل مجموع الطرق الإنتاجية والتحويلية للمكتوب، ولذلك لم ينظروا إليها على أنها تثبيت للقول، وإنما نظروا إليها على أنها إنتاج له وتفريغ، وكأن الكتابة هنا ليست أداة إنتاج النص في نسج ما قيل، ولكنها النص المنتمي فعلا لما يقول.

ومن أجل هذا جاءت القراءة مكملة لعملية الكتابة، أو لنقل مشاركة لها في إنتاج النص إذ إلها ليست شرطًا للنص أو وصفًا له بقدر ماهي قراءة لوظيفته، ولقد كانت تعتمد إلى إظهار عمليات تكوينية من جهة، وإلى قراءة إنتاجية من جهة أخرى، ولذا كانت هذه القراءة ممارسة مفتوحة له، وكانت غير متناهية

<sup>1)-</sup> بول ريكور: ماهو النص- مجلة العرب والفكر العالمي- ع12- 1990- ص66.

لأنها لا تستدعي أن تضاف إليها عدة قراءات، وتستخدم عدة وسائل تحليليـــة وتقنية في ممارسته. ولعلّ كثرة التفاسير وتنوعها تكون دليلا على ذلك<sup>(1)</sup>.

لقد أصبح النص منفتحًا بسبب الكتابة والحوار مع المتلقين وفي علاقة الكتابة بالعبارة المنطوقة، وبالقارئ من جهة أولى وحلول النص محل علاقة الحوار من جهة ثانية، يقول بول ريكور: "العلاقة كتابة - قراءة ليست حالة خاصة من علاقة الكلام والجواب ليست هي علاقة محاورة، ليست حالة حوار، لا يكفي القول إنّ القراءة هي حوار مع المؤلف من خلال مؤلفه. ينبغي القول أنّ علاقة القارئ بالكتاب هي من طبيعة مختلفة تماما، الحوار هو تبادل أسئلة وأجوبة، ليس من تبادل شبيه بين الكاتب والقارئ، الكاتب لا يجيب القارئ، الكاتب يفصل بالأحرى إلى منحدرين فعل الكتابة وفعل القراءة اللذين الكاتب عن فعل الكتابة عن فعل القراءة.

وهكذا يتسبب النص بتغييب مزدوج: تغييب القارئ والكاتب وبحده الطريقة يحل النص مكان علاقة الحوار التي تربط صوت الأول بسمع الثاني "(2).

ويقول ريكور: "إنّ قراءة كتاب هي اعتبار مؤلفه قدمات، والكتاب وضع بعد الموت بالفعل فعندما يموت الكاتب تصبح العلاقة مع الكتاب كاملة وبطريقة ما، خالصة، الكاتب لا يسعه أن يجيب، تبقى فقط قراءة أعماله"(3).

"وقد أثبتت بعض الدراسات الحديثة ارتباط الأبنية اللغوية خاصة الصيغ بالوسيط الذي يولدها، واختلافها الكبير في حالة الشفاهية عنها في حالة الكتابة

<sup>1)-</sup> منذر عياشى: مقالات في الأسلوبية- اتحاد الكتاب العرب- دمشق- 1990- ص205.

<sup>2)-</sup> نفسه- ص205.

<sup>3) -</sup> بول ريكور: ماهو النص- مجلة العرب والفكر العالمي - ع1- ص67.

وعلى هذا فإنَّ مفهوم النص ينطوي على الرسالة المكتوبة متركبة مثل العلامـة؛ فهي تضم من جهة مجموعة الدوال بحدودها المادية من حروف متسلسلة في كلمات وجمل وفقرات وفصول، ومن جهة أخرى المدلول بمستوياته المختلفة.

فالنص يقيم كما يقول"بارت" نظاما لا ينتمي للظام اللغوي ولكن على علاقة وشيجة معه، علاقة تماس وتشابه في الآن ذاته (1).

والنص كما يقول أندونيس: "نقد يعيد كتابة النص الـــذي ينتقـــده، بشكل آخر ينقله من بنية ثانية، ومثل هذا النقل ممكن بلا نهاية لا أحد ينبغي أن يقاتل من أجل أي معنى، وليس المعنى وراءنا بل أمامنا، لانملكه بل نتجه نحــوه باستمرار"(2).

استبدل النقاد مفهوم النقد بالقراءة وهكذا ولد "اقارئ" ومات "المؤلف" وأصبحت الكتابة ممارسة للحرية كما يرى رولان بارت، يقول: "أستطيع اليوم بالتأكيد أن أختار لنفسي هذه الكتابة أو تلك، وأن أؤكد بهذا السلوك حريتي غير أن الحرية هي فن "عملية الاختيار" فقط في ديمومتها حيث أصبح شيئا فشيئا أسير كلمات غيري وحتى أسير كلماتي: فالكتابة هي هذه التسوية بين حرية وذكرى (3).

ويرى فوكو "أن الكتابة حررت نفسها من فكرة التعبير وبالتالي تحررت من قيود توجيهها نحو الدال، كما هو الشأن عند البنيويين الذين يرون النص لا

<sup>1)-</sup> صلاح فضل: بلاغة الخطاب وعلم النص- عالم المعرفة- الكويت- ط1- 1992- ص238.

<sup>2)-</sup> أدونيس: النص القرآبي وآفاق الكتابة- ص30.

<sup>3)-</sup> مجموعة من الكتاب: مدخل إلى مناهج النقد الأدبي، بورداس، باريس 1990، ترجمة: د.رضوان ظاظا- مراجعة: د.المنصف الشنوفي، عالم المعرفة- العدد 221- مايو-آيار 1997- ص234 (الدرجة الصفر في الكتابة).

يعني شيء سوى ذاته، ليس من حيث هو محتوى بل من حيث هو دال، ويرى فوكو أن الكتابة لاتتسم بالخلود إنما محكوم عليها بالموت وذلك ما يحكم علي مصير المؤلف في آخر الأمر"(1).

وتضع معظم الدراسات في اعتبارها أن الأسلوب جزء من المكتوب وينغلق عليه. والنتيجة المنطقية لهذه النظرة أنّها تجعل منه حدثا يتم تثبيته بوساطة الكتابة، فهو لا يقول ما يسمح المكتوب به وبشكل لهائي، "ولكن ثمة نظرة (افتراضية) أخرى تضع في اعتبارها أن الأسلوب جزء من القراءة"؛ ولذا يتجه نظرها إلى اعتباره شيء تفصح عنه وبه تعدد، والنتيجة المنطقية لهذه النظرة تجعل منه حدثا يتم بيانه بوساطة القراءة. فهو لا يقول إلا ما تقوله وبشكل متعدد أي بشكل لا يعرف القول النهائي إليه سبيلا(2)، وتاريخ الكتابة والقراءة غني . عشل هذه المواقف المتناقضة.

وحتى نفهم الكتابة والقراءة لابد من التعرف على السياق، فالكاتب كما يقول بارت: "يكتب منطلقا من لغته التي ورثها عن سالفيه، ومن أسلوبه وهو شبكة من الاستحواذ اللفظي ذات سمة خاصة شبه شعورية والكتابة أو التذوق الكتابي هو شيء يتبناه الكاتب، وهي وظيفة يمنحها الكاتب للغته؛ إنما ترابط من الأعراف المؤسسة يمكن لفاعلية الكتابة أن تحدث لنفسها وجودًا في داخلها"(3).

<sup>1)-</sup> د. يوسف نور عوض: نظرية النقد الأدبي الحديث- ص47.

<sup>2)-</sup> منذر عياشي: مقالات في الأسلوبية- ص201.

<sup>3) -</sup> عبد الله الغدامي: الخطيئة والتكفير - ص12-13، نقلا عن:

وفي الكتابة تشكل جميع النصوص التي تسبق النص جملة من الضغوط عليه، أي على النص الذي ينتظر الكتابة وعلى قراءة النص أيضا، فيمكن القول إن نظاما آخر "يشدد على تحديد" القراءة التي تقوم على نظام إرشادات موضوعاتي على سبيل المثال جمعين أنه يمارس ضغوطا على هذه القراءة ويعيد توجيهها وفق لعبة الأنظمة الأخرى التي تنطوي عليها، أما مسألة الإحالة إلى العالم الواقعي فثانوية لأن فعالية المحاكاة (mimesis) الشعرية لا علاقة لها بتطابق الأدلة (Sign) والأشياء"(1).

إن الكتابة تستدعي فعلا قرائيا، كما أن كل فعل قرائي يفترض وجود نص كتابي مثبت طبقا لعلاقة معينة هي التي تسمح لنا بإدراج مفهوم التأويل ويكفي القول بأن القارئ يأخذها هنا مكان المحاور داخل عملية الكلام، تماما مثلما تأخذ الكتابة مكان العبارة المنطوقة والمتكلم معا<sup>(2)</sup>، "وإن القراءة سبب الكتابة، فلولا وجود قراء لم يكتب الكاتب نصه، وحتى وإن حجبه عن الناس لأن لحظة الكتابة هي لحظة توجه نحو قارئ، والكاتب نفسه يتلقى ما أبدعه كقارئ أول له... والكتابة في مقابل هذا هي سبب للقراءة فلولا وجود ما يقرأ لما أمكننا إحداث ذلك الفعل<sup>(3)</sup>.

Culler: Structuralist poetics, P: 134

<sup>1)-</sup> مجموعة من الكتاب: مدحل إلى مناهج النقد الأدبي، ص226.

<sup>2)-</sup> منذر عياشي مقالات في الأسلوبية، ص135.

<sup>3)-</sup> عبد الله الغذامي: الخطيئة والتكفير، ص55.

ويرى أدونيس "أن شعرية القراءة هي تحويل الكتابة إلى مكان اكتشاف وأدوات اكتشاف، وعلاقات اكتشاف، ويرى أن القراءة التي يمارسها القارئ إنما هي إلغاء للنص تشوهه وتحجبه، ليس لأن يفترض، مسبقا، أن يكون النص تلبية، مباشرة لحاجاته، وحسب، بل أيضا، وبالأخص، لأن هذه القراءة ليست قراءة للآخر، وإنما هو نوع من قراءة الذات "(2).

ولابد من توضيح أن القراءة النصية تختلف عن الأسلوبية ذات الرصد الميكانيكي فهي ليست مجرد دراسة بيانات إحصائية لما يتضمنه النص، كما فعل حاكسون مع ليفي ستروس في دراسة قصيدة بودلير"(3).

#### المبحث الثالث: الهمم والتواحل:

### أ- الفهم:

يقول غادامير في كتابه الحقيقة والمنهج عبارة مقتضبة ولكنها ذات دلالة عميقة: "إن كل فهم هو تأويل"(4).

إن منطلقات أي نظرية تأويلية وبالأخص نظرية الهيرمنيوطيقا هي الفهم النصي في أبعاده المختلفة سواء كانت هذه الأخيرة خفية، أو متجلية، ذلك راجع بالأساس إلى أن معضلة الفهم إنما هي معضلة وجودية. لقد رأى شلايرماخر أنه ليس من المهم أن يكون النص الديني تعبيرا عن الروح المطلق أو

<sup>1)-</sup> أدونيس: كلام البدايات، دار الآداب، بيروت، ط1، 1989، ص37.

<sup>2)-</sup> أدونيس: سياسة الشعر، دراسات في الشعرية العربية المعاصرة، دار الأداب، بـــيروت، ط1، 1985، ص57-58.

<sup>3) -</sup> عبد الله الغدامي: الخطيئة والتفكير، ص55.

<sup>4)-</sup> Hans- Georg Gardner: Vérité et méthode des grandes lignes d'une herméneutique philosophique- traduction Française, Editions de seuil, 1996, P: 411.

عن اغتراب الإنسان ولكن المهم هو فهم النص الديني في ذاته بوصفه نصًا يحتاج مثله مثل النص التاريخي أو الأدبي للفهم، ولقد وضع لأجل ذلك أساسين من أسس المنهج الهيرمينوطيقي:

1- تحديده لإجراءات الفهم الهيرمينوطيقي للنصوص في طريقتين: حدس تركيبي يقف على المعنى الكلي للنص، والثاني نحوي تاريخي، تحليلي مقارن يتقصى مكونات النص، حيث جمع بين الفهم الكلي والمقارن لأبعاد النص وسياقاته اللغوية التاريخية.

2- النص وسيط لغوي يشير في جانب منه إلى ماهو موضوعي مشترك بين المؤلف والقارئ، وهو ما يجعل الفهم ممكنا، وفي جانب آخر إلى ما هو ذاتي ويتجلى تحديدا في استخدام المؤلف الخاص لهذه اللغة.

بالإضافة إلى كل هذا أرسى شلايرماخر قواعد هيرمنيوطيقا تريد أن تعيد الاعتبار إلى جانبين داخل حركة الفهم.

1- الجانب النحوي: الممارسة التي يفرضها نظام اللغة على المتكلم.

2- الجانب التقني: المتعلق بالاستعمال الفردي الذي ينجزه المتكلم من خلال الخطاب، وانطلاقا من هذا المستوى ستأخذ الهيرمنيوطيقا لدى شلايرماخر شكلها السيكولوجي.

هناك مرحلة أخرى هامة مرّ بها مفهوم الفهم، هذه الأخيرة تجسدت في محاولة دلتاي إيجاد منهج ملائم للفهم في مجال العلوم الإنسانية سعيه لإقامة العلوم الإنسانية على أساس منهجي مخالف للعلوم الطبيعية، مركزا على أن مادة العلوم الإنسانية معطاة، وعليه فالعالم الإنساني يجد مفتاح العالم في نفسه وليس في خارجها ومنه قيام العلوم الإنسانية على التجربة الذاتية مقابل التجربة في

العالم الخارجي بالنسبة للعلوم الطبيعية. والتجربة الذاتية شرط ضروري لا يمكن تجاوزه لأي معرفة ما دام أن هناك مشتركا بين الأحاد من البشر، فيصبح من المتيسر الإدراك الموضوعي خارج الذات، هذا الفهم المؤسس على التجربة الذاتية وقراءها كما الشيء الموضوعي راجع للتعبير سواء كان في سلوك اجتماعي أو نص مكتوب (الخبرة - العبير - الفهم).

- الحياة تفهم الحياة: لقد حصر دلتاي فهم النصوص في القدرة على التعامل المنهجي مع قواعد التأويل سواء تعلق الأمر بالنصوص الدينية أو بالكتابات البشرية، وهنا نلاحظ أن دلتاي استحدث تفرقة بين علوم الروح (1) وعلوم الطبيعة فالأولى هي العلوم الإنسانية وهي مترابطة مع الإدراكات الباطنية النفسية للقارئ والمؤلف، وترتكز على الفهم عبر طريقة الهيرمينوطيقا والنقد، أمّا علوم الطبيعة فتترابط مع العالم الحسي – الإنساني (2) في علاقته بعالم الأشياء ويقوم الاختلاف بين علوم الروح وعلوم الطبيعة على الاختلاف الذي يحتويك كل من الموضوعين.

ويرى دلتاي أن العلوم الإنسانية تشمل التاريخ والعلوم السياسية وعلم الاجتماع وعلم النفس والقانون والقضاء وكل ما يتعلّق بالحياة اليومية وبالمعيش البشري وهي تتطلّب الفهم لأن معانيها غير ثابتة، ولا تخضع لتوجه دلالي أحادي ولهائي، في حين أن علوم الطبيعة تخضع لتعريفات متحددة ومعاني قارة لا تتحول لذلك تقتضي التفسير<sup>(3)</sup>.

<sup>1) –</sup> Dilthey wilrelm : Le monde de l'esprit- Aubier Monlaigne (n.d) Tomas, P : 284.

<sup>2)-</sup> Ibid, P: 259.

<sup>3)-</sup> Ibid, P: 248.

هذه التفرقة المنهجية جعل دلتاي من الهيرمينوطيقا منهجا في الفهم يهتم بالفعل الثقافي الإنساني متمثلا في الآثار المنحوتة والمرسومة والمصورة انطلاقا من التجارب الحاضرة، وهذا يعني أنّ الفعل التأويلي يخترق التاريخ والفيلولوجيا من أجل استكشاف المعاني الأولى والمقاصد الكامنة وراء فعل الكتابة، ضمن قيم موضوعية يحققها الفكر الإنساني، وهكذا يكون التأويل عند دلتاي فنّ الفهم عبر إعادة بناء النصوص وقراءها(1).

مع هيدغر سيعرف التفكير في الأساس الفلسفي للهيرمنيوطيقا وجهه الأكثر صرامة، بحيث سيدير ظهره نهائيا عن الاهتمامات المنهجية الابستيمولوجية والتقنية التي التزم بها، كما ذكرنا سابقا كل من شلاير ماخر ودلتاي وهذا لكي ينجر فتحا لأفق الهيرمنيوطيقا على الفهم ككيفية لوجود الدازاين.

- الفهم والإيضاح Explicitation، هذا ما سيجعل هيدغر يتجه مباشرة إلى ترسيخ ما لقبه بـ: الانعطاف الانطولوجي الذي يرتكز على إبراز الفهم ليس باعتباره نموذجا للمعرفة وإنما ككيفية للوجود، وهنا نشير إلى اعتماد هيدغر على المنهج الفينومنيولوجي لهوسرل الداعي إلى عودة للأشياء في ذاقالتجاوز التصورات الميتافيزيقية، إذ اعتبر هيدغر أن الوجود كما يكشف عن نفسه في الخبرة المعاشة هو السجين المحجوب الذي يجب إطلاق سراحه، والفهم عنده هو قدرة المرء على إدراك ممكنات وجوده ضمن سياق العالم الحياتي الذي وجد فيه، فالفهم ليس موهبة خاصة أو قدرة معينة على الشعور بموقف شخص

آخر، فالفهم شكل من اشكال الوجود في العالم (الدازاين)، وهنا الفهم يعد أساسا للغة والتأويل هو إظهار الفهم والتصريح به، ومن هنا فالهيرمنيوطيقا تأخذ بعدا أنطولوجيا.

بالاتجاه نحو فيلسوف آخر وهو هانس غيورغ غادامير والله أله في الله العمدة الحقيقة والمنهج، والله يمثل الاتجاهات الكبرى في فن التأويل الفلسفي وهو عبارة عن ثورة إيستمولوجية في قضايا التأويل المعاصر، يميز لناغادامير بين نوعين من الفهم:

1- الفهم الجوهري: وهو فهم محتمل الحقيقة.

2- الفهم القصدي: وهو فهم مقاصد وأهداف المؤلف.

إن الفهم عند غادامير هو إدراك المعطيات النفسية والفردية والتاريخية التي ينطوي عليها التصريح بقضية معينة مقابل فهم ماهية هذا التصريح أو الفعل أو السلوك في حد ذاته (1).

إن كلاً من الفهم الجوهري والفهم القصدي مكملان لبعضهما عند غادامير، لأن الفهم الثاني يتدخل عندما يخفق الفهم الأول في إدراك حقيقة ما، ويؤطره التساؤل التالي: ماذا كان يقصد هذا الفرد بالذات وفي خضم هذه المعركة من المفاهيم يحاول غادامير إيجاد مجموعة من الأفكار لتوضح هذه الآراء، فيلجأ إلى التجربة الفنية، كتجربة تتجلى فيها حقيقة الفهم في فهم حقيقة الآثار

<sup>1)-</sup> مجلة فكر ونقد: العدد 25- جانفي 2000- محمد شوقي الزين- كلافيس هيرمينوطيقـــا- مفتـــاح التأويل في قراءة التراث الإنساني- مقالة موجودة في الانترنت.

الفنية على ضوء المقاصد والأطر الفردية والاجتماعية والتاريخية الداخلة في تشكيلها كجملة شروط معقدة ومتعددة الأبعاد<sup>(1)</sup>.

#### ب- التواصل:

كما رأينا سابقا مع مفهوم التأويل نجد أيضا أن مفهوم التواصل تتجاذبه حقول معرفية بالغة التنوع تكاد تشمل كل المنتوجات الإنسانية، ونظرا لكثرة الاشتغالات على هذا المفهوم منذ ما يقرب الخمسين سنة، الأمر الذي يجعله مفهومًا مطاطيّا، ولقد بدأت السيادة المطلقة للتواصل وبشكل فعلي بإنتاجه سلطة لا متساوية للتكنولوجيات الحديثة ووسائل الاتصال<sup>(2)</sup>، وهذا راجع بالدرجة الأولى إلى التطور الذي مس العلوم الفيزيائية والرياضية والهندسية بالدرجة الأولى إلى التطور الذي مس الوقائع مظاهر للتواصل ومثال ذلك أن عنوانا ك"نظرية التواصل الرياضية" يشير إلى أن هذا التصور أصبح مقبولا بسهولة (6).

مفهوم التواصل: "هو مجمل الميكانيزمات المادية والنفسية التي تستخدم في التواصل بين شخص أو عدة أشخاص (المرسل) وشخص آخر أو عدة أشخاص (المستقبل) بغية الوصول إلى أهداف معينة"(4).

<sup>1)-</sup> مجلة فكر ونقد: مرجع سابق.

<sup>2)-</sup> محمد حدوش: عن الترجمة والإشهار، مجلة علامات، العدد 14 بتصرف.

<sup>3)-</sup> توماس هال: الثقافة تواصل- تر: أحمد الحوحى- محلة علامات العدد 21 بتصرف.

<sup>4)-</sup> Anzieu. D et Martin J. Y: La dynamique des groupes restants, P.U.F, Paris, 1986, P: 589.

الفصل الثاني وهو أيضا<sup>(1)</sup>:

-1 فعل إيصال شيء إلى أحد ما.

2- الشيء الّذي نوصل.

3- فعل التواصل مع أحد ما.

4- تفويت شيء مهم لأحد ما.

كما أنه "مجموع الأفعال التي تحرك البنيات المؤسسة للمجتمع يوما عن يوم، بمعنى ثقافته، إنها مجموع تحيينات الثقافة"(2)، وهو "نسق للسلوك المندمج الّذي يضبط ويصون،وينتج بذلك فرصة للعلاقات بين الناس "(<sup>3)</sup>.

يظهر لنا أن التواصل أضحى في عصر العولمة جوهر العلاقات الإنسانية، فهو مبنى على مفهوم لا يختلف كثيرا عن المفهوم الأصل الّذي هو التواصل، هذا المفهوم هو الاتصال والّذي يعرف على أنه "عملية التدفق الحر للمعلومات والبيانات والآراء عبر وسائل مختلفة، فقد يكون اتصالا مباشرا وهو الّذي يستم مباشرة بين الأفراد دون الاستعانة بأية أداة اتصالية، وهو بمثابة فرصة كبيرة لتبادل المعلومات بين المرسل والمستقبل وقد يكون غير مباشر وتستخدم فيه أداة من أدوات الاتصال، وقد يكون رسميا؛ أي يتم بين المستويات الرسمية بالطرق الرسمية، أو غير رسمي وهو الذي يتم التفاعل فيه بطريقة غير رسمية ويتم من

<sup>1)-</sup> Devito et autres: Les Fondements de la communication humaines, G. Morin, Canada, 1993, P: 5.

<sup>2)-</sup> Winkin, Y: Vers une anthropologie de la communication. Renne: Siences humaines, H.S N°16, 1988, P: 21.

<sup>3) -</sup> Ibid.

خلاله تبادل وجهات النظر من خارج المنافذ والوسائل الرسمية، وقد يكون الاتصال اجتماعيًا وهو الإجراء الذي يتم به تبادل الفهم بين الكائنات البشرية، أو هو العمل الذي عن طريقه تنتقل المعاني من إنسان لآحر أو من جماعة لأخرى "(1).

بعد جملة هذه التعاريف ننتقل إلى فيلسوف معاصر قدم رؤية متكاملة لمفهوم التواصل وهو الفيلسوف الألماني يورغن هابرماس. إن فلسفة هذا الأخير، ومن خلال الخطاب الهابرماسي يمكن القول أن استنباط الفعل التواصلي قائم على سلطة العقل المتحرر بناء على قوله: "الفعل التواصلي يمثل في الوضع المثالي خطابا ناجحًا حتى في حالة انعدام أي ممارسة لا تستند إلى أي إجماع"(2).

واعتقد أن أولى سمات خطاب هابرماس هي الدعوة إلى الحوار البنّاء التوافقي والمثمر، وإيقاف آليات إنتاج الأفكار النمطية والمهيمنة والمستبدة.

تعد كل من نظرية الفاعلية التواصلية والأخلاق والتواصل تأسيسا لتأويلية معاصرة حاولت فهم الجانب الأنطولوجي من نظرة واقعية مؤسسة على الفكر السياسي.

ومن أهم مميزات خطاب هابرماس مايلي:

- التركيز على إعادة البناء في قراءتــه وتأويليــة للتــراث الفلســفي والسياسي والاجتماعي.

<sup>1)-</sup> معجـــم مصــطلحات العولمــة- إسماعيــل عبــد الفتــاح عبــد الكــافي- ص18-19، www.kotob.arabia.com.

<sup>-17</sup> نقلا عن: لؤي المدهون – هابرماس – أولية النقد في الدفاع عن قيم التنوير – محلة الحافة – العدد -2007 – -2007

- نظرية الفاعلية التواصلية، نظرية ممكنة في كل السياقات والمحتمعات وإن انتمت إلى ما يطلق عليه "المحتمعات الصناعية الحديثة"، ولا يعني أبدا أن تحقيقها مقرون باكتمال تطبيقها داخل عالم معيش معقلن.

- تركز نظرية الفعل التواصلي على اللغة -المنطق- الخطاب وتحمل في طياها فلسفة اللغة.

- مفهوم العقلانية التواصلية ينطلق ويرجع إلى التجربة المركزية لقوة الخطاب البرهاني القادر على خلق اتفاق وإجماع بدون ضغوط.

إن إشكالية التواصل في منظومة هابرماس الخطابية تتبلور من خلال مفاتيح نظرية متعددة تعد بمثابة استكشاف للبنية الفكرية، وهي تعد إرهاصات بشكلها الأولي وهو ما يطلق عليه اسم "التكامل الجدلي" وهو يهدف من ورائه إلى إظهار الأدوار المتبادلة بين "النحن" و"الآخر"(1).

<sup>1)-</sup> عمر مهيبل: إشكالية التواصل في الفلسفة الغربية- منشورات الاختلاف- ط1- 2005- ص376.



### المبحث الأول: حوار الحضارات-رؤية فلسفية مقارنة:

تعد الدراسة المقارنة للحضارات علما جديدا قائما بذاته ينطوي ضمن الأطر المعرفية الجديدة في مجالات العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية، حيث تتلاقح فيه مجموعة من العلوم على رأسها علم الاجتماع والتاريخ والفلسفة والسياسة في حقولها المختلفة<sup>(1)</sup>.

ونستطيع القول أن ابن حلدون ومن خلال مؤلفه الشهير "المقدمة"، قد نظر وأصّل فيه لعلم العمران البشري الذي يعرف حاليا بعلم الاجتماع وفلسفة التاريخ، يمكننا القول أنه أصّل للدراسات الحضارية المقارنة بشكل عام في مرحلتها الأولى، قبل أن يضع لها منهج يضبط عملية البحث داخل هذا الحقل ويقعد القواعد ويؤصل وينظر للمفاهيم، ويرسم لها حدودا وإطارًا عامًا يفصل بينها وبين غيرها من الدراسات الإنسانية الحديثة. ولا بد أن نوضح فكرة هامة، وهي أن الدراسة المقارنة للحضارات هي الأقرب إلى مجال دراسة التحولات الاجتماعية والثقافية الكبرى في مجتمعات إنسانية متقاربة المترع متجانسة الميول مترابطة حلقات التفاعل البشري في مرحلة زمنية محدة (2).

وكل هذه المعطيات على اعتبار أن الحضارة هي عصارة هذه التفاعلات والتحولات في ميادين الإبداع الإنساني، على اختلاف مناحي هذا الإبداع.

<sup>1)-</sup> عبد العزيز بن عثمان التويجري: خصائص الحضارة الإسلامية وآفاق المستقبل- المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، الرباط- 2002ص 02.

<sup>2)-</sup> المرجع نفسه- ص 03.

وفكرة الحضارات تشترك في صفة واحدة وهي اختلافها عن المحتمعات البدائية، وهذه المحتمعات أكثر عددا بكثير من الحضارات، لكنها -أفرادًا- أقل عددا من أفراد الحضارات بكثير<sup>(1)</sup>، ومن هنا يأتي خطأ فكرة وحدة الحضارات التي وصفها فيلسوف التاريخ أرنولد توينيي بالضلال، والقائلة بأن ثمة حضارة واحدة وهي الحضارة الغربية<sup>(2)</sup>.

هناك شبه اتفاق بين الباحثين في مجال الدراسات الحضارية، في تحديدهم للحضارات الرئيسية القديمة منها والحديثة، إلا أن الاختلاف يبقى قائما حرول عدد الحضارات، وبالتمعن في العناصر الثقافية الأساسية التي تعرف الحضارة، مكن لنا الحديث عن ست حضارات رئيسية معاصرة (3) هي:

- 1- الحضارة الإسلامية.
  - 2- الحضارة الغربية.
  - 3- الحضارة الهندية.
  - 4- الحضارة الصينية.
  - 5- الحضارة اليابانية.
- 6- حضارة أمريكا اللاتينية.

ولكل واحدة من هذه الحضارات سماتها البارزة وخصوصيتها المميزة لها التي تجعلها متفردة في جوانب كثيرة، لكن هذا لا يمنع من أنّ هذه الحضارات

<sup>1)-</sup> أرنولد تونبيي: مختصر دراسة للتاريخ- تر: فؤاد محمد شبل- الدائرة الثقافية في جامعة الدول العربية القاهرة -1966 جا-196 بالعربية القاهرة -1966 بالمائية العربية القاهرة القاهر

<sup>2)-</sup> المصدر نفسه- ص21.

<sup>3)-</sup> عبد العزيز بن عثمان التويجري: حصائص الحضارة- ص11.

تشترك في سمات وخصائص معينة هي من طبيعة الروح البشرية المجبولة على الفطرة السليمة أساسا<sup>(1)</sup> وسنحاول أن نعرض بتركيز واختصار أهم خصائص الحضارات خاصة الحضارة الإسلامية والغربية مع إسقاط على باقي الحضارات. أ- الحضارة الإسلامية:

1- ثقافة ربانية (<sup>2)</sup>: مصدرها الرئيسي الوحي، الكتاب والسنة، إلها ثقافة تجمع بين الحديث في الدين والحديث في السياسة وشؤون الملك والدولة أي ألها تجمع بين القوة الروحية والقوة السياسية والمادية.

2-. ثقافة إنسانية عالمية (العموم والعالمية)<sup>(3)</sup>: إلها ثقافة لا تفرق بين إنسان وآخر، فهي صالحة لأن تكون ثقافة لكل إنسان بغض النظر عن لونه ودمه وموطنه، فهي عامة لجميع البشر، وهي ليست حاصة بقوم ولا محصورة بمكان ولا محدودة بزمان، بل هي حضارة تحارب كل دعوة للعنصرية. وفي حديث للنبي ٤ يقول: "ليس منا من دعا إلى عصبيّة".

5- ثقافة شمولية: من حيث التأثير، إضافة إلى الشمول في الناحية الإلزامية ومن ناحية ما تضمنته الشريعة الإسلامية وغطته في المسارات والوجهات: حياة، أخلاقًا، معاملات، جنايات وحكما، روحًا وتهذيبًا وسلمًا وحربًا. هذا جعل الحضارة الإسلامية في منأى عن العنصرية والاقصائية، وهي

<sup>1) -</sup> عبد العزيز بن عثمان: مرجع سابق - ص11.

<sup>2)-</sup> عز الدين الخطيب التميمي وآخرون: نظرات في الثقافة الإسلامية- دار الشهاب الجزائر- 1988-ص21.

<sup>3)-</sup> المرجع نفسه- ص 22.

شاملة من حيث أنها ثقافة لم تتناول جانبا في حياة الإنسان دون جانب، بــل عالجت جميع شؤونه.

4- ثقافة ذات قيم سامية<sup>(1)</sup>: إنها ثقافة مبنية على الإيمان بالله واليوم الآخر وهو يمثل للمسلمين أقوى دوافع الخير، وأقوى باعث لوجود القيم والمثل في الحياة إنها ثقافة أخلاقية، أخذ فيها البعد الأخلاقي حظًا ونصيبا وافرًا.

#### ب- الحضارة الغربية:

1- النّزعة المادية في السلوك وتفسير الكون مع إنكار للغيب ومــا وراء الحس. فهي تؤمن بالمادة وحدها لتفسير الكون والمعرفة والسلوك.

2- اضطراب الرؤية الخاصة بفكرة الألوهية.

4- الصراع: فهي حضارة قائمة على الصراع، فالإنسان الغربي في حالة صراع دائم في مختلف علاقاته سواء مع غيره أو مع الطبيعة أو بين الإنسان وعلاقته الثلاثية.

- علاقته مع خالقه.

– علاقته مع نفسه.

– علاقته مع غيره.

5- النظرة الإستعلائية الفوقية التي لا تعترف إلا بالحضارة الغربية وحدها ويتجلى هذا جليّا في الحربين العالميتين الأولى والثانية، خاصة هذه الأخيرة مع جملة الأفكار التي طرحتها النازية.

<sup>1)-</sup> عز الدين الخطيب التميمي: نظرات في الثقافة الإسلامية- ص26.

6- التقدم التكنولوجي الهائل الحاصل على مستوى العلوم المادية خاصة.

7- الإستثمار في النفس البشرية وفتح المجال أمام حرية العقـــل وعـــدم تكبيله مما جعل الإنسان الغربي مبدعا.

8- التنظيم المحكم وبعد النظر خاصة في المحالات الإستراتيجية.

إن كل هذه المعطيات تساعدنا في بلورة رؤية ولو سطحية عن مفهوم الحوار الذي أخذ حيّزا كبيرا في الفكر العالمي المعاصر، حيث يعد مفهوم الحوار في الفكر السياسي والثقافي المعاصر من المفاهيم الحديثة العهد بالتداول، يجمع أهل الاختصاص على أن مفهوم الحوار مفهوم سياسي إيديولوجي ثقافي حضاري وليس مفهوما قانونيا<sup>(1)</sup>.

## المبحث الثاني: حول حوار الحضارات أو صراعها: أ- مجاورة إشكالية:

إن الحضارات بطبيعتها لا تعترف بالحدود السياسية للدول التي تنضوي تحت لوائها<sup>(2)</sup> ولا تقييم كبير وزن لمبدأ السيادة الذي تتمسك به هذه الدول ولا تؤكد بأية حال وحدة أراضى الكيانات السياسية التي تنتمى إلى حظيرتها.

ولهذا فالعلاقات الدولية تقوم أساسا بين دول ذات سيادة ووحدة أرض، ينبغي أن تكون موضع إحترام من جانب أي طرف يدخل في علاقة مع أي منها، كذلك فإن "حوار الحضارات" الفعلي أو المفترض أو المرجو يعني قيام علاقة دولية بين كيانات سياسية مستقلة عن بعضها بعضًا وتمتع بالسيادة

<sup>1)-</sup> عبد العزيز بن عثمان التويجري: حصائص الحضارة- ص17.

<sup>2)-</sup> أحمد يوسف أحمد: النظام الدولي والنظام العربي- بحث في أنماط الإرتباط- معهد البحوث والدراسات العربية- القاهرة- 1991- ص52.

ووحدة الأراضي<sup>(1)</sup>، ولهذا فإنه يبدوا عندها البديل المطروح عن "العولمة" السي أفرزها النظام العالمي الجديد السبيل الأمثل لتجاوز أزماها التي يشكوا منها أهل الجنوب، وبالتالي فإن هذا يجعله في موضع سباق معها في القرن الذي نفتتح به الألفية الثالثة<sup>(2)</sup>.

وفضلا عمّا تقدم فإن الحضارات عامة تقوم على ديمومة زمانية تشمل الماضي والحاضر وتمتد إلى المستقبل، في حين أن الحديث عن علاقات دولية راهنة يعني أننا إزاء منظور آني لا ينسجم تمام الإنسجام مع المنظور التاريخي الذي يفترضه مفهوم الحظارة<sup>(3)</sup>.

### ب- تفحص المفاهيم:

إنه من الضروري تفحص المفاهيم التي يضمها البحث حتى نتبين مضامينها بالنسبة إلى أي باحث في هذا الموضوع الشائق الشائك.

ولنبدأ بمفهوم "الحوار" فنحن نتحدث عن نشاط إنساني يقوم بين كيانات حضارية وينبغي أن نتعرف على طبيعة هذا النشاط ووظيفته وحدوده.

هل نتصور "حوارًا" يقوم بين الحضارات مؤسسا على الفهم الباختيني (4) للحوار (بوصفه خصيصة متأصلة من خصائص اللغة الإنسانية) الذي يؤكد الوجه

<sup>1)-</sup> أحمد يوسف أحمد: مرجع سابق- ص 64.

<sup>2)-</sup> ناصف حتي - النظرية في العلاقات الدولية - دار الكتاب العربي- بروت- لبنان- 1980-ص267.

<sup>3)-</sup> المرجع نفسه- ص162.

<sup>4)-</sup> انظر؛ نماذج من دلالة هذا المفهوم في: جميل صليبا- المعجم الفلسفي الجزء الأول- مادة حضارة دار الكتاب اللبناني- بيروت- لبنان- 1982- ص475-477.

التفاعلي التوليدي المستمر للغة من خلال الإفتراض الدائم لطرف آخر يتلقى ما ينطق به المرأ حتى عندما يحدث نفسه؟

هل نتصور "حوارًا" يقوم بين الحضارات مؤسسا على الأنموذج الأفلاطوني الذي عرفناه في حوارات أفلاطون الساحرة التي تنور وتفهم وتعمق الوعي من خلال الحوار الذي تقيمه بين طرف واع عارف خبير وآخر أقل وعيا ومعرفة وخبرة يتسامى ليبلغ ما يليق به من مستوى معرفي باللاستيضاح حينا وإثارة الاعتراضات حينا آخر والانقياد بإيجاءات الآخر حينا ثالثا؟

هل نتصور "حوارًا" يقوم بين الحضارات مؤسسا على الأنموذج القرآني، والسلوك النبوي في الخطاب الآخر ودعوته إلى الدين الحنيف وهدايته إلى الصراط المستقيم؟

هل نتصور "حوارًا" يقوم بين الحضارات مؤسسا على اللقاء الثقافي وعنده سوف يتحتم علينا أن نفكر في مسألة فاعليته وكفاءته ونطور الطرق اللازمة لقيامه وفقا للشروط المطلوبة لنجاحه<sup>(1)</sup>.

أم علينا أن نفكر في "أنموذج" جديد خاص بهذا الحور وعندها ربما يكون علينا أن ننظر في الأطراف التي نستحسن اشتراكها في وضع هذا الأنموذج وتحديد طبيعته ووظيفته وأدواته وقنواته ومستوياته وغير ذلك من الأمور اللازمة لأدائه الفاعل في تطوير العلاقات الإنسانية.

وفضلا عما تقدم، إنا علينا أن نفكر في الوظيفة التي نتوخى من خـــلال ممارسة هذا النشاط الإنساني، فهل نريد من حوار الحضارات أن نحول "الآخر"

<sup>1)-</sup> عبد الله الأشعل نحو حوار جدي بين "الإسلام والغرب" القضايا الساخنة- الحياة- العدد 13282-الثلاثاء 20 تموز 1999- ص23.

إلى مثيل "للأنا" أم أن يقلص الفجوى بين "الأنا" "والآخر" أم أن يسعى إلى كلمة "سواء" بين "الأنا والآخر" يمتثل لها كل منهما إمتثال الراضي القانع بها؟. وأخيرا هل "حوار الحضارات" الذي نبتغيه سيوظف أكبر منه كتكوين وعي ثقافي يتخذ منظورا للعلاقات الإنسانية التي نرجوها في الألفية الثالثة. أم أنسسيكون في بعث روح بين "الدولة الثقافية"(1) من جديد والتي يراد لها أن تحمي السلام العالمي؟ أم أن "الحوار" نفسه هو الهدف والغاية بين "الآنا" و"الآخر" شيء آخر غير الحوار؟

وثمة أمر آخر وهو أن الحوار بين الحضارات سيتم لا محالة في زماني "الحاضر" و"المستقبل"الذي سيغدو حاضرا عند حلوله، ولكن الزمن فيض وديمومة ولا يمكن بحال من الأحوال أن يدع المتحاورون الماضي لشأنه، إذ أنسه سيضل ماثلا في أذهاهم على نحو من الأنحاء، وسيلقي لا محال بظله على الحاضر وعلى الحوار في آن معا ومعنى هذا أيضا أن على المتحاورين أن يتخذواً لأنفسهم موقفا من هذا الماضي الذي يمكن أن يكون أحد المعوقين الرئيسيين يحولان دون تحقيق الحوار بين الحضارات.

## ج- نتائج قراءة في أطروحات "هاتنتغتون":

تمثل أطروحات "هاتنتغتون" (\*) وأطروحات الفكر الغربي بصفة عامة حول حقيقة "التهديد الإسلامي" تيارا فكريا يقدم رؤية كونية أو رؤية لعالم من

<sup>1)-</sup> انظر؛ صاحب السمو الملكي الأمير تشارلز: إحساس بالمقدس بناء الجسور بين الإسلام والغرب-مركز أكسفورد للدراسات الإسلامية- أكسفورد- 1997- ص10.

<sup>\*)-</sup> أصل كتاب هاتنتغتون مقالة نشرها في مجلة الشؤون الخارجية الأمريكية فأثارت صدى هائلا لم تشهده المجلة منذ تأسيسها وقد أعاد هاتنتغتون تقديم نظريته هذه للجمهور في سفر ضخم بنفس العنوان بعد أن حذف علامة الاستفهام، وهذه إشارة سيميولوجية تعني أن الطرح انتقل من مستوى الفرضية التي

منظور الغرب لهذا العالم ولوضع الغرب فيه، ومن ثم رؤية للعلاقة مع الإسلام والمسلمين ودلالتها بالنسبة لوضع الغرب العالمي ودوره.

ولا ينفل هذا التيار الفكري - بحكم العلاقة الوثيقة بين الفكر وبين الحركة في الغرب - عن سياسات الغرب العالمية وما تمثله للوضع الراهن للأمة الإسلامية، ولكن ما الجديد في هذه المقالة حتى تستثير كل هذا القدر من النقاش والجدل؟ (1)

قد تكون مفاهيم الحضارة والثقافة والهوية التي طرحها "هانتفتون" قد أثارت النقد لعدم دقتها ولتداخلها، وقد يكون مستقبل العالم الصراعي بين (حضارات، ثقافات، أديان) لا تعرف العقل والتسوية بقدر ما تعرف التعصب للأنا ضد الآخر. قد يكون النموذج الذي يطرح هذا المستقبل مرفوضا من أصحاب النماذج التعددية العالمية لتفسير السياسات الدولية الذين يعلون من الحوار والتعاون، قد يكون ترشيح "هاتنتغتون " للحدود الإسلامية كحدود دموية يتمحور حول الصراع سواء في مستواه الكلي (بين حضارات) أو في مستواه الجزئي (بين دول من حضارات مختلفة)، قد يكون هذا الترشيح أيضا موضوع هجوم من المدافعين للاعتذار عن الإسلام لما يحويه من المامات للإسلام والمسلمين ونظرا لتجسيده الإسلام كعدو المستقبل بالنسبة للغرب وقد يكون هثل "هانتفتون" نموذج الحضارة الغربية حيث يدافع عن ضرورة استمرار قوته

تحمل وجهات نظر مختلفة، إلى مستوى النظرية الراسخة القائمة على عدد كبير من الوقائع والبديهيات المسلم بها.1) فادية محمود مصطفى: حوار الحضارات في ضوء العلاقات الدولية الراهنة - دار الكتاب المرجة - دمشق - ط1 - 2001 - ص182.

<sup>1) –</sup> فادية محمود مصطفى: حوار الحضارات في ضوء العلاقات الدولية الراهنة – دار الكتاب المرجــة – دمشق – ط1 – 2001 – 2001 .

وقيمته ومصالحه هو موضع الهجوم والانتقاد الفلسفي من جانب هؤلاء الـــذين يتصدون لنقض الأسس الفلسفية والفكرية لهذا النموذج العلماني المادي ولرفض عواقبه على البشرية.

هذه جميعها وغيرها بالطبع كانت القنوات الكبرى التي جرى علي صعيدها الجدل والنقاش حول أطروحة صدام الحضارات وهنا نطرح السوال التالى: ما الجديد في موضوعات هذا الجدل حتى يتصدر الاهتمامات على هذا النحو، وخاصة أن العديد منها قد سبق طرحه من قبل وفي دراسات لآخرين وفي مجالات معرفية مختلفة. فعلى سبيل المثال، وكما أشار "هانتنغتون" نفسه نقلا عن بعض المفكرين، ارتفع الاهتمام بوضع الدين والهوية ودورهما في المحتمعات وفي العلاقات الدولية في عالم ما بعد الحرب الباردة، وسجلت دراسات عديدة آثار الصراعات العرقية والدينية كمصادر لتهديد استقرار النظام الدولي الجديد، بل إن الأحداث والوقائع والتطورات التي كان يتمثل بما لم تكف الدراسات الغربية وغير الغربية عن تحليلها ولو من منظورات مختلفة تبين نتائج هذه القراءة النقدية كيف أن هذه الأطروحات تمثل إقرارا بأن الصراع هو منهج الغرب تجاه العالم وتجاه المسلمين بصفة خاصة، لأنه يرى فيهم وفي الإسلام تمديدا ذا طابع خاص، وتنبع هذه الرؤية من كيفية إدراك الأبعاد الحضارية الثقافية الكامنة في الأمة الإسلامية. وتتلخص نتائج هذه القراءة النقدية في المحموعة التالية من النقاط: -.إذا كان البعض قد رفض أطروحات صراع الحضارات لأنها تقوم على منظور حضاري وليس مادي يفسح مكانا للدين (1)، وهو الأمر غير المعتاد من الفكر والتنظير الغربي في ظل "علمنة دراسة العلاقات الدولية" إلا أن أخذ "هاتنتغتون " للعامل الحضاري كمحرك للحضارات يعتبر تغييرا جوهريا في المنطلقات النظرية، وهو الأمر الذي يقتضي التوقف عنده والتساؤل عن مبررات هذا المنحى: هل يتصل بما أضحى يدب في الحضارة الغربية من ضعف وتآكل في القوة بالمقارنة بحضارات أخرى أخذت تستنهض قواها من جديد؟ (2).

وفي هذا الصدد نلاحظ أن "هاتنتغتون" في ختام تحليله لمبررات اهتمامه بالحضارات كمحرك التفاعلات الدولية يربط بين أثر زوال الأسس الإديولوجية للصراع العالمي وبين جهود الغرب الرامية لدعم قيمه كقيم عالمية والحفاظ على هيمنته العسكرية ودعم مصالحه الاقتصادية، ومن تولد ردود فعل مضادة من قبل الحضارات الأخرى من ناحية أخرى<sup>(3)</sup>.

2- وتحت عنوان خطوط التقسيم بين الحضارات نجد أن النماذج والأحداث التي يشير إليها لتوضيح المستويين من الصدام بين الحضارة الإسلامية والحضارة الغربية، وبين الأولى وحضارات أخرى (4) ليست إلا أحداثا ووقائع درج المحللون على تفسيرها استنادا إلى عوامل أخرى غير صدام الحضارات،

<sup>1)-</sup> فادية محمود مصطفى: حوار الحضارات في ضوء العلاقات الدولية الراهنة- دار الكتاب المرجــة- دمشق- ط1- 2001- ص182.

<sup>2)-</sup> نفسه- ص 183.

<sup>3)-</sup> نفسه- ص183.

<sup>4)-</sup> فادية محمود مصطفى: مرجع سابق- ص183.

ولهذا يتحدد السؤال: لماذا يسميها الآن "هاتنتغتون " بمسماها الحقيقي الذي يصدق عليها من قبل؟ هل يعني هذا أنه بعد أن استنفذ الغرب أرديته وأقنعت السياسية والاقتصادية وحقق من ورائها أهدافه حيث لم يعد له إلا القناع الحضاري؟ ألا يعني هذا أن "هاتنتغتون " لا يشعر أن الهيمنة الغربية لن تكتمل بالهيمنة السياسية والإقتصادية فقط ولكن يلزم لاكتمالها الهيمنة الحضارية أيضا من قبلها الهيمنة الثقافية؟

ومع السؤال، وفي هذا الموضع يتراكم مغزى أسئلة أخرى مناظرة سبق طرحها حول نفس المغزى يذكر "هاتنتغتون" أمثلة من الصدام والمواجهة – ولكن لا يحدد المسؤول عن انفجارها .الغرب أم المسلمون؟ المسلمون أم شعوب أخرى؟ ولكن يورد خلاصتين لمفكر مسلم ولآخر مستشرق يهودي يقدمان نفس المعنى.

ينقل عن "أكبر أحمد" قوله: "إن المواجهة التالية ستأتي حتما من العالم الإسلامي، إن الصراع سيبدأ من أجل نظام دولي جديد انطلاقا من طغيان الموجة الكاسحة التي تمتد عبر الأمم الإسلامية من المغرب إلى باكستان"(1).

وينقل عن بارنارد لويس قوله: "إننا نواجه فراغا وحركة يتجاوز كثيرا مستوى القضايا والسياسات والحكومات التي تنتهجها، ولا يقل هذا عن كونه صداما بين الحضارات ربما غير رسمي، لكن لا شك في أنه رد فعل تاريخي لخصم قديم للتراث اليهودي "المسيحي" والحاضر العلماني، والتوسع العالمي لهما معا. إن الاستشهاد بماتين المقالتين يعني في ضوء تحليل "هانتنغون" السابق لأحد

<sup>1)-</sup> أكبر أحمد: الإسلام تحت الحصار - دار النشر الساقي - بيروت - لبنان - 2004 - ص51.

أسباب صدام الحضارات هو أن الغرب أضحى في أوج قوّته -تعنيان أن الصدام إنما هو استجابة ورد فعل للتحدي المتمثل في القوة والتوسع الغربي العلماني"(1).

واعتقد أن القراءة على هذا النحو لهذا الجزء من تحليل "هانتنغون" قد يدفعنا إلى عدم الهجوم على مقولته عن صدام بين الإسلام والغرب، كما فعلت بعض الانتقادات لنفس المقولة دفاعا عن الإسلام ورفضا أن يكون الإسلام صراعيا أو إكراهيا أو عدوانيا أو إرهابيا<sup>(2)</sup> بل يمكن أن نتحول في ضوء هذه القراءة أيضا إلى هجوم من نوع آخر على هيمنة الغرب ومظاهرها التي يقرها ويعترف المؤلف بآثارها على الآخر كما سنرى لاحقا، وبهذا ننتقل من المواقف الاعتذارية التبريرية الدفاعية إلى الهجومية، فنحن لسنا مصدر التهديد ولكننا نحن المعرضون للتهديد، ومن ثم فإن استجابتنا ورد فعلنا هي اليت تبدو مصدر "الصراع".

3- وتحت العناوين الأربعة التالية: "الغرب ضد الباقي" "البلدان الممزقة" "الصلة الكونفوشية- الإسلامية" "الآثار الضمنية بالنسبة للغرب"(3).

وتؤكد قراءتنا لتحليل "هانتنغتون" تحت هذه العناوين ما انتهينا إليه من قبل في هذا البحث ومقصدها ومغزاها، ألا وهو تقرير هيمنة الغرب صدام الحضارات، ومن ثم مسؤولية هذه الهيمنة عن تفجير هذا الصدام من جانب الغرب، ومن ثم تحذير الغرب وتنبيهه لضرورة اتخاذ الإجراءات المناسبة ضد

<sup>1)-</sup> أكبر أحمد: مرجع سابق- ص 52.

<sup>2)-</sup> المرجع نفسه- ص 53.

<sup>3) -</sup> نادية محمود مصطفى: حوار الحضارات في ضوء العلاقات الدولية الراهنة - ص201.

الآخر، بعبارة أخرى<sup>(1)</sup>، فإن ما يستوجب الاهتمام في فكر "هانتنغتون" هو المقولات الصريحة والواضحة والحاسمة حول الصدام بين الإسلام والغرب صداما حضاريا دينيا وحول التضامن بين شعوب الحضارة الواحدة في مواجهة الحضارات الأخرى وحول سياسات الغرب المرتقبة في مواجهة الحضارات الأخرى وخاصة الإسلامية، ولكن هنا يجب ملاحظة أمر هام هو أن "هانتنغتون" لا يضع فقط الإسلام كعدو مرتقب للغرب ومن ثم ينبري البعض للدفاع عن الإسلام ولكن يبرز أيضا ما يجب أن نعطف إليه بقوة وهو كيف أن الغرب هو عدو للإسلام والمسلمين والحضارات الأخرى.

وفي الحقيقة فإنه يسجل في مقالته الأولى وكذلك في مقالته الثانية أكثر من تحذير للغرب بأن الآخر يصحو ولم يعد مفعولا به بل أضحى فواعل تعود إلى جذورها وترغب في تشكيل العالم بطرائق غير غربية، ومن ثم يحذر بأن هناك خطرا ثقافيا يجيء من الجنوب ويحل محل التهديد الأيديولوجي الذي جاء من الشرق بعد أن انتهى الاستعمار الأوروبي، وحيث أن الهيمنة الأمريكية آخذة في الإنحسار فيتبع ذلك كل الثقافة الغربية والحقيقة أننا نستطيع تسجيله بدرجة أكبر وأهم هو الاجراءات التي يوصي بما "هانتنغتون"، وهنا مكمن التحدي الأساس للفكر الإسلامي المعاصر من جهة مجابمة الفكر الغربي المعاصر (2).

- رؤية فلسفية تأويلية نقدية لمفهوم حوار الحضارات:

<sup>1)-</sup> نادية محمود مصطفى: مرجع سابق- ص 202.

<sup>2)-</sup> طارق البشري: مفهوم المعاصرة بين العالمين الغربي والإسلامي- دار الشروق- 1996- ص47، 65.

لا شك في أن إشكالية الحوار ما بين الحضارات وتغليبه على فكرة الصدام أو الصراع أصبحت مثار جدل فكري وتحظى باهتمام عالمي اليوم أكثر من أي وقت مضى وبخاصة دول العالم الثالث<sup>(1)</sup> بالأخص الأمة العربية الإسلامية وهذا لعدة اعتبارات أهمها:

- الأطماع التوسعية والهيمنة على الكون كانت في الماضي مجرد طموح محدود الامتداد وغير منتظم يراود الفاتحين في الإمبراطوريات أو الحضارات القديمة المكونة صروحها من أقوام متعددة الجنسيات والأديان والثقافات، تتعايش في إطار سياسي عشائري يحافظ على استقلالية ثقافتها وإدارة شؤولها ويلاحظ اليوم وللمرة الأولى في تاريخ البشرية، مع الحضارة الغربية المركزة حول ذاقها الإثنية، ألها أكثر تنظيما وحقيقة وواقعيَّة في هميش هذه الثقافات وتدمير أسسها الاقتصادية على الصعيد العالمي<sup>(2)</sup>.

إن الشيء المميّز والملاحظ بقوة في هذه الحضارة، وبخلاف سابقتها، ألها استعملت الثقافة والغذاء سلاحا أساسيّا في إستراتجيتها للسيطرة والاستغلال الحشع للشعوب الأخرى بهدف تحطيم ثقافتها وتحويلها إلى محرد مستحثات فولكلورية (3)، حبيس أفكار رجعية ماضوية أوقعتنا في مزلق الإيديولوجية الافتخارية الماضوية (4).

<sup>1)-</sup> طارق البشري: المرجع السابق- ص 03.

<sup>2)-</sup> المرجع نفسه- ص348.

<sup>3)-</sup> المرجع نفسه- ص 349.

<sup>4)-</sup> محلة منبر الحوار ملف: العلم والفلسفة- العدد 27- 1993- دار الكوثر- بيروت- لبنان- ص04.

ولا بد لنا من رصد لأهم الكتابات التي شكلت أهم التصورات النظرية التي بلورت الخلفية الفكرية للسلوك السياسي، ذلك لسبب وجيه وهـو أن أي سلوك فكري أو سياسي إلا ويقف وراءه فكر تأويلي معين، واهم الكتابات سنحاول حصرها فيه:

1-. مؤلف: "نهاية التاريخ والإنسان الآخر" لفرانسيس فو كوياما (1)، إن نفاية التاريخ تحدث في نظر فو كو ياما عندما يصل التاريخ إلى لحظة السنروة "اللحظة المطلقة"، ودلالة تعني انتصار الشكل العقلاني الذي يمثل الديمقراطية الليبرالية في التاريخ، هذا الأخير كما هو مفهوم لديه، ولدى على أنه تجربة بشرية تتطور بشكل متصل ومتماسك، وهو يعتقد أن هذا المفهوم يتطابق مع أطروحة الفيلسوف الألماني هيغل حول التاريخ (2). إلا أن هذا الشكل العقلاني الذي يتحقق في اللحظة التاريخية المطلقة ليس هو الذي قدمه وحدده لنا هيغل في الدولة كتجسيد للحق الموضوعي، ولا ما قدمه وحدده لنا جون جاك روسو ولا كانط، و لم تكن أطروحة "هاتنتغتون" إلا قمة حبل الثلج العائم التي حدنبت

<sup>1)-</sup> يرجع أصل هذا الكتاب إلى مقالة له حمل نفس العنوان "نهاية التاريخ" كان قد كتبها سنت 1989، عالج فيها التوافق الكامن في النظام الرأسمالي اللبرالي، كنظام حكم بشر فيه يزحف على بقية أجزاء العالم

كما طرح فكرة أخرى مفادها أن هذا النظام شكّل المرحلة النهائية في التطور العقائدي للجنس البشري وبالتالي يصبح هو نظام الحكم المثالي، وبمعنى آخر فإن الوصول إلى هذا النظام هو "نهاية التاريخ" لمزيد من التوسع بنظر فرانسيس فوكوياما - فهاية التاريخ و خاتم البشر - تر: حسين أحمد أمين. مركز الأهرام للترجمة

و النشر –القاهرة مصر – ط1– 1993 ص23 إلى 67.

<sup>2)-</sup> ودودة بدران: الرؤى المختلفة للنظام العالمي- مركز الدراسات السياسية والإستراتيجية- القاهرة-مصر - 1995- ص139.

الأنظار وشحذت الجهود النظرية والمبادرات السياسية، وذلك في وقت كان النظام الدولي يشهد الصراعات الدموية العنيفة بين أقوام أو عرقيات تنتهي إلى حضارات مختلفة، كما كان يشهد مجموعة من السياسات الاقتصادية والعسكرية والثقافية التي تعكس محاولات إقرار هيمنة نموذج حضاري على الآخرين (1).

ومن ناحية أخرى تكررت المؤلفات والمؤتمرات والندوات العالمية والإقليمية والمحلية التي تناقش إشكالية العلاقات بين الأنا والآخر، بين نحن وهم، أي بين الحوار أم الصراع، في المقابل تولت المبادرات التي صدرت من فواعل رحمية دولية متنوعة لتعكس معاني وأهداف الحوار: حوار الأديان، حوار الثقافات، التعددية الثقافية، ثقافة السلام والتسامح.

لقد هاجت ساحة الفكر والسياسة بتيارات الجدال حول شكل العلاقة بين الحضارات ما بين المدافعين على الحوار والمدافعين عن الصراع، إن تسجيل أبعاد المقارنة بين اتجاهات متنوعة بين خطاب العلاقة بين الخطاب التاويلي للعلاقة بين الحضارات

2 صدام الحضارات وإعادة بناء النظام العالمي: سامويل هانتغتون – قد تم التطرق إلى هذا الكتاب من قبل –.

<sup>1)-</sup> انظر؛ في هذه النماذج: عبد المنعم المشاط- هيكل النظامي العالمي الجديد- مركز البحوث والدراسات السياسية- القاهرة مصر -2006.

5- إعادة هندسة الشرق الأوسط: برنارد لويس (1): رغم أن مصطلح صدام الحضارات يرتبط بالمفكر المحافظ سامويل هنتنغتون فإن لويس هو من قدم أولا هذا المصطلح في الخطاب العام، ففي كتاب هنتغتون يشير المؤلف إلى فكرة رئيسية في مقالة كتبها لويس عام 1990 بعنوان جذور الغضب الإسلامي: "هذا ليس أقل من صراع بين الحضارات، ربما تكون غير منطقية، لكنها بالتأكيد رد فعل تاريخي منافس قديم لتراثنا اليهودي والمسيحي، وحاضرنا العلماني، والتوسع العالمي لكليهما"(2).

نجد أن برنارد لويس قد طوّر روابطه الوثيقة بالمعسكر السياسي للمحافظين الجدد في الولايات المتحدة الأمريكية منذ سبعينيات القرن العشرين وهنا وجب القول أن مشروع إعادة هندسة الشرق الأوسط هو من صنيعة هذا المفكر، وقد وافق الكونجرس الأمريكي بالإجماع سنة 1983 على هذا المشروع واعتماده وإدراجه في ملفات السياسة الإستراتيجية للسنوات المقبلة.

وهنا جدير بالذكر أن هذا المفكر قد بني أطروحاته كلّها على فكر تأويلي مفاده معاداة الفكر الإسلامي للفكر الغربي وهذا في نظره قديم متجذّر

<sup>1)-</sup> من مواليد 1916 بلندن، من أسرة يهودية، اهتم باكرا باللغة العبريَّة ثم درس اللغة الآرمية والعربية ثم عدد ذلك اللاتينية واليونانية والفارسية والتركية، تخرج من كلية الدراسات الشرقية والإفريقية وSOAS سنة 1936، تخصص في الشرق الأدبى والأوسط، ثم تحصل على شهادة الدكتوراه سنة 1939 تخصص تاريخ الإسلام.

<sup>2)-</sup> مجلة معابر - مجلة الكترونية - برنارد لويس - جذور الغضب الإسلامي تر: أكرم الطاكي.

منذ نزول القرآن، والقول بان الرسول ٤ هو آخر الرسل هذا في نظره إقصاء للتراث اليهودي المسيحي

# المبحث الثالث: الخطاب التأويلي للعلاقة بين الحضارات: أ- المؤشرات والاتجاهات:

إن التناول السابق لمجموعة المفاهيم التي تنصب داخل الإطار المعرفي تبين افرازا جديدا لخطاب العلاقة بين الحضارات، أو بعبارة أخرى الذي يمثل هذا الخطاب أحد تجلياته والتعبير عنه، كما يساعد هذا الإطار ويمهد للإجابة على السؤال التالى:

- هل يمكن أن يكون هناك حوار للحضارات في ظل الفوضى العالمة؟ أو في ظل آثار العولمة؟ أم أن هذا الحوار هو السبيل الوحيد أمام العالم للخروج من أزمته الحالية؟

هو سؤال اختلفت حوله الاتجاهات الإسلامية والغربية على حد سواء، وذلك خلال المحافل والساحات العديدة التي شهدت الجدال حول هذا السؤال.

لقد شهدت ساحة العلاقات الدولية الراهنة -أحداثا ووقائع ومناظرات وسياسات عديدة تترجم هذا البروز لأهمية الأبعاد الثقافية والحضارية في العلاقات الدولية الراهنة<sup>(1)</sup>.

الحضارات (حوار أم صراع) يعد من أهم المحالات البحثية التي تستحق الاهتمام لاعتبارات عديدة تلخصها الأسئلة التالية:

<sup>1)-</sup> السيد سعيد محمد: المتغيرات السياسية الدولية وأثرها على الوطن العربي- معهد البحوث والدراسات العربية- القاهرة- مصر- ط2-  $\frac{1}{2}$ 

- هل تعد الحضارة أو الأمة وحدة للتحليل في العلاقات الدولية؟
- هل صراع الحضارات قد حل محل صراع القوى أو صراع الطبقات كمحرك للعلاقات الدولية؟
- هل حوار الحضارات أم صراعها يقتصر على الأبعاد القيمية والثقافية؟ وما علاقتها بالأبعاد المادية للقوى؟ ما شكل توازن القوى العالمية الذي يسمح بحوار للحضارات أو الصراع بينها<sup>(1)</sup>.

## ب- خطاب التأويل: العلاقة بين الحضارات حوار أم صراع:

أي هل طبيعة الاختلاف بين الحضارات هي التي تفرض الحوار أو الصراع؟ أم أن الظروف الدولية هي التي حددت بروز إحداهما على الآخر في مرحلة من مرحلة التطور العالمي؟

ويذكرنا هذا السؤال الأخير بالسؤال المعتاد الذي يتم طرحه بصدد الرؤية الإسلامية للعلاقات الدولية، هل أصل العلاقة في الإسلام هي الحرب أم

<sup>1)-</sup> مجموع هذه الأسئلة وهذه التغيرات كان محل اجتهاد صادر عن اللجنة اليابانية لدراسة النظام الكوني ما بعد الحرب الباردة الصادر سنة 1911 تحت اسم إعادة نظام كوني جديد فقد ركز هذا التقرير على دراسة ثلاثة ركائز أساسية:

<sup>1-</sup> الأبعاد الدينية والتأويلية في ما بين الحضارات.

<sup>2-</sup> المؤشرات المتغيرة في المجتمع الكوني وبنيته والفواعل المتغيرة فيه.

<sup>3-</sup> قراءة استشرافية بناءا على الخريطة الجيوسياسية وما صاحبها من التغيرات على المستوى الثقافي والسياسي والديني والاجتماعي.

انظر؛ تفاصيل هذا التقرير في: السيد ياسين - قراءة استشرافية لخريطة المجتمع الكوني الجديد - مركز الدراسات السياسية الإستراتيجية - الأهرام -مصر 1994 - ص 31-41.

السلم؟ كما أن القول بمماثلة وظائفية الحضارة الغربية مع الحضارات السابقة هو قول لا يلازم الحقيقة في كثير من جوانبه، وهناك جانب آخر رسمه هانتنغتون من خلال مؤلفه (صدام الحضارات وإعادة صنع النظام العالمي)، لم يكن بحاجة لظهور حتى نتمكن من وضع نظرية وضع الحضارات لأن ما جاء به هو خلاصة مكثفة لما تحمله المركزية الغربية من أنماط معرفية مكرسة لنرجسيتها<sup>(1)</sup>.

إن الحديث بإسهاب وبحدة عن المؤلف هاتنتغتون هو نوع من التحصيل الحاصل والاستمرار الأكثر علنية للحرب المفتوحة على ثقافات الشعوب الخارجة عن مدار ثقافة الغرب التي تتمسك بتفوقيتها وتجانسها العرقي الموهوم، ولقد تزامن هذا الإعلان المعمم مع إنعقاد النصر للولايات المتحدة الأمريكية واستئثارها بالقطبية الواحدة بعد حرب الخليج الثانية، وزوال الإتحاد السوفييتي واحتواء التحديات الاقتصادية المتمثلة في بعض دول آسيا لكن مع إبقاء الصين خارج هذا الإطار.

إلا أنه بنظرة سريعة متفحصة إلى التاريخ نجد أن مفهوم الشراكة مـع الحضارة الغربية قد سبق أن دشنتها منذ قرنين نخب عربية تحت لواء التفاعل أو الحوار والمعروفة اليوم بالمثاقفة (\*) سواء بإسقاط نموذج السلف - المتمثل في رفاعة

<sup>1)-</sup> السيد سعيد محمد: المتغيرات السياسية الدولية وأثرها على الوطن العربي- ص349 بتصرف.

<sup>\*)-</sup> قد تمت الإشارة إلى هذا المصطلح في الفصول السابقة بحكم أنه آلية أقحم التأويل فيها لتبرير بعض المظاهر السلبية السائدة اليوم.

الطهطاوي والأفغاني ومحمد عبده وغيرهم – على نظيره الغربي، أم بإسقاط هذا الأخير على الأول بنحو سلبي قميشي أو على نحو إيجابي تلفيقي (1) وفي كلتا الحالتين كانت هذه النحب ولا تزال في معظمها، وخاصة اليوم محكومة في وعيها أو لا وعيها بمنطق النموذج الغربي (2).

أصبحت لا من موقع الشراكة التي أهم مبادئها هو الندية وإنما من موقع دوني مستتبع، هذا المسار أثر تأثيرا بالغا على العلوم والمعارف التي هي أهم سبيل للخروج من نفق الجهل والتبعية حيث تم احتواء قادة الدول والمفكرين والأدباء والفنانين وتحويلهم إلى مجرّد مردِّدين ومعرَّفين بالمذاهب الفكرية والعلمية الغربية عن ثقافتها سواء بالشكل أم بالمضمون، وهذا الخطأ سواء كان مقصودا أم غير مقصود فإنه لم يقع اليوم بل ابتداء من "عصر النهضة" أو "الإصلاح" وانتهاء بتبني حداثة مسبقة الصنع، سجينة أسئلة أو أجوبة وإشكاليات منطق حضارة القوي والمنتصر، بوجهه القديم أو الحديث هذا الأمر دفع في المقابل نخبا تتوسل التراث أو السلف محاولين تأويله للخروج من الأزمة إلا أن هذا التأويل ظل حبيس أفكار لم نستطع أن نتجاوز فيها التراث كواقعة تاريخية إلى واقعة معاصرة تحاول أن تفهم العلاقات المتعدّية الذي يصنعها الإنسان. ج- خلاصة الدرس التاريخي:

<sup>1)-</sup> السيد سعيد محمد: مرجع سابق- ص350.

<sup>2)-</sup> مفهوم الثورة المعاصرة في البلدان العربية كلها تتحدث بمنطق واحد وهو التغني بالديمقراطية وحرية التعبير على مقاس النموذج الغربي (الأمريكي- الأوروبي).

هناك سؤال يشتق من جملة المسائل التي طرحناها، هل أمكن للحروب أن تطمس ما أنتج من أفكار أو أن تمنع جريان هذه الأفكار في أماكن الحروب ومساحاتها وفي ما يتجاوز جغرافيتها السياسية؟

لنتذكر أفكار الرشدية اللاتينية، وكيف شقت طريقها عـبر إسـبانيا المسلمة إلى العالم اللاتيني، وأفكار النهضة الأوروبية التي ترافقت مع حـروب الاكتشاف والاكتساح، وأفكار عصر الأنوار، ووضعانية علـوم الإنسان والمحتمع، وصولا إلى الفقرات الإبستيمولوجية في منتصف القـرن العشـرين. الأفكار والثقافات تقع داخل هذه الحروب، هي جزء منـها أو تسـير علـي موازنتها وعبر نشرها، في مسالك غير مرئية، أو بالأحرى هي مرئية على المدى البعيد وبمنظار التأريخ للمدد الطويلة.

لذلك فإن دراسة خبرات التاريخ ودراسة ما يجري اليوم في مسار تسارع العالمية الجديدة العولمة قد تساعد في بلورة منهج تأويلي للنظر إلى طبيعة العلاقة بين الثقافات وفضاءاها على أن نضع هذه العلاقة في قلب التاريخ لا خارجه، أن نعي دينامية وحركة انتقال مركزه من مجال جيو-حضاري إلى مجال آخر، وأن نتدارس عوامل هذا الانتقال أو الأفول أو الانبعاث أو التجدد، فثمة دروس من التاريخ يمكن أن تساعد على حسن النظر.

دروس التاريخ، هي دروس في المنهج وطريقة في النظر وليست دروسا في الترشيد لحتمية تاريخية، أو في التطبيق لنماذج تاريخية مـن مراحـل زمنيـة

متباينة، منذ مطلع القرن العشرين وحتى يومنا، أنتج العالم لاسيما الغربي كمّـن هائلا من المعارف والدراسات التي تناولت مسار الحضارات والثقافات، يمكـن للباحث العربي أن يستفيد من مناهجها وأسئلتها المجاب عنها أو المستمرة بـلا إجابة وهنا سنحاول جمع هذه الأخيرة في ثلاثة دروس:

الدرس الأوّل: في النصف الأوّل من القرن العشرين برزت من داخل الحضارة الغربية، وفي سياق حربين عالميتين مدّمرتين، نظريات وفرضيات في نشوء الحضارات وأفولها. يقول بعض هذه الفرضيات " بأفول الحضارة العربية" وعلى رأسهم "شينجلر" ويقول بعضها الآخر "بالردي الرتيب للتاريخ، ومن نظر هذه الذهنية المتشائمة في النظر إلى حركة التاريخ هو "تويمبي" إلا أن تويمبي كان يرى -كما يوضح في كتابه - حرب الحضارة - إن سياسات الدول الكبرى، أي سياسات القوة وتغليب منطق السيطرة وصراع العالم هي التي تفرغ الحضارة من مضمونها الثقافي -الإنساني الروحي وتدفع بها إلى أن تصبح أحادية مادية يؤدي بها الأمر إلى التردي والأفول.

الدرس الثاني: في سياق تطور مناهج النظر إلى سمات الحضارات وخصائصها في منتصف القرن العشرين، تبلور منهج تاريخي مستثمر لعلم الاجتماع وعلم النفس والاقتصاد ولما أنجز على هذا الصعيد من أعمال كأعمال "ماكس فيبر" و"دوكاهيم" و"مارسل موس"، مضافا إلى نتائج تجربة معيشة خلال حربين مدمرتين.

وفي مجال دراسة الحضارات وعلاقتها يستوقفنا العمل الضخم الذي قام به المؤرخ الفرنسي "فرناند بروديل" (1) حول تاريخ حوض المتوسط في القرن16 (2). أهم ما في منهج بروديل هو تفكيكه للزمن التاريخي لحقبة طويلة من التاريخ، حقبة شهد فيها هذا الأخير تحولا عميقا وتغيرات أساسية كالتغيرات اليي نتجت عن تغير طرق المواصلات العالمية وتحميش المتوسط، وهنا يرى بروديل في الزمن التاريخي ثلاثة أزمنة تتقاطع بتفاوت وتائر سرعتها وتغيرها:

- زمن جغرافي ثابت (الجغرافية التاريخية).
- زمن حضاري -اجتماعي- ثقافي بطيء التغير.
  - زمن سياسي متقلب و سريع.

وما يستوقفنا في منهج النظر الذي هو منهج هيرمينوطيقي بالأساس هو التوقف عند المستوى الثانى:

يعتبر بروديل أن حضارات المتوسط الثلاثة (الغربية اللاتينية - العربية - الإسلامية - اليونانية الأرتودوكسية) مسارها بسيط ولهذا المسار أوجه من التداخل، أي حيزا من الحركة الهادئة والتأثر البطيء المتبادل، ويلحظ هذا على المدى الطويل -دراسة الحقبات الطويلة.

<sup>1)-</sup> مؤرخ فرنسي ولد سنة 1902 وتوفي سنة 1985 -أحد مؤسسي المدرسة الجديدة لكتابـــة التــــاريخ المعروفة باسم "مدرسة الحوليات والتي أنشأت سنة 1932. مارس مهنة تــــدريس التــــاريخ في الجزائــر وبالضبط في مدينة قسنطينة ثم انتقل إلى الجزائر العاصمة خلال سنوات 1924-1926.

<sup>2)-</sup> محلة رباط الكتب الإلكترونية- العدد 09- محمد حبيدة- من أجل تاريخي إشكالي ترجمات مختارة.

أما الصدمات والحروب والأحداث السياسية فإنما تنتمي إلى المستوى الثالث، إذ تتحكم فيها مصالح الحكام والتجارة والسيطرة على الطرق والممرات ومصادر الثروة والتوترات الاجتماعية في داخل الدول.

وهنا نشير إلى أن فترة الخمسينات والستينات شهدت اعمالا بحثية كبرى نحو التاريخ العالمي أو التاريخ المقارن على غرار ما قام به بروديل من مثل أعمال هنتغتون ولومبارد أندري ميكيل وآخرون، وكان لهذه الأعمال أن تلعب دورا إيجابيا نحو وعي التاريخ العالمي وفضاء العلاقة ما بين الحضارات في التاريخ، وهذا درس ينبغي مراجعته اليوم لأنسنة مناهج العلوم الإنسانية في تناولها لفضاء العلاقات ما بين الثقافات في عصر العولمة.

الدرس الثالث: التاريخ الذي تبلور في مرحلة ما بعد الثمانينات، وفي هذه الفترة نلاحظ شيوع أسلوبين في الأوساط البحثية العالمية في النظر إلى حقول الثقافة والحضارة والتاريخ وإلى مجال علاقة هذه الحقول بالسياسة والعلاقات الدولية.

1- أسلوب تجزيئي في البحث يستغرق نفسه في دراسات حقلية وميدانية اتنوغرافية ومونوغرافية وتاريخية تتضخم فيها الخصائص الثقافية في المشاهد الثقافية في العالم (الحي، السوق المحلي، القبيلة، القرية، الطائفة)، وهنا تتجزأ الهوية إلى أصغر فأصغر.

2- أسلوب توليفي يعيد تركيب هذه العناصر المفردة في أعمال إستراتيجي إستراتيجية أشمل، والملاحظ أعمال من هذا القبيل قد تنتظم في علم إستراتيجي جديد مواكب لمسار العولمة واستدعاءاتها، هذه الأعمال إلى جانب استثمارها للأسلوب التجزيئي توظف فلسفات ومدارس فكرية ومفاهيم، كما توظف

خبرات تاريخية ومعطيات أنطولوجية وأنتربولوجية لاستخلاص أنماط من العلاقات الدولية أو لاستشراف مسارات محتملة للعالم كما ذكر سابقا في المبحث كأطروحة "فوكوياما" و"هاتنتغتون".

وفي المقابل لا يزال البعض ينعى على الحضارة الغربية ترديها وينتظر الهيارها مستلهما ومقلدا لكتّاب ومؤرخين أوربيين على غرار تومبي وحيى روجي جارودي، وبعضهم يتوّجس الإقتباس المنهجي من باحثي التاريخ العالمي والحضارات المقارنة خوفا على هوية مأزومة وتوجس من عولمة لم تدخل بعد في وعيهم، وقد يكون هذا مكمن اللبس في تعبيرنا عن التحولات التي لم تساهم فيها في التاريخ العالمي المعاصر.



بعد دراستنا لمجموعة من النصوص المتعلقة بالتأويل والتأويلية، وتحليلنا لأهم الآراء والنظريات خاصة عند مفكري الإسلام والغرب المسيحي تبين لنا أنّ النقد الموضوعي أعنى المعمول به في العلوم الإنسانية) أكد مايلي:

- 1- التأويل ينتقل في كثير من الحالات إلى الذاتية وينقض بـنفس المسـلك الموضوعية، وهذا ما نلاحظه في هيرمونطيقا غادامير الذي انتصر للذاتية والتحربة.
- 2- لقد تراكمت الأبحاث حول التأويلية، وبرزت أسماء ألقت بظلالها على البحث العلمي من أمثال غدامر وأستاذه هيتغر، ومن قبلهما هوسول وريكور.
- 3- العقل في التأويلية محرك أساس بدونه لا يمكن إدراك العالم والوجود ومن حولهما.
- 4- الوجود الذي تشعبت حوله التأويلية، هو في حد ذاتــه ضــرب مــن التأويل، فالإنسان وجود آخر يوازي الوجود الكوني.
- 5- اخترق التأويل أشواطا معرفية بين المعنى والمغزى، وبين الخطاب الديني والخطاب السياسي.
- 6- يقع إجماع على ذلك، فهو يأخذ أبعادا وجودية وانطولوجية، وكل ذلك ليس بمعزل عن الأبعاد الايسملوجية.
- 7- إنَّ نظرية التأويل والهيرمونطيقا ساهمت ولو بشكل نسبي في إخراج الحداثة من أزمتها المنهجية.
- 8- التأويل صار نظرية في فهم الإبداع الفني عامة، والإبداع الفني في النص الديني بشكل خاص، وذلك من خلال التفاعل المنهجي بين المورث العربي والنقد العربي من خلال كونية بعض المبادئ.

9- أظهر التأويل في محطات معرفية كثيرة أنّ العلم لا يتعارض مع الدين، فلا مناص إذا من التفاعل بين العقل العربي والعقل الغربي، -اللهم إلا في ما وقع عليه الإجماع في بديهيته.

10- يظهر السجال المستمر، والقوى بين الذاتية والموضوعية، فكون قضية شائكة من قضايا ما بعد الحداثة عند الغرب والإستباقة في النقد العربي الحديث.

11- لا بد من التأكيد على الأصول الموجودة في التأويل والمتصلة بالقرآن الكريم ثم الموروث العربي الإسلامي (لقد أشار إلى البعض منها الجابري في كتابه مدخل إلى القرآن الكريم الجزء الأوّل).

12- يعد نصر حامد أبو زيد من أهم النماذج النقدية التي غامرت في حفر الموروث العربي المتصل بالقرآن الكريم(سلطة النص).

13- تزداد الهوة عمقا في صراع المفاهيم المعاصرة الناتجــة عــن التأويــل والتأويلية كلما تعلق الأمر بالدين والمجتمع.

14- بواسطة فهم التأويل يمكن إقامة علاقة حوار، وهي دعوة إلى الإعتراف بالجانب الروحي، وذلك لا يتحقق إلا بتقوية الجانب السامي من الإنسان.

15- الحوار هو دعم لدور الدين في المجتمعات افنسانية مبنية بشكل ضميي أو ظاهري أو بهما على رسالة الأنبياء التي تجمع على تربية الجانب المعنوي الروحي من افنسان كشرط لازم لسموه وبعده عن الحيوانية.

16- توجد طاقات روحية وراء كل حضارة، ويرجعها الكثير من المفكرين إلى الدين، ومن هنا فهي تقوم على أساس إنساني، لهذا نجد أن التأويل المبني على هذه الفكرة يكتب له البقاء، ولو في أزمنة مختلفة.

17- ارتباط الحضارة بالدين يتحمل مســؤوليته مــن يــدعو إلى حــوار الحضارات، والتأويل الذي يتبناه.

18- يعد حوار الحضارات مشروعًا ضخمًا يحتاج إلى وسائل وأدوات معرفية أساسها التأويل الإيجابي.

19 ضرورة التنبيه إلى أخطار الحوار بواسطة التأويل، لأن الحوار لا يعين أبدا التنازل أو الإستقواء أو الهيمنة.

20- إن المصطلحات والمفاهيم التي صاحبت حــوار الحضــارات أدت إلى ظهور تأويل فاسد.

21- أسئلة صاحبت حوار الحضارات أصبحت مادة لا يمكن الاستغناء عنها في العملية التأويلية، من يحاور من؟ كيف نبدأ ومن أين نبدأ؟.

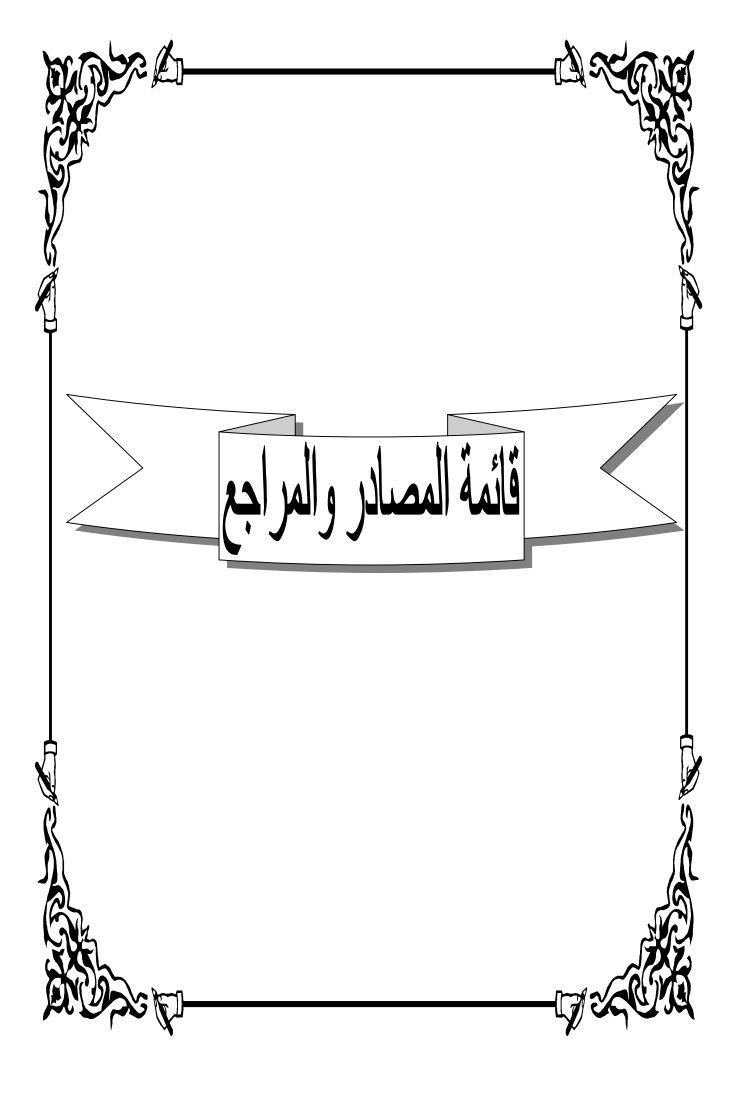
22- السؤال الفلسفي المبني على التأويل رقعته المعرفية المرسلة إلى المرسل إليه ضيقة في المجتمع لهذا تكثر ردود الفعل الرافضة.

23- قد يتحول التأويل في عملية حوار الحضارات إلى حيلة ظرفية من أجل تمرير خطابات.

24- نسبة التأويل تظهر كلما اقتربنا من فهم التاريخ بواسطة العقل العلمي، كما هو الحال في نظرية مراحل العقل التي صاغتها الفلسفة الوضعية أكثر الصياغات صراحة مفسرة بما تاريخ الإنسانية، هذه الصياغة في نظرنا هي تحريف ديني.

25- أول معيار لتصنيف الحوار يستند إلى طبيعة الأفق الذي يحدد مناخ الحوار، فهو شهودي أو جحودي وفق ما يقدمه التأويل لتلك العملية.

### وفي الأخير نسأل الله التوفيق والسداد



#### القرآن الكريم

## المراجع باللغة العربية:

- -1 أحمد عبد المهيمن: إشكاليات التأويل بين كل من الغزالي وابن رشد دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر مصر ط-1 2001.
- 2)- أحمد يوسف أحمد: النظام الدولي والنظام العربي- بحيث في أنمياط الإرتباط- معهد البحوث والدراسات العربية- القاهرة- 1991.
  - 3- أدونيس: الثالث والمتحول- دار العودة- بيروت- لبنان- 1979.
    - 4)- أدونيس: النص القرآني وآفاق الكتابة.
- 5)- أدونيس: سياسة الشعر، دراسات في الشعرية العربية المعاصرة، دار الأداب، بيروت، ط1، 1985.
- 6)- أرنولد تونبيي: مختصر دراسة للتاريخ- تر: فؤاد محمد شبل- الدائرة الثقافية في جامعة الدول العربية- القاهرة- 1966- ج1.
- 7- أكبر أحمد: الإسلام تحت الحصار دار النشر الساقي بيروت لبنان 2004.
- 8)- إميل دوركايم: قواعد المنهج في علم الاجتماع- تر: محمود قاسم-مكتبة النهضة المصرية- ط1- 1974.
  - 9- أو دونيس: كلام البدايات، دار الآداب، بيروت، ط1، 1989.
- 10)- بدر الدين الزركشي: البرهان في علوم القرآن- تح: محمد أبو الفضل المراهيم- دار الجيل- بيروت- لبنان- د.ط- 1988- ج2.
- 11)- بومدين بوزيد: الفهم والنص -دراسة في المنهج التأويلي عند شــــلاير ماخر و دلتاي-، منشورات الاختلاف، ط1، 2008.

- -12 حلال الدين السيوطي الإتقان في علوم القرآن دار الكتب العلمية -12 لبنان -12
- 13<sub>)</sub>- جميل قاسم: المختلف والمؤتلف- دار الينابيع- دمشق- سوريا- ط1-2001.
- -14 النشر حوليا كريستيفا علم النص تر: فريد التراهي دار توبقال للنشر الغرب ط2 -1997.
- 15<sub>)</sub>- جيراكلرك: الانتربولوجيا والاستعارة، تر: جــورج كنــورة- ط2-1990.
- 16)- حبيب مونسي: نظريات القراءة في النقد المعاصر منشورات دار الأديب الجزائر 2007.
- 17)- حسن حنفي: من النقل إلى الإبداع- المجلد الثالث- الإبداع- دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع- د.ط- 2001.
- 18)- حسين حامد الصالح: التأويل اللغوي في القرآن الكريم- دراسة دلالية-دار ابن حزم- لبنان- ط1- 2005.
- 19<sub>)-</sub> رجاء عيد- القول الشعري- متطورات معاصرة- منشأة المعارف- الإسكندرية- مصر- د.ط- 1995.
- 20)- رولان بارط- درس السيميولوجيا- تر: عبد السلام بنعبد العالي- دار توبقال للنشر- المغرب- ط3- 1993.
  - 21)- الزركشي: البرهان في علوم القرآن- ج2.
- 22)- الزواوي بغورة: مفهوم الخطاب في فلسفة ميشال فوكو- المجلس الأعلى للثقافة- القاهرة- مصر- 2000.

- 23)- سعيد شنوفة: التأويل في التفسير بين المعتزلة والسنة- المكتبة الأزهريـة للتراث- مصر- د.ط- د.ت.
- 24)- السيد سعيد محمد: المتغيرات السياسية الدولية وأثرها على الوطن العربية العربية مصر ط2 ط2 العربية القاهرة مصر ط2 ط2 . 1999.
- 25)- السيد عبد الغفار: التفسير ومناهجه، النص وتفسيره- دار المعرفة الجامعية- مصر- د.ط- 2000.
- 26)- السيد ياسين قراءة استشرافية لخريطة المحتمع الكوني الجديد مركز (26) الدراسات السياسية الإستراتيجية الأهرام -مصر 1994.
- 27)- شحادة الخوري: دراسات في الترجمة والمصطلح والتعريب طلاس للدراسات والترجمة والنشر - دمشق - سوريا - ط2 - 1992.
- 28<sub>)</sub>- الشريف الكتاني الأثري: التأويل عند أهل العلم- دار الكتب العلمية- بيروت- لبنان- ط1، 2004.
- 29)- صاحب السمو الملكي الأمير تشارلز: إحساس بالمقدس بناء الجسور بين الإسلام والغرب- مركز أكسفور للدراسات الإسلامية- أكسفورد- 1997.
- 30)- صلاح إسماعيل: بناء المفاهيم دراسة معرفية ونماذج تطبيقية- المعهد العالمي للفكر الإسلامي- القاهرة، ط1، 1988.
- 31)- صلاح قنصوه: فلسفة العلم- دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيـع- بيروت- لبنان- ط2007.
- 32)- طارق البشري: مفهوم المعاصرة بين العالمين الغربي والإسلامي- دار الشروق- 1996.

- 33)- عادل مصطفى: فهم الفهم- مدخل إلى الهيرمنيوطيقا- بيروت- دار النهضة العربية- ط1- 2003.
- 34)- عبد الإله بلقزير: قراءات في مشروع محمد أركون- ندوة فكريــة منتدى المعارف- بيروت- لبنان- ط1- 2011.
- 35- عبد الجليل بن عبد الكريم سالم: التأويل عند الغزالي نظرية وتطبيق ا- مكتبة الثقافة الدينية القاهرة مصر ط1 2004.
- 36)- عبد الرزاق الداوي: حوار الفلسفة والعلم والأخلاق في مطلع الألفية الثالثة شركة النشر والتوزيع -المدارس- الدار البيضاء- 2004.
- 37)- عبد العزيز بن عثمان التويجري: خصائص الحضارة الإسلامية وآفاق المستقبل المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، الرباط 2002.
- 38)- عبد الكريم مشرفي: من فلسفيات التأويل إلى نظريات القراءة-الجزائر - منشورات الاختلاف- ط1- 2007.
- 39- عبد الله إبراهيم: التلقي والسياقات الثقافية- منشورات الاخـــتلاف-الجزائر - ط2- 2005.
- 40)- عبد الله محمد الغذامي: حكاية الحداثة في المملكة العربية السعودية المركز الثقافي العربي المغرب ط1 2004.
- 41)- عبد المنعم المشاط- هيكل النظامي العالمي الجديد- مركز البحوث والدراسات السياسية- القاهرة مصر -2006.
- 42<sub>)</sub>- عز الدين الخطيب التميمي و آخرون: نظرات في الثقافة الإسلامية دار الشهاب الجزائر 1988.
- 43)- على عبد المعطي محمد: رؤية معاصرة في علم المناهج- دار المعرفة الجامعية- مصر- 1984.

- 44)- عما نويل كنط: نقد العقل المحض- تر: موسى وهبة- مركز الإنماء القومي- لبنان.
- 45)- عمارة ناصر: اللغة والتأويل- دار الفارابي- الدار العربيــة للعلــوم- منشورات الاختلاف- ط1- بيروت- لبنان- 2007.
- 46<sub>)</sub>- عمارة ناصر: اللغة والتأويل: الجزائر- منشورات الاخــتلاف- ط1- 2007.
- 47)- عمر مهيبل: إشكالية التواصل في الفلسفة الغربية- منشورات الاختلاف- ط1- 2005.
- 48)- فادية محمود مصطفى: حوار الحضارات في ضوء العلاقات الدولية -48 الراهنة دار الكتاب المرجة دمشق ط-1 2001.
- 49)- فرانسيس فوكوياما نهاية التاريخ و خاتم البشر تر: حسين أحمد أمين. مركز الأهرام للترجمة والنشر القاهرة مصر ط1- 1993.
- 51)- محمد بن أحمد بن محمد: فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمـة من اتصال- تح: عبد الجيد همو- دار معد للطباعة والنشر والتوزيع- دمشق- 1996.
- 52)- محمد بن علي بن محمد الشوكاني: إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق مـن علم الأصول- دار السلام- الإسكندرية- مصر- د.ط- 1998- ج2.
- 53)- محمد بن علي يوسفي: أثر اللغة العربية في الحضارة الإسلامية- دار النسر للطباعة والنشر والتوزيع- عمان- الأردن- ط1- 2003.

- 54)- محمد شوقي الزين: تأويلات وتفكيكات- المركز الثقافي العربي- لبنان، ط1- 2002.
- 55)- محمد شوقي الزين: مدخل ترجمة كتاب فلسفة التأويل لهانز جــورج غادامير- منشورات الاختلاف- الجزائر- ط3- 2003.
- 56)- محمد عابد الجابري- المنهج التجريبي وتطور الفكر العلمي- دار الطليعة للطباعة والنشر- بيروت- لبنان- ط1982.
- 57)- محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي مركز دراسات الوحدة العربي ط8- 2000.
- 58)- محمد عابد الجابري: نحن والتراث- قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي-المركز الثقافي العربي- المغرب- ط6- 1993.
- 59)- محمد مفتاح: المفاهيم معالم نحو تأويل واقعي- المركز الثقافي العربي-المغرب- ط1- 1999.
- 60)- محمود محمد ربيع: أسرار التأويل- الهيئة المصرية العامــة للكتــاب- مصر- د.ط- 1993.
- 61)- منذر عياشي: مقالات في الأسلوبية- اتحاد الكتاب العرب- دمشــق- 1990.
- 62<sub>)</sub>- ميشال فوكو: "الكلمات والأشياء تر: مطاع صفدي، سالم يفون وآخرون - مركز الإنماء القومي - بيروت - لبنان.
- 63)- ميشال فوكو: حفريات المعرفة- تر: سالم يفوت- المركز الثقافي العربي- المغرب- ط3- 2005.
- 64)- ناصف حتى: النظرية في العلاقات الدولية دار الكتاب العربي- بيروت- لبنان- 1980.

- 65)- نصر حامد أبوزيد: مفهوم النص -دراسة في علوم القرآن- المركز الثقافي العربي-، بيروت- لبنان، ط3، 1996.
- 66)- هانز جورج غادامير: الحقيقة والمنهج، الخطوط الأساسية لتأويلية فلسفية، تر: حسن ناظم علي حاكم- دار أويار للطباعية والنشر والتوزيع- ليبيا- ط1- 2007.
- 67)- ودودة بدران: الرؤى المختلفة للنظام العالمي- مركز الدراسات السياسية والإستراتيجية- القاهرة- مصر- 1995.
- 68)- وزارة التعليم العالي السورية: الاتجاهات الرئيسية للبحـــث في العلــوم الاجتماعية والإنسانية- ترجمة جماعة من الأساتذة- المجلد 1، مطبعــة جامعة دمشق- سورية- ط1- 1977.

## المعاجم باللغة العربية:

- 69)- ابن منظور: لسان العرب- دار صادر- بيروت- لبنان- ط3، 1994.
- 70)- جميل صليبا- المعجم الفلسفي الجزء الأول- مادة حضارة دار الكتاب اللبناني- بيروت- لبنان- 1982.
- 71)- دانيال ريغ: لاروس السبيل معجم عربي فرنسي- فرنسا- مكتبـــة لاروس- 1983م.
- 72)- الراغب الأصفهاني: مفردات ألفاظ القرآن- تـــخ: صــفوان عـــدنان داوودي- دار القلم- دار الشامية- دمشق- وبيروت- 1997.
  - 73)- الطبري: تفسير الطبري- ج3.
- 74)- الفيروز آبادي: القاموس المحيط- دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت- لبنان- المجلد 03- 1983.

- 75)- محمد فؤاد عبد الباقي: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم- دار الجيل- بيروت- لبنان- د.ط- د.ت.
- 76)- معجم مصطلحات العولمة- إسماعيل عبد الفتاح عبد الكافي- نقلا عن الموقع الالكتروني: www.kotob.arabia.com.

# المعاجم باللغة الأجنبية:

- 77)- Le grand Larousse de la langue française, Forme quatrième : IMDNY librairie Larousse, Canada, 1975.
- 78)- Andrée Lalande : Vocabulaire technique de la philosophie, presses unicresitaire de Emance, Paris 2ème édition, 1976.

### المجلات والدوريات:

- 79)- بول ريكور: ماهو النص- مجلة العرب والفكر العالمي- ع12- 1990.
- 80<sub>)</sub>- توماس هال: الثقافة تواصل- تر: أحمد الحروحي- مجلة علامات العدد21.
- 81)- صلاح فضل: بلاغة الخطاب وعلم النص- عالم المعرفة- الكويـــت-ط1- 1992.
- 82)- عالم المعرفة: ملف اللغة والهوية- جون جوزيف- ترجمة عبد النور خرافي- العدد 342 أغسطس 2007، مطابع المجموعة العالمية.
- 83)- عبد السلام بنعبد العالي: مجلة فكر ونقد- دار النشر المغربية- الدار البيضاء- المغربية- العدد 80- أفريل/ماي 2006.
- 84)- عبد الله الأشعل: نحو حوار جدي بين "الإسلام والغرب" القضايا الساخنة الحياة العدد 13282 الثلاثاء 20 تموز 1999.

- -85 لؤي المدهون هابر ماس أولية النقد في الدفاع عن قيم التنوير محلة الحافة العدد -2007 -2007 العدد -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007 -2007
- 86<sub>)-</sub> مجلة العرب والفكر العالمي العدد 12 عبد الله عازار بول ريكور ماهو النص؟.
- 87<sub>)</sub>- مجلة رباط الكتب الإلكترونية العدد 90 محمد حبيدة من أجل تاريخ إشكالي ترجمات مختارة.
- 88)- مجلة فكر وفن: العدد 75- حسين الموازي- بين الحداثــة والتــراث: جدلية الفهم عند هانس جورج غادامير.
- 89)- مجلة فكر ونقد: العدد 25- جانفي 2000- محمد شوقي الزين-كلافيس هيرمينوطيقا- مفتاح التأويل في قراءة التراث الإنساني.
- 90- مجلة فكر ونقد: العدد 92-2007- يوسف بن عدي- جدلية النص والتأويل.
- 91- محلة معابر مجلة الكترونية برنارد لويس حذور الغضب الإسلامي تر: أكرم الطاكي.
- 92)- مجلة منبر الحوار: ملف: العلم والفلسفة- العدد 27- شاد 1993- دار الكوثر بيروت- لبنان.
- 93)- مجموعة من الكتاب: مدخل إلى مناهج النقد الأدبي، بورداس، باريس 1990، ترجمة: د.رضوان ظاظا- مراجعة: د.المنصف الشنوفي، عالم المعرفة- العدد 221- مايو-آيار 1997.
  - 94)- محمد حدوش: عن الترجمة والإشهار، مجلة علامات، العدد 14.

#### الرسائل الجامعية:

95- لصحف حياة: تلقي الخطاب التأويلي والتواصل في النقد المغاربي المعاصر - المغرب الأقصى نموذجا - مذكرة ماجستير - قسم اللغة العربية وآدابها - كلية الأدب والعلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية - جامعة تلمسان - 2010.

# المواقع الالكترونية:

- 96)- www.kotob.arabia.com
- 97)- www.nabia.rahma.com.

### المراجع باللغة الأجنبية:

- 98)- Anzieu. D et Martin J. Y : La dynamique des groupes restèrent, P.U.F, Paris, 1986.
- 99)- Cl. Lévi-Strauss : La pensée sauvage, Paris, plon- 1962.
- 100)- Devito et autres : Les Fondements de la communication humaines, G. Morin, Canada, 1993.
- 101)- Dilthey wilrelm: Le monde de l'esprit- Aubier Monlaigne (n.d)
  Tomas.
- 102)- Essais sur la théorie de la science- tra/par Julien Fresund Plon-Edition de poche, Pocket- 1992.
- 103)- George Gusdorif: Les origines de l'herméneutique, éditions Payot, Paris, 1988.

## قائمة المصادر والمراجع

- 104)- Hans- Georg Gadamer : Vérité et méthode des grandes lignes d'une herméneutique philosophique- traduction Français, Editions de seuil, 1996.
- 105)- Winkin, Y: Vers une anthropologie de la communication.

  Renne: Siences humaines, H.S N°16, 1988.



|    | كلمة شكر                                                            |
|----|---------------------------------------------------------------------|
| ١  | مقدمة                                                               |
| 9  | مدخال                                                               |
|    | الفصل الأول                                                         |
|    | كرونولوجيا وجينيالوجيا المصطلح                                      |
| 16 | المبحث الأول: الهيرمينوطيقا جنيالوجيا المصطلح:                      |
|    |                                                                     |
| 16 | أ- التعريف المعجمي:                                                 |
| 19 | ب- العرض الاصطلاحي والنظري:                                         |
| 23 | المبحث الثاني: التأويل في الفكر الإسلامي بين القديم والحديث:        |
| 23 | أ- التعريف المعجمي                                                  |
| 28 | ب- العرض النظري والاصطلاحي:                                         |
| 39 | المبحث الثالث: مفهوم التاريخية وتأويل النص/التراث:                  |
| 40 | أ– التاريخية:                                                       |
| 40 | ب- مسألة اللغة:                                                     |
| 48 |                                                                     |
| 51 | ج- علاقة النصّ بالدراسات الإنسانية والاجتماعية المعاصرة:            |
|    | الفصل الثاني                                                        |
|    | سؤال المنهج وآليات التأويل                                          |
| 53 | المبحث الأول: التأويل وإشكالية المنهج:                              |
| 56 | أ- التأصيل التاريخي للمنهج التأويلي في العلوم الإنسانية:            |
| 59 | ب- خصوصيات المنهج التأويلي في العلوم الإنسانية وأسسه الابستمولوجية: |
| 63 | ج- أهمية المنهج التأويلي:                                           |
| 67 | المبحث الثاني: القراءة والكتابة بوصفهما حدثا تأويليا:               |
| 76 | المبحث الثالث: الفهم والتواصل:                                      |
| 76 | أ- الفهم:                                                           |

| 81  | ب- التواصل:                                          |
|-----|------------------------------------------------------|
|     | الفصل الثالث                                         |
|     | التأويل و حوار الحضارات                              |
| 86  | المبحث الأول: حوار الحضارات-رؤية فلسفية مقارنة:      |
| 88  | أ- الحضارة الإسلامية:                                |
| 89  | بالحضارة الغربية:                                    |
| 90  | المبحث الثاني: حول حوار الحضارات أم صراعها:          |
| 90  | أمجاورة إشكالية:                                     |
| 91  | ب تفحص المفاهيم:                                     |
| 93  | جنتائج قراءة في أطروحات "هاتنتغتون":                 |
| 104 | المبحث الثالث: الخطاب التأويلي للعلاقة بين الحضارات: |
| 104 | أ- المؤشرات والاتجاهات:                              |
| 105 | ب- خطاب التأويل: العلاقة بين الحضارات حوار أم صراع:  |
| 107 | ج- خلاصة الدرس التاريخي:                             |
| 114 | خاتمة                                                |
| 118 | قائمة المصادر والمراجع                               |
| 130 | فهرس الموضوعات                                       |