## الجمهورية الجزائرية الديمقر اطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي — جامعة وهران — السانيا كلية العلوم الاجتماعية قسم الفلسفة

:مذكرة لنيل شهادة الماجستير

﴿ إِسْكَالِيةَ التقدم في العلم ﴾

- در اسة تحليلية في مفهوم التقدم وعلاقته بالثورات العلمية -

<u>تحت إشراف الأستاذ</u> - الدكتور: بوزيد بومدين -

: إعداد الطالبة: فاطمة الزهراء كفيف

## الجنة المناقشة

 أ. الدكتور
 حسين الزاوي
 : رئيسا \*

 الدكتور
 بوزيد بومدين
 : مقررا \*

 الدكتور
 بوعرفة عبد القادر
 : مناقشا \*

 الدكتور
 موسى عبد الله
 : مناقشا \*

\*\* الموسم الجامعي: 2006 - 2007

#### تمهيد:

يضعنا العلم أمام اعتبارات جديدة علمية وفلسفية مخالفة لتلك الاعتبارات التي كانت يقوم عليها في السابق والتي ما لبثت وأن انهارت ، أو على الأقل ضاق مجالً صلاحيتها نتيجة التقدم الذي حققه العلم في الفترة المعاصرة لاسيما مع الفيزياء والبيولوجيا وثورة المعلوماتية في القرن العشرين. من هنا أحدت العلم تغيرات ملحوظة في حياة الشعوب والمجتمعات سواء من الناحية الكيفية أومن الناحية الكمية حتى غدا تقدم شعب أومجتمع ما مرهونا بالعلم، ولا يعنى هذا القول أن الاعتقاد في قدرة العلم على التغيير والتقدم ينفى أشكال المعرفة الأخرى، بل على العكس تماما فتقدم العلم يحدث نتيجة لتداخلات وتفاعلات بين العلم والمعارف غير العلمية وأحيانا المعارف اللاعلمية. لهذا كان التصور الذي ساد لحقبة طويلة من الزمان في العلم وفلسفته الذي يقول أن هناك فرقا حاسمًا بين العلم واللاعلم لا يوجد ما يبرره في ظل الثورات العلمية التي يشهدها عصرنا والتي تمثل منعطفا في مسيرة العلم التقدمية حيث أدت هذه الثورات إلى نزع الستار عن أسرار لم يكن يصل اليها العلم إلا بوجود هذا التداخل والتفاعل بينه وبين المعارف الاخرى. وإذا كانت هذه المذكرة تحاول بمجملها الإجابة عن السؤال المركزي: ما العلم ؟ وكيف يتقدم ؟ حتى درج التقليد على القول أن التقدم يشكل السمة الأساسية للمعرفة العلمية الحقة، ذلك أن هذه الأخيرة هي المعرفة الوحيدة التي تتقدم بوضوح وبدون منازع. وإذا تقرر ذلك فانه من المشروع تماما النظر الى العلم بوصفه موذجا لكل معرفة أونشاط إنسانيين يطمحان إلى التقدم.

ويبدوا أن الوعي بهذا المعطى هوالذي جعل المفكرين ينشغلون مند زمن طويل بكيفية تقدم العلم، وطرحوا بشأنه عددا من الأسئلة الهامة التي استقطبت اهتمام الباحثين والمنشغلين بالمعرفة العلمية فأثارت نقاشات كثيرة وحادة.

فقد سعينا من خلال هذه المذكرة أن تكون مدخلا بسيطا وواضحا وأوليا يمهد للتصورات المعاصرة المتعلقة بسيرورة التقدم، فبدت فكرة التقدم بسيطة عند النظرة الأولى، لكن ما بدأت الخوض في تفاصيل هذه السيرورة المدعاة - تقدما-، وحاولنا القبض على شعاب تحققها، ورأينا ما إذا كان التقدم منهجا صوب هدف محدد أم أن الصدفة تعترض طريقه عند كل منعرج، أوما إذا كان من الممكن التنبؤ بمساره حتى تتفرع الأسئلة من جديد.

حول هذه الفكرة وبدون نهاية والتي سنذكرها أثناء عرض الإشكالية. فنؤكد على خاصية مزدوجة لهذه المذكرة الأولى هي أننا وجدنا أن مشكلة التقدم في العلم فرضت نفسها على فلاسفة العلم خاصة في القرن العشرين لأنه اعتمد على أسس علمية وموضوعية وازدادت إلحاحا، وغدت مرتكز المعالجة المنطقية لبنية النظريات العلمية لأنها تشكل مشكلة العلاقة بين النظريات المتعاقبة في السياق العلمي.

والخاصية الثانية وجدنا أنها لعبت هذه الفكرة دورا أساسيا في الاهتمام بتاريخ العلم كمبحث قائم بذاته. غير أن هذه الفكرة لم تحظ حتى الآن بتعريف دقيق وشامل والدليل على ذلك هوتعدد وتباين في التصورات والرؤى فاختلفت المفاهيم و التفسيرات في الفلسفة وتاريخ العلوم المعاصرين. لذا يرمي هذا العمل إلى الإشارة إلى رؤى معينة حول التقدم ومناقشتها في حدود الممكن قصد تفكيكها وزحزحتها حتى نقدم أفقا جديدا للفكر العلمي المعاصر وبالتالي إبراز نسبية المسار التطوري للأفكار العلمية، وتتبع مسيرة التطورات والتحولات المفهومية للفكر الإبستمولوجي المعاصر وآفاقه.

## 1- تحديد الموضوع:

لقد وقع اختيارنا على هذا الموضوع " إشكالية التقدم فى العلم المعاصر" ( در اسة تحليلية نقدية فى مفهوم التقدم من خلال الثورات العلمية). كقضية إبستمولوجية ذات أهمية بالنسبة لتاريخ العلم والفكر العلمي والإبستمولوجي.

فسنعالج من خلال هذا الموضوع إشكالية تقدم العلم، ذلك أنه من السمات الواضحة في العلم أنه مبحث يتقدم، ينتقل من حال إلى آخر ومن طور إلى طور ، فهوميدان معرفي متقدم والتقدم سمة أساسية واضحة فيه .

ويندرج هذا الموضوع ضمن الدراسات الإبستمولوجية المعاصرة. لأن الإبستمولوجيا هي العلم الذي يعني بتناول العلم كقضية أساسية، والعلم بطبيعته مرتبط ارتباطا مؤكدا بإشكالية التقدم، لذلك تصعب مهمة الفصل بينهما، ولأن العلم في عمقه تقدم والتقدم هو دائما ذو طبيعة علمية.

## 2- تحديد الإشكالية:

إن هذا الموضوع المطروح يتناول إشكالية ذات بعد علمي إبستمولوجي يعالج تاريخ العلوم وأزماته المتكررة، وبعده الثوري لذلك فهويجيب عن السؤال المركزي: وهوكيف يتقدم العلم ؟. ولعلنا نحدد إشكالية هذه الدراسة في الأسئلة الفرعية العديدة والإستفهامات التالية المرتبطة أصلا بالإشكالية الأساسية للمدكرة ف:

- ما مفهوم التقدم ؟ كيف يتم ؟ ما طبيعته ؟
- بأي منوال يسير ويتطور ؟ وكيف يمكن تفسيره ؟
- وبأي معنى يمكننا الكلام عن وجود تقدم في العلم؟
- هل التقدم يتم بشكل ثوري أم هوحصيلة تراكمات متتالية ؟
- هل المعرفة العلمية تتقدم على نحومنفصل ومتقطع أم هي

حصيلة ثورات متفرقة ومتتالية.؟

ـ ما هي سمات التقدم في العلم ؟ هل هوسير نحوالكشف عن حقيقة ما ؟

- هل التقدم هو الرجوع إلى الماضي ونبذ الحاضر؟ أم بشكل عام هو تحسين مستوى العيش ؟.

### 3- الإفتراضات الممكنة:

إن إشكالية التقدم العلمي هي إشكالية تناولها فلاسفة العلم والإبستمولوجيين وخاصة مؤرخي العلم: كيف يتقدم العلم؟ لذا قد نتساءل في هذا البحث: ما الجدوى من هذا العمل؟ إن كان لا يطرح قضايا وأفكار جديدة. وما الغاية من موضوعنا في هذه المذكرة؟ هل نعرض تصورا جديدا لم يتم تناوله من قبل الباحثين؟ وما هي البواعث وراء هذا الموضوع بالذات؟ وما هي الإفتراضات التي يمكن وضعها وراء بحث تصور كوهن لتقدم العلم وآراء إبستمولوجي القرن العشرين: بوبر، فيربابند، لاكاتوس، لاودن.

إن إشكالية هذه الأطروحة كانت فكرة تغتمرنا منذ تلقينا لمحاضرات في مقياس تاريخ العلم والإبستمولوجيا فتعرضنا إلى مختلف الإتجاهات الفلسفية التي تناولت الموضوع فكان من بينها

مؤرخ العلم " توماس كون" والرباعي الإبستمولوجي «كارل بوبر، لاكاتوس، فييرباند، لاري لودان».

فتبنينا فلسفة هؤلاء عن اقتناع وتروي ، فوصفنا التقدم الثوري : في " النموذج" عند كوهن و "التكذيب" عند بوبر ، " وتنافس برامج البحث" عند لاكاتوس، و" التعددية المنهجية" عند فييرباند . ولكننا كنا نشعر في الوقت نفسه بأن التصور التراكمي للتقدم له جذور لا نستطيع تجاوزها وهي" النظرة الوضعية الإستقرائية" التي تعتبر التقدم العلمي متمثلا في تراكم المعارف والنظريات حيث تكون النظرية الجديدة هي التالي للنظرية القديمة وهذه النظرة تبناها التجريبيون الكلاسكيون مثل: "ديكارت" في القرن السابع عشر.

ومثلت هذه النظرة التراكمية للتقدم في العلم مكونا هاما من مكونات النظرة التفاؤلية لثقافة الأنوار خلال القرن الثامن عشر وتم إدراجها ضمن النظرية الوضعية السكونية التبريرية التي نفت البعد التاريخي واقتصرت فقط على البحث في العلاقة بين النظرية والملاحظات التجريبية ورفضت منطق الكشف والتقدم والثورة فكانت "النظرة التقليدية للعلم" تتم بتراكم الحقائق العلمية ويمكن أن يساهم العلم في تقدم المجتمع.

وإلى جانب هذه النظرة التراكمية كانت هناك نزعات أخرى أثرت في القرن التاسع عشر مثل" هيجل ونظرية التطور". وكل هذا أثر في التصورات

الإبستمولوجية مثل الماركسية والبرغماتية التي كانت تنظر إلى العلم كتقدم تراكمي.

لكن هذه النظرة التراكمية للعلم لم تصمد للنقد كثيرا، لأن هناك وقائع تاريخية تتناقض مع النظرة الساذجة، فالنظرية الكوانتية مثلا ليست هي التالي للنظرية النيوتونية، ولهذا قد قدم كون اقتراحا آخر تمثل في فكرة الثورات العلمية وذلك من خلال التصور الثوري للعلم والتقدم.

إننا في العلم لسنا أمام وقائع حسية بل أمام اعتبارات عقلية أي أمام انتقالات وتحولات. وما دفع بنا الى دراسة هدين المفهومين (التقدم والثورة). هو هذا النوع من العلاقة العلاقة العلمية بينهما أي أن التقدم يتم من خلال الثورة في أفق النظرية العلمية والتقائهما التقاءا موضوعيا في نفس الإشكالية.

وعلى أساس ما ذكرنا سابقا يمكن الافتراض بأن (العلم يتقدم بالتوراث كما يمكن أن يتقدم بالتراكمات » وهذه الفرضية قد تقبل الإثبات وقد تقبل النفي وقد تقبلهما معا في نفس الوقت. فأفرزت هذه الفرضية موقفين متعارضين: موقف ينظر إلى التقدم بوصفة سيرورة متصلة ومتراكمة، وموقف ينظر إليه بوصفة مسارا متقطعا تتخلله ثورات حقيقية وهوالتصور الثوري. لذلك اختلف الفلاسفة حول تراكمية العلم أم ثوريته أي فتبرير تقدم النظريات العلمية لا يرتبط بالتحقق منها انطلاقا من وقائع تمدنا بها الملاحظة فحسب، بل يرتبط بكونها لا تحمل أي معنى التقدم. إلا إذا وجدت مصدرها وأصولها من تلك الوقائع.

إن ظهور النظريات العلمية (الكوانتية والنسبية) مثلاً أدى إلى تقدم علمي مذهل في مجال العلوم الفيزيائية كالنظرية النسبية مثلاً تقوم على فكرة مفادها أنه ينبغي الحكم على قيمة النظريات بالنسبة الى قيم الأفراد الذين يستعملون تلك القيم، فتبنى توماس كون هذه الفكرة الخطيرة ودافع عنها بشدة إلى جانب باشلار أيضا. لكن سرعان هذه الفكرة ما أرادت النزعة الموضوعية دحضها أي نقد النزعة النسباوية التى يمثلها توماس كون والتي يرى أصحابها أي النزعة الموضوعية والتي يمثلها (ايمرى لاكاتوس مثلا) أن قيم الأفراد وأحكامهم لا تحتل مكانا أساسيا في تحليل المعرفة وتقدم العلوم. إلى جانب النزعة التكذيبية والتي يمثلها (كارل بوبر) والنزعة العقلية.

## 4- هيكلة البحث:

ولأجل الدخول في حوار مع الإشكالية المطروحة بأسئلتها الفرعية وبمختلف استفهاماتها اخترنا توزيع مواد هذه المذكرة حسب الخطة التالية: مدخل نظري ، تناولنا فيه إشكالية تقدم العلم وكيفية ظهور النظريات العلمية الجديدة، وحاولنا من خلال هذا المدخل الإجابة على إشكالية كيفية تقدم العلم ؟ ثم يتبعه ثلاثة فصول يحتوى كل فصل على مبحثين ، فأما الفصل الأول فقد عنواناه بالعنوان التالي : العلم ومفاهيمه: الجينيالوجيا والكرونولوجيا يحتوي على مبحثين: المبحث الأول

منه تناولنا فيه مهمة عرض جينيالوجيا المفاهيم المركزية ، وفي المبحث الثاني قمنا بتقديم كرونولوجيا البحث عن مفهوم التقدم وأصله التاريخي وتطوره عبر الحضارات من خلال المواقف الفلسفية التي تناولت موضوع العلم والتقدم على حد سواء.

أما الفصل الثاني فكان محوره « التصور الكوني لتقدم العلم» قمنا فيه بعرض نظرية « توماس كون » حول إشكالية تقدم العلم ، وكيف انتقدت بعد ذلك من طرف الإبستمولوجيين بحيث أعطى كل واحد منهم تصوره لتقدم العلم ، وفي مبحثه الأول قد تطرقنا الى دراسة الأزمات والانقلابات في تاريخ العلم والدور الذي لعبته في تقدم العلوم، فكانت دراسة المشروع النقدي لدى « توماس كون » بينما في المبحث الثاني فقد خصصناه لوجهة نظر كون حول التقدم في العلم من خلال المفاهيم التي استعملها ومخطط التقدم العلمي لديه.

أما في الفصل الثالث والأخير وهو الجانب التطبيقي من هذه المذكرة فقد تناولنا بالدرس الرؤيتين النقدية والمستقبلية للتقدم العلمي ففي المبحث الأول بينا فيه كيف انتقدنا التقدم والأراء المشككة حوله، أما المبحث الثاني عرضنا فيه آفاق ومستقبل التقدم.

وتلتُ هذه الفصول الثلاثة خاتمة إجمالية عرضنا فيها أهم النتائج التي توصلنا البها من خلال هذه الدر اسة.

#### 5\_ الدرسات السابقة :

سنتطرق في هذا العنصر إلى ذكر أهم الدراسات التي كتبت حول التقدم في العلم من خلال الثورة ونتيجة لكون الموضوع جديد كل الجدة ،فإن الدراسات التي تناولت نظرية التقدم في العلم ضئيلة جدا خاصة في الوطن العربي وأهم الدراسات التي تمكننا من الحصول عليها:

" محاولة في تاريخ فكرة التقدم حتى نهاية القرن التامن عشر " من تأليف الباحث دو لا فاي سنة 1910.

(Essai sur l'histoire de l'idée de progrès jusqu 'a la fin du XVIII ě.s). (Delvaille) و هي در اسة مهمة.

"فكرة التقدم" سنة 1920 (l'idée du progrès) قدمها بيوري (Bury).

" تاريخ فكرة التقدم " (Histoire de l'idée du progrès) للباحث نيسبت (Nesbert) وهوكتاب يؤرخ لفكرة التقدم سنة 1980.

"التكنولوجيا وفكرة التقدم" (technologie et l'idée du progrès) للباحث هوبر (Hopper) سنة 1991 في نفس الموضوع.

- ويتبين من هذه الكتب بشكل عام أن فكرة التقدم كانت في الأصل مرتبطة بالتطور الثقافي والإجتماعي وخاصة بميدان الأخلاقيات وبالخصوص بأعمال كوندرسيه Condorcet وفونتنيل Fontenelle .

"لوحة تاريخية لتقدم الفكر البشري " لكوندرسيه سنة 1793.

.Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain

فكان من المنادين بالتاريخ البشري القائم على التقدم المتواصل ويعد كتابه هدا نصا شاهدا على مدى أصالة فكرة التقدم.

" لوحة فلسفية عن التقدم المتتالى للفكر البشري " 1730.

Tableau philosophique des progrès successifs de L'esprit humain1730.

وكان من أكبر المدافعين عن التقدم المستمر للإنسانية.

" العقلانية الفلسفية والتقدم " Rationalité philosophique et.Progrès لأوليد جاكوب (olide jacobe) سنة 1989.

الصادرة عن المطبوعات الجامعية الفرنسية (presse univers sitaires de France) وبما أن الثورة اعتبرها كون عنصرا أساسيا في تقدم العلوم على اختلافها يمكن ذكر الكتب الآتية:

" توماس كون وتركيب الثورات العلمية "

Thomas Kuhn et la structure des révoltions scientifiques للباحث الأمريكي ميكائيل أوستين (Michael Austin) .

وهو عبارة عن قراءة مفصلة لكتاب تركيب الثوراث وفيه اعتمد الباحث المنهج التحليلي النقدي صدر هذا الكتاب سنة 1967 عن دار النشر ميرو-سيت ) Mirror site)

" طبيعة وضرورة الثورات العلمية"

La nature et la nécessité des révolutions scientifiques من طرف كريغ سكيرس (Craig squires) إذ تتضمن هذه الدراسة تحليلاً نقديا للثورة وفائدتها العلمية في إنتاج المفاهيم وتقدم العلوم.

"الثورات العلمية الكبري في القرن العشرين.

Daniel parrochia) الدانييل باغوشيا (Les grandes révolutions Scientifiques الصادرة عن المطبوعات الجامعية الفرنسية (F.U.P) سنة 1997.

- وأخيرا لا يمكننا إغفال الدراسة المهمة التي قدمها الباحث الأسترالي ألان ف. شالمرز

(Alan F.Chalmers) بعنوان: ما العلم ؟

<sup>&</sup>quot; التطورات الأخيرة في فلسفة العلوم: بوبر ، كوهن ، لاكاتوس ، فييرابند ".

(Récents développements en philosophie des sciences : Popper, Kuhn, lakatos, , Feyerabend).

وهي دراسة جديرة بالاهتمام والقراءة لما تضمنته من قضايا إبستمولوجية ، فهذا المؤلف يجيب عن السؤال الأساسي ما العلم ؟ كيف يتقدم العلم ؟ ما طبيعة النظريات العلمية ؟ كيف يتم إنتاج المعرفة العلمية ؟ وانطلاقا من هذا كيف يتطور العلم ؟ وما القوانين المتحكمة في نموه وتقدمه ؟ إنه كتاب جدير بالقراءة والدراسة العميقة لما احتواه من طروحات خطيرة.

هذا عن أهم الدراسات الغربية الفرنسية على وجه الخصوص التي أنجزت حول فكرة التقدم في العلم ومن خلال الثورات العلمية ، أما عن الدراسات العربية فهي قليلة مقارنة مع سابقتها الغربية ويمكن ذكر كتاب جماعي عبارة عن سلسلة ندوات ومناظرات وهو:

"فكرة التقدم في العلم" ( l'idée du progrès dans la pensée scientifique ) للباحث المغربي سالم يفوت ومجموعة من الباحثين. وهي أعمال مهمة وضرورية كون الباحثين تميزوا بجرأة علمية كبيرة في تناول الموضوع لتقدم في العلم الغربي وحتى العربي خاصة. الصادر عن منشورات كلية الأداب والعلوم الإنسانية بالرباط الطبعة الأولى سنة 2004.

بالإضافة إلى الترجمة التي قام بها "الحسين سحبان" حول الدراسة التي قدمها آلان شالمر ز

"نظريات العلم" هو وفؤاد الصفا ، فعرض صاحب الكتاب أهم النزعات الإبستمولوجية المعاصرة في فلسفة العلوم ، إضافة إلى شرح مفصل للنظريات العلمية ، والنزعات الإبستمولوجية في فلسفة القرن العشرين ، والكتاب صادر عن دار توبقال للنشر ، الدار البيضاء ، المغرب سنة 1991.

وبالمقابل إلى حد الساعة التي نكتب ، لم نعثر على دراسة تناولت بالدرس والتحليل مواقف كل من توماس كون ، وبوبر ، وباشلار، ولاكاتوس وفييرباند ،لودن ، كارناب ... إلخ حول إشكالية التقدم في العلم. فربما لكونهم ينتمون إلى ثقافات مختلفة منهم الفرنسيين والأمريكيين، لهذهالأسباب وغيرها لم تسمح لنا الفرصة لدراسة أكاديمية حول هؤلاء الفلاسفة، والله أعلم.

## 6- صعوبات البحث:

وقد لاقينا في هذا الموضوع المعالج من هذه المذكرة ، وأثناء رحلتنا الفكرية هاته صعوبات، وذلك لكونه جديدا في الساحة الفلسفية ، إضافة لعدم وجود قراءات عربية تنظر لإشكالية التقدم في العلم .

كما واجهنا صعوبات تقنية ونظرية على حد سواء ، فمن الماحية التقنية مشكلة نذرة المصادر خاصة تلك التي تتعلق بالتقدم العلمي ، إلى جانب قلة المراجع المترجمة من الفرنسية إلى العربية ، أو من الإنجليزية إلى العربية.

أما من الناحية النظرية فمن المميزات الأساسية لفكرة التقدم أنه مفهوم لم يحظ حتى الآن بتعريف دقيق نظرا للتعدد والتباين في التصورات التي نقرأ عنها في الفلسفة وتاريخ العلوم المعاصرين، فحسب ما توصلنا اليه لا يوجد نسق متكامل وتام الإنجاز أونزعة أو مذهب ثابث بالرغم من أن هناك وحدة في الإشكالية لكنها وحدة تنفى اختلاف وتنوع أشكال الإفصاح والتبرير عنها.

ولهذه الأسباب وغيرها لم نرض ولم نرغب في إعادة طرح إشكاليات ثم تناولها وإنما هي محاولة منا لزحزحة الإشكالية حتى نقدم أفقا جديدا للفكر العلمي الفلسفي. كما أننا اكتفينا بالإعتماد على الدراسات المكتوبة باللغة الفرنسية و بعض الترجمات من الإنجليزية إلى العربية علها تفيدنا بالإلمام بموضوع بحثنا. وعملنا كل جهدنا قصد تفكيك رموز التصور الكوني حول إشكالية التقدم العلمي وكما نعلم فإن تصور كون حول التقدم جاء بعد عرض نظرية " بوبر " حول - منطق الكشف - حينها قرر فلاسفة العلم الذين جاؤوا بعد بوبر الى" منطق الكشف والتقدم والثورة " منتقذ ين منطق التبرير أي النظرية الوضعية، كما اعتمدوا على البعد التاريخي ( التأريخ للعلم ). فيقول لاكاتوس : " كل فلسفة لا تاريخية للعلم هي فلسفة عاجزة عن أداء مهامها باقتدار "

ويقول أيضا: " فلسفة العلم من دون تاريخه خواء ، وتاريخ العلم من دون فلسفتة عماء ".

فتاريخ العلم يبحث في وقائع وأحداث التطور التراكمي، أوكيف كان العلم، أما الفلسفة فهي تبحث في معيار تقويمي لهذا التطور وكيف ينبغي أن يكون العلم.

فتجلت مواقف الإتجاه الثوري لدى كل من: بوبر، كون ، باشلار ، لاكاتوس ، فييرا بند ، لودان . فوظفوا تاريخ العلم كأداة تحليلية نقدية للمفاهيم العلمية في نشأتها وتطورها عبر صيرورة التقدم العلمي باعتبار العلم نشاط غائي يهدف إلى تحقيق غاية مسبقة ليس بوصفه نشاط عقلاني معرفي خالص. بل " العلم بوصفه نشاط إنساني إجتماعي متغير ومتقدم " معنى هذا أن العلم بوصفه نشاط إنساني أي من خلال أنسنة الظاهرة العلمية (فلسفة إنسانية للعلم).

فالعلم لا يتقدم و لا يفسح المجال أصلاً للجهود الإبستمولو جية ما لم ينشأ في بيئة ثقافية متساندة تملك بواعث هذا التقدم "لأن العلم لا يعمل وحده في فراغ ، بل هويفلح أرضا مهدتها الثقافة السائدة من قبل أوتركتها صعيدا زلقا "فيقول جون ديوي: "يعمل العلم في مؤسسة ثقافية "أي تفاعل العلم مع المجتمع.

كُلُّ هذا وذاك واجهنا صعوبة في فك المصطلحات العلمية التي طرحت مشاكل تعاني منها العلوم والنظريات الحديثة والمعاصرة التي تعتبر أدوات منهجية استخدمت في حقل الإبستمولوجيا (مفاهيم، تساؤلات، حجج وبراهين...إلخ). التي استخدمها جل فلاسفة العلم وتناولوها بمنهجيات مختلفة توصلهم إلى قناعات قد تكون ذاتية، موضوعية، عقلية ونسبية.

#### 7- آفاق البحث:

نحاول في هذا البحث المتواضع المساهمة في فتح آفاق كبيرة لكل المهتمين بالدر اسات الابستمولوجية والتاريخية لا سيما الأبحاث المتخصصة بكيفية تقدم العلوم والظريات العلمية وإنتاج المعرفة العلمية.

لكن القضية الأساسية التي يجب التأكد منها وهي أنة في أي بحث أكاديمي وهي موضوع" الجديد «كيف ذلك ؟ .

أن إشكالية التقدم العلمي قضية معروفة لدى المهتمين بالدراسات الابستمولوجية. فأصبح بمجرد حديثنا عن التقدم يتبادر إلى أذهاننا أنه يتمتل في كثرة الإختراعات والإكتشافات، والتقدم في مستوى العيش، أوبالأحرى صورة الغرب أي الغرب التقدمي المبنى على المنفعة المادية.

فالجدية تكمن هنا في طريقة التناول وليس في تناول الموضوع ذاته، وهنا يبرز دور الباحث والنتائج التي يتوصل إليها.

إن كل هذا العمل هومحاولة منا لمعالجة قضية من أكبر القضايا في العلم وهي " إشكالية التقدم العلمي " وقد اعتمدنا على التحليل والنقد لمفهوم التقدم وعلاقته بالثورة العلمية.

وأخيرا نحمد الله على أن وفقنا على إنهاء هذا العمل على الرغم من العقبات التي واجهتنا أثناء الإشتغال به على الصعيد الشخصي ووالمهني وهي مصاعب إجتماعية وصحية عسيرة . وأتني بالشكر والإمتنان على الذي أعانني على إكمال هذه المذكرة وبتشجيعه إياي طيلة عملية البحث ، وأقر له بالعرفان والتقدير والشكر وعلى دربه المشرف الأستاذي الدكتور " بوزيد بومدين " الذي ساهم في تحطيم الجدار النفسي الذي حال بيني وبين الإشكالية ، وفي إزالة الكثير من العقبات التي رافقتني طيلة سنتين من التحضير والإنجاز و الذي لولاه لما رأى هذا العمل النور وفعلا كان له الفضل في إنجاز هذا العمل.

تلك هي أهم القضايا التي حاولنا التفكير فيها ومناقشتها في هذه الدراسة المتواضعة ، وأملنا أن نكون قد استوفينا جزءا كبيرا من الإجابة عن هذه الإشكالية و مختلف التساؤلات والإستفهامات و الله ولي التوفيق والحمد لله على كل حال.

\*فهرس تفصيلي

## \* فهرس تفصيلي \*

| <u>الصفحة</u> |                                             | الموضـــوع.                                   |
|---------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ا _ ك         |                                             | تمهيــــــد                                   |
| 12            |                                             |                                               |
|               | العلم ومفاهيمه : الجينيالوجياو الكرونولوجيا | الفصـــل الأول :                              |
| 12            | - جينيـــالوجيـــــــا المفاهيم             | المبحث الأول:                                 |
| 24            | - كرونولوجيــــــا تطور فكرة التقدم         | المبحــــث التاني :                           |
|               | التصور الكوهني للتقدم العلمي.               | الفصل الثاني:                                 |
| 63            | الأزمات و الانقلابـات و دورها في تقدم العلم | المبحــــث الاول:                             |
| 91            | فكرة التقدم في العلم: وجهة نظر كون          | المبحــــث الثاني:                            |
|               | الرؤية النقدية و المستقبلية للتقدم في العلم | <u>الفصل الثالث:</u>                          |
| 184           | الرؤية النقدية للتقدم                       | المبحث الاول:                                 |
| 224           | أف اق و مستقبل التقدم العلمي                | المبحث الثاني:                                |
| 238           |                                             | خاتـــمة الدر اســـة.                         |
| 241           | راجع                                        | قائمة المصادر و المر                          |
| 251           |                                             | فهرس تقصيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

## :القصل الأول

## الجينيالوجيا والكرونولوجيا

المبحث الأول: جينيالوجيا المفاهيم (التقدم - العلم - الثورة) المبحث الثاني: كرونولوجيا تطور مفهوم التقدم عبر التاريخ

## :الفصل الثاني

## التصور الكوني للتقدم العلمي

المبحث الأول: الأزمات والانقلابات في تاريخ العلم ودورهما في تقدم العلم

المبحث الثاني: فكرة التقدم في العلم: وجهة نظر " كون" وفلاسفة . القرن العشرين

# : الفصل الثالث الرؤية النقدية والمستقبلية للتقدم

المبحث الأول: الرؤية النقدية للتقدم

المبحث الثاني: آفاق ومستقبل التقدم في العلم



\* فصل نظري \*

نحاول هنا البحث في جينيالوجيا المفاهيم والألفاظ على وجه العموم هوتفكيكها وزحزحتها بهدف تقريب تعاريف وآراء الفلاسفة حولها وبالتالي أخذ فكرة حول بناء هذه المفاهيم، والأمر معقد كثيرا ونحن بصدد تعريف لفظ طبيعتة مبنية على اللاستقرار واللاكتمال (غير ثابثة) نحوالعلم الذي يتميز بالتقدم والتحول والتغير المستمر. ولهذا الغرض رأينا أنه من الضروري التعرض إلى جينيالوجيا المصطلحات المركزية في هذه المذكرة: كالتقدم، العلم، الثورة، ثم تناول كرونولوجيتها التاريخية التي ستفيدنا في تحديدها وضبطها.

## 1- جينيالوجيا المفاهيم: التقدم ، العلم ، الثورة.

## ما التقدم ؟

إن كلمة " تقدم " في " المقولات عند أرسطو" مشتقة من اللغة اللاتينية ) progresus المكونة من (pro) و (gradi) و التي تعطي (progrès) بالفرنسية ذات العلاقة بالحركة ، خاصة منها حركة الأفكار والنظريات العلمية والحضارية. ومن المشهور فلسفيا أن للحركة ستة أنماط إما:

تُكوّن وإما فُسَاد وإما نمووإما نقص وإما استحالة وإما تغير في المكان. (أرسطو، المقولات، الفصل الرابع عشر). 1

كلمة تقدم (progress, progrès) هي كلمة من أصل لاتيني (progress) مشتقة من الفعل (progredi) بمعنى السير إلى الأمام أو التقدم في الزمان أو في المكان أو فيهما معا: التقدم في السن والتقدم في قطع مسافة مثلا عند عامة الناس التقدم حركة غير دائرية وغير تراجعية حملت أولا على تنقل الجيش عندما يتقدم نحوالعدو، ثم استعملت بمعنى مجازي للإشارة إلى التطور في الزمان أو التغيير الذي يسعى إلى هدف محمود كالتغيير في طرق العيش وفي طرق التفكير وفي التعامل مع الطبيعة... الخ تعني أيضا كلمة تقدم: تطور الإنسانية عامة أو التحضر، أما في اللغة العربية فيبدوا أن كلمة تقدم تفيد أصلا الرجوع إلى القديم أم المتقدم في مقابل المتأخر.

إن التقدم يفترض سبقا من نوع ما أوسيرا إلى الأمام قصد الوصول إلى نقطة محددة ومعلومة لنا سلفا.

<sup>1-</sup> أرسطو: منطق أرسطو، تحقيق وتقديم: عبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات، الكويت، ودار القلم، بيروت، ثلاثة أجزاء. 1980. ص.98

والتقدم هوتغير تدريجي إلى أفضل ، تقدم إلى ما لا نهاية كما هوالحال في الأعداد (Progrès a l'infini).

ومصطلح التقدم في الموسوعة الفلسفية الشاملة: هوارتقاء من وضع إلى وضع آخر يعتبر أفضل من الأول وهوضد التراجع والتاخر، أما مضمونه الحقيقي فيختلف اختلافات كثيرة بحسب النظريات وتقدير ها لما هو أفضل أو أحسن.

فالتقدم هوالسير إلى الأمام (Marche en avant) أوالحركة إلى جهة معينة (progression) ، والتقدم الحقيقي هوالتقدم المتصل وهومتناه أوغير متناه: أما المتناهي فهوالذي يتجه إلى تحقيق غاية معينة في مجال محدود . وأما الغير المتناهي فهوالإنتقال الضروري المتصل في شروط معينة من حد سابق الى حد لاحق كما في تسلسل الأعداد أوتسلسل الأسباب الفاعل. أ

أما في معجم الفلسفة: « إن استخدام كلمة تقدم هوتقدم البشر والناس نحوما هو متأخر من نظر علمي » وفي هذه الحالة فإننا نصف الإنسان أوالشعب أوالأمة بمدى تقدمها نحوما حصل وأصبح علما عند غيرها.

أما التقدم على الحقيقة وفلسفيا يتخذ دوما حسب نظام الزمن اتجاها معاكسا لامتداده ، إنه يسير عكس اتجاه الزمن المتناهي في حين يقف التأخر مقابلا تما له تماما. 2 أما عند لا لا ند: فالتقدم إضافي أومطلق ، فأما الإضافي فهو الإنتقال من الحسن إلى الأحسن ، أي من حالة يعدها الناس تخلفا إلى حالة يعدونها كمالا، ويختلف حكم الناس على طبيعة هذا الإنتقال باختلاف القيم التي يتصورنها. وأما المطلق فهو التقدم الناشيء عن الحتمية التاريخية أو الكونية أو عن القدرة الحقيقية المؤثرة في الأفراد أو عن الغائية المسيطرة على تغيرات الحياة . ومفهوم هذا التقدم لا يخلوا من الإلتباس. 3

 $1\ \hbox{-Encyclop\'edi philosophique universelle:} Les \ notions \ philosophiques.$ 

Dictionnaire 1. Publié sous la direction D'André Jacob. Volume dirigé par Sylvain Aourox. Tome 2. Philosophie occidentale : M-Z.P.U.F.Paris- France (1990).p.957 2 -Dictionnaire de philosophie : Nöella Baraquin- Jean Dugué-

Anne Baudart - Jacqueline Laffite - Joël Wilfert. Deuxième édition.

Arnand Colin. Paris- France. (2000). P.237

3 -André Lalande : Vocabulaire Technique et Critique de la Philosophie, Neuvième édition, paris-France (1962).p.p.838-839.

France (1962) p.p 838-829

وليس المهم أن نفسر التقدم بإرجاعه إلى الحتمية أو القدرة أو الغائية، وإنما المهم أن نحدد مضمونه تحديدا دقيقا. فنظامه يتخذ عند بعض الفلاسفة شكل الخط المستقيم، وعند بعضهم شكل اللولب...اخ. المستقيم، وعند بعضهم شكل اللولب...اخ. ولكن التقدم وان اختلفت صوره وأشكاله فهوفي الجوهر إنتقال تدريجي في نظام متصل من الأدنى إلى الأعلى، أو من النقص إلى الكمال.

أما عند البمسلمين العرب فلامناص من ذكر تعريف عبد الوهاب المسيري - للتقدم الذي يعتبره في المفهوم الغربي (المادي) «عملية حركية تعني الإنتقال (Transfaire) دون تحديد الهدف من الحركة ومن تم يتحول التقدم بالإنجليزية ) progress إلى مجرد عملي (process) بالانجليزية ومن ثمة يصبح التقدم مرجعية ذاته، ويصبح هو الوسيلة أو الغاية فنحن نتقدم كي نحرز مزيدا من التقدم (وهي عملية لانهائية) أي أن التقدم ليس حتميا وحسب وإنما نهائي أيضا فهو تقدم وحسب.

فمفهوم التقدم يساعد على تحقيق قانون الحركة ، وقد اكتشف الغرب أن التقدم هوزيادة المنفعة وتعظيم اللذة ، وبالتدريج أصبح التقدم هوتزايد القوة والسلطة معنى أن الإنسان هو الإنسان المادي الطبيعي.

والتقدمي (progressif) هو المنسوب إلى التقدم وهوالمتجه إلى الأمام بخلاف الرجعي (progressif) او المتخلف المتجه إلى الوراء مثل: التركيب تقدمي والتحليل رجعي ، وكل من التقدمي والرجعي هوتدريجي متصل . إلا أن التقدمي متجه إلى الأمام، والرجعي إلى الوراء مثال ذلك: تقدم الفكر تقدم تدريجي وضعف الذاكرة تراجع تريجي. 3

من خلال دلك يمكن القول أن للتقدم خمسة معان: إما في الزمان وإما فيما لا يرجع بالتكافؤ في لززوم الوجود، وإما في المرتبة، وإما في الشرف، وإما في علاقة السببية. (أرسطو، المقولات، الفصل الثاني عشر).

ومن المؤكد والذي لا جدال فيه أن الأفكار والنظريات العلمية تتحرك وحركتها تتخذ عدة أنحاء لعلاقتها بطبيعة العلم

ويمكن القول بعد عرضنا لكل هده التعاريف حول مدلول كلمة "تقدم " بأن غالبية الفلاسفة والمفكرين نظروا إليه على أنه يطلق على ميدان طابعه الواحد هو" العلم

<sup>1-</sup> Ibid: p.p.838-839.

<sup>2-</sup> عبد الوهاب المسيري: الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان ، الجزء الأول ، دار الفكر المعاصر للطباعة والنشر والتوزيع ، الطبعة الأولى ، 2002 ، ص240 .

<sup>3-</sup> عبد الحلو: معجم المصطلحات الفلسفية ، ( فرنسي- عربي) ، المركز التربوي للبحوث والإنماء ، مكتبة لبنان ، الطبعة الأولى ، 1994 ، ص. 137 .

<sup>4-</sup> أرسطو:منطق أرسطو، ص.34

" لذلك نرى مدى تشابك مفهومي العلم والتقدم وارتباطهما معا. فيمكن اعتبار أن صفة التقدم خاصية مميزة للميادين العلمية. وبالتالي فقد أجمع جل فلاسفة العلم في القرن العشرين على أن التقدم ظاهرة ملازمة للثورات العلمية وهواتجاه مثله التصور الثوري- للتقدم عكس التصور التراكمي الذي كان عليه سابقا.

وبعد هذا التحديد الاصطلاحي المفهومي نحاول طرح السؤال التالي: "ما هوالتقدم ؟ "هناك طرق كثيرة للإجابة عن هذا السؤال من هذه الطرق هناك ما هو عفوي ومنها ما هومنهجي: أما الطريقة العفوية فغالبا ما تنطلق من وجهة نظر شخصية مبنية على قناعات معينة، وفي هذه الحالة سوف تتعدد الأجوبة بتعدد وجهات النظر، وأما الطريقة المنهجية فهي التي تتبنى معايير علمية وتتناول فقط المادة المعرفية القابلة للتكميم.

ولكي نعرض لبعض النماذج من الأجوبة عن السؤال " ما هوالتقدم " ؟ سوف نحصر اهتمامنا في هذا العمل في التقدم العلمي بغض انعكاساته على الحياة الإجتماعية باعتباره ظاهرة قابلة للفحص بدرجة أكثر دقة من التقدم في ميادين أخرى غير وضعية مثل: الأخلاق والسياسة والإجتماع وغيرها. وهنا نكون قد انتقلنا من الجانب المفاهيمي إلى الجانب الميتودولوجي ( المنهجي) بحصرنا السؤال في التقدم العلمي فقط. إذن فما هو التقدم العلمي؟:

قبل الإجابة عن هذا السؤال ننبه أولا إلى أن الذّين يتحدثون اليوم عن التقدم العلمي ينطلقون من مجموعة من الاعتبارات فوق علمية يمكن حصر أهمها فيما يلي:

1- الإعجاب والتقدير للحضارة الغربية باعتبارها مبينة على العقلانية والتفكير النقدي والتحليل المنطقي.

2- الأيمان بقدرة العقل البشري باعتباره ملكة فهم على تطوير الحياة البشرية وتحسين ظروف عيش الإنسان.

3- قدرة العقل البشري على التغلب على الطبيعة والسيطرة عليها. بهذه الاعتبارات نعود إلى سؤالنا ماهوالتقدم ؟فأغلب العلماء اعتبروا أن التقدم في العلم يتمثل في تعويض نظرية علمية بنظرية علمية أخرى، فقط اختلفوا في تأويل هذه النقلة. ويمكن حصر الخلاف في عدة توجهات أساسية وهي:

التوجه الذي يتبنى النظرة التقليدية للعلم (النظرة التراكمية للتقدم).

-التوجه الذي يتبناه توماس كون المبني على مفهوم النموذج ( paradigme)والثورة العلمية.

-التوجه الذي يتبناه بوبر (k.Popper) المبني على مفهوم تكذيب النظرية التفسيرية المقبولة .

-التوجه الذي يتبناه لاكاتوس (la katos) المبني على مفهوم الإنتقال من برنامج بحث متدهور إلى برنامج بحث أكثر تقدما.

-التوجه الذي يتبناه فايرباند (feyerbend) المبني على مفهوم التعددية المنهجية التوجه الذي يتبناه الأودن (laudane) والمبني على معيار القدرة على حل المشاكل.

-التوجه الذي يتبناه باشلار (Bachland) من خلال مفهوم القطعية (rupture) أي من خلال الصراع مع القديم ورفضه أي تصحيح الأخطاء.

#### ماالعلم؟

إن كلمة "علم « في لسان العرب لابن منظور هي من صفات الله عز وجل: وهوالخلاق العليم، وقال: «علام الغيوب». وهوالخلاق العليم، وقال: «علام الغيوب». فهوالله العالم بما كان وما يكون ولمّا يكن بعد قبل أن يكون، لم يزل عالما ولا يزال عالما بما كان وما يكون ولا يخفي عليه خافية في الأرض ولا في السماء (...). وعليم، فعيل: من أبنية المبالغة.

ويجوز أن يقال للإنسان الذي علمه الله علما من العلوم عليم (...). والعلم: نقيض الجهل، وعلم علما وعلم هونفسه، ورجل عالم وعليم من قوم علماء فيهما جميعا. (...) والعالمون: أصناف الخلق. والعالم: الخلق كله، وقيل: هوما احتواه بطن الفلك. 1

أما العلامة الجوهري فالعلم عنده: هو العلامة و العلم: الجبل (...) و علم الرجل يعلم علما، إذا صار أعلم، (...) و علمت الشيء أعلمه علما: عرفته. و عالمت الرجل فعلمته علمه بالضم:

غلبته بالعلم (...) ورجل علامة، أي عالم جدّا، والهاء للمبالغة، كأنهم يريدون به داهية.  $^2$ 

<sup>1-</sup> ابن منظور: لسان العرب: المحيط. (معجم لغوي علمي). قدم له: عبد الله العلايلي. إعداد وتصنيف: يوسف خياط ونديم مر عشلي. المجلد الثاني. (من الزاي إلى الفاء). دار لسان العرب – بيروت- لبنان. (1970) ص. ص 871-870.

<sup>2-</sup> الجوهري: الصحاح في اللغة والعلوم. تقديم: عبد الله العلايلي. إعداد وتصنيف: يوسف خياط ونديم مرعشلي. المجلد التاني. من ( الزاي إلى الفاء). دار لسان العرب بيروت لبنان. (1994). ص: 151

وهكذا يصبح العلم عند ابن منطور هونقيض الجهل، ومن يتميز به هوالانسان المفضّل الذي يمتلك أسرار باطن العالم الخفية، والتي يعجز الجاهل عن بلوغها. وهوعند لالاتد: أ- مرادف savoir (...). ب- بالتوسع (وبإفراط قليل) ما يوجّه السلوك على نحومناسب، كما هوحال معرفة نيّرة وصحيحة (...). ج- مهارة تقنية (لا سيما في مادة الرسم، الموسيقى، نظم الشعر): معرفة المهنة أوالصنعة. د- مجموعة معارف وأ بحاث على درجة كافية من الوحدة والعمومية، ومن شأنها أن تقود البشر الذين يتكرّسون لها إلى استنتاجات متناسقة، لا تنجم عن مواضعات ارتجالية ولا عن أذواق أواهتمامات فردية تكون مشتركة بينها، بل تنجم عن علاقات موضوعية نكتشفها بالتدرج ونؤكّدها بمناهج تحقّق محددة.(...). إنّ كلا من النظم التي أتينا على تحديدها هو "علم"، وإنّ تعبير "العلم" بصيغة المفرد، (وأحيانا بحرف كبير « la science » يدل: إما جملة العلوم المفهومة على هذا النحو: " تقدمات العلم الحديث "، وإما بالمجرد على علم غير محدد، خصوصا من حيث اعتبار سلطانه وقيمته:

« أثبث العلم أن النجوم هي شموس » ، وإما أخيرا على الموقف الفكري المشترك بينها :

« لا يعرف العلم في دوره كائنا آخر، واقعا آخر سوى ذلك الذي يتضمّنه في معادلاته وصيغه ».(...)

ه- بنحوأخص في مقابل «الآداب والفلسفة باعتبارها جزاء من الآداب» وكذلك في مقابل الحقوق والطب: الرياضيات، الفلك، الكيمياء والعلومالموسومة. ب- « العلوم الطبيعة». - إنّ هذا التقابل الذي كرسه تنظيم الكليات في فرنسا لا يبدوقائما على أسباب يمكن تسويغها نظريا: «إن الفصل المستحيل والمؤسف بين الآداب والعلوم لا يعرض مستقبل الفلسفة للخطر وحسب ، بل يزيّف أيضا تاريخها ويجعل ماضيها بلا معنى، حيث يعزلها عن التنظيرات العلمية التي تجذّرت فيها على الدوام».

(...) لقد اتسمت كلمة علم (scientia في اللاتينية) طيلة أمد طويل بمعنى قوي كاد يتلاشى في عصرنا مع تطور" العلوم ". فقد استعمل أفلاطون هذه الكلمة بمعان شتّى لكنه في تصنيفه درجات المعرفة (...) يطلقها على الدرجة الأرفع: فتدل (...) على الفكر النظري ، وتدل (...) على المعرفة التامة .

عند أرسطو، يجري استعمال الكلمة بكيفية واسعة، فهويسلم بتنوع في العلوم بمعنى قريب في بعض الجوانب من معنى الحديثين، معنى العلوم غير الكاملة كلّها، لكنّما العلم بمعناه الحق ، ذلك الذي يكون علما على أحسن وجه .(...) يقول أيضا بأنّه لا يكون هنالك علم إلا عندما لا نعلم سوى أنّ الأشياء لا يمكنها أن تكون على نحو آخر، فالعلم يتعلّق بالضروري، الواجب والأزلى.(...) مألوفا في العصر

الوسيط، وكان scientia وكان المعنى القوي لكلمة مهيمنا في فلسفة القرن السابع عشر.

في اللغة اللاهوتية ، العلم هواللفظ الأكثر تداولا للدلالة على معرفة الله للعالم (...) . إن هذا التعريف الوارد غالبا، إنما يسترجع صيغة رائجة في الفلسفة المدرسية (...) تتعلق هي في ذاتها بمقطع من الأخلاق (...)، لكن مع كانط ، بدأ ما كان يدعوه غوكلينوس (...) يحتل المكانة الأولى لا ريب أن كانط يعتبر دوما العلم حقا ( tigenthiche wissenschft ) مايكون موضوع يقين واجب، لكنه يعرّف العلم عموما بأنه: كل مذهب يشكّل منظومة، أي كل مجموعة معارف منظمة بحسب المباديء (...). وإن هذا التعريف الأخير هوالمأثور اليوم. وحين كرّس سبنسر هذا الفهم، إنما عارض في صيغة شهيرة المعرفة العامية مع العلم والفلسفة : فالأولى هي المعرفة الموحدة (knowledge) والثاني هوالمعرفة الموحدة جزئيا، والأخيرة هي المعرفة الموحدة كليا. (...).

نعرف أن الكثيرين من معاصرينا يذهبون إلى أبعد من ذلك وأنهم لا يرون في العلم السوي منظومة ملاحظات تسمح بتصنيف الظواهر وتوقعها (...).

وهنالك علوم تطبيقية (مطبقة) Sciences appliquées وعلوم إنسانية Sciences وهنالك علوم تطبيقية (مطبقة) Sciences هنالك علوم تطبيقية (مطبقة) Sciences morales

وعلم وسط Science moyenne ، أي وسط بين الممكن البسيط والحدث المحض والمطلق ، نعني الحدث الشرطي ، فإن في إمكاننا القول أيضا، كما يقول مولينا(Molina) ، بوجود علم وسط بين علم الرؤية وعلم العاقلة (علم الذكاء العادي).

ويوجد علم معياري Science normative وعلم باطني Science positive وضعي وضعي Science positive. والعلمي :Science positive أ -بالمعنى الحقيقي ما يستعمل في بناء العلم عادة، وبنحوأوسع: ما يتعلق بالعلم أوما ينتمي إلى العلم منهج علمي معرفة علمية ». ب - من ثم، وبقصد تقريظي، يقال على منهج أكيد يمكن الوقوف به، ويقال على حقيقة يحكم لها بأنها وطدت الأركان بأدلة صحيحة هذا المعنى مبالغ فيه قليلا، لكنه مألوف جدا في اللسان المعاصر». 1 يتضح من تعريف لالاند للعلم - ونحن ذكرناه بإسهاب عن قصد - ، أنه يشبه النموذج الذي يوجه سلوك الإنسان بغية اكتساب معرفة دقيقة ومهارة عالية تمكننا من تخطي الصعاب والتحكم في المعلومات المكتسبة، وبالتالي اكتساب معرفة عقلانية يستطيع بفضلها الولوج في خبايا الكون والطبيعة.

<sup>1-</sup> موسوعة لالاند الفلسفية: المجلد الثالث، تعريب: خليل أحمد خليل. تعهد وأشرف عليه حصرا: أحمد عويدات. منشورات عويدات. بيروت- باريس. الطبعة الأولى. (1996). أنظر الصفحات: من 1249 إلى 1256.

ومصطلح العلم في الموسوعة الفلسفية الشاملة « (pseudo) ) »: هومفهوم وصفي يحدد الأساليب الراهنة للعلم الحديث وفي الوقت نفسه البنية الإجتماعية (باحثين، معاهد، مجتمعات علمية، نشرات) والإجراءات البلاغية (الحجج القائمة على التجارب) دون قدرتها على إبراز محتوى إدراكي. ورغم حداثة المصطلح يمكن ربطه بالنقد الكانطي العقلاني لعلم اللاهوت (La psychologie)، وعلم النفس (La psychologie). وعلم النواميس الكونية (La cosmologie) ويبدو من الصعوبة بمكان إيجاد مبدأ الفصل القبلي بين العلم وما يزعم على أنه علم...». أ

أما في معجم الفلسفة فالعلم: هو «1- كل معرفة ممنهجة بالمعنى الواسع، تتعارض مع الجهل، وع الفن كذلك .عند أرسطو: امتلاك علم الشيء، وهو معرفة سبب وجودها إن موضوع العلم هو الضروري، أو بمعنى آخر الذي لا يستطيع أن يكون غيره . (...) .2- وبمعنى أكثر خصوصية استعمل في القرن التاسع عشر: هو كل مادة تعمل على بحث الظواهر الملاحظة، عن طيق التجريب (والإحصائيات) الخاضعة لحسابات دقيقة التجريبية (فيزياء، كيمياء، بيولوجيا) من الطبيعة، من الحياة، او من علوم الانسان (العلوم الانسانية) (...) .3- خاصة عند فلاسفة المثالية الالمانية: علم الفلسفة المنجزة في نظام (...) ».2

وفي الحديث عن الفلاسفة المثاليين الألمان، لا مناص من ذكر تعريف هيجل للعلم الذي يعتبره " المعرفة الذهنية للفكر الخالص. ونشاط هذا الفكر هوالذي يحدد المعرفة، وأي عنصر غريب تدحضه هذه المعرفة التي تبلغ بذلك التساوي مع ذاتها. إن العلم هومفهوم قائم بذاته ومبتكر لنفسه.<sup>3</sup>

ويمكن القول بعد عرضنا لكل هذه التعاريف حول مدلول كلمة "علم"، بأن غالبية الفلاسفة والمفكرين نظروا إليه على أنه معرفة صارمة ودقيقة مستمدة من الواقع، وقائمة على الملاحظات والتجارب، وبالتالي تصبح معرفة مبرهنة وموضوعية لا يرقى إليها الشك.

1-Encyclopédie philosophique universelle: Les notions philosophiques: Dictionnaire1.Publié sous la direction D'andré Jacob.Volume dirigé par

SylvainAourox.Tome1.philosophie occidental: A- L.P.U.F.Paris-France. (1990). P. 912.

<sup>2-</sup> Dictionnaire de philosophie :Nöella Braquin-Jean Dugué-Anne Baudar-Jacqueline Lafite-Joël Wilfert.Deuxième édition .Arnand Colin. Paris-France. (2000).p.266.

<sup>3-</sup> Hegel (Georg Wilhelm Friedrich): Propédeutique philosophique .Traduite et présentée par Maurice de gandillac. Éditions Gonthier .Pays Bas. (1971).p.177

#### ما الثورة ؟

(Revolution) مشتقة من الكلمة اللاتينية (Révolution) الثورة:

وهي التغيير الذي يحدث للاشياء في هذا العالم: العالم يشهد ثورات علمية. " إنني لا أملك بالتأكيد أي مساهمة في الثورة التي حدثث للفكر الإنساني منذ سنوات " (فولتير).1

ويقول عنها ألبير كامو (Albert Camus): «إن التناقض الأخير في أعظم ثورة عرفها التاريخ لا يبلغ أبدا، على كل مبلغا بحيث تطمح إلى العدالة ... خلل سلسلة متصلة من أعمال الظلم والعنف (...) مأساة الثورة مأساة العدمية ، وتختلط بمأساة العقل المعاصر الذي في طموحه الكلي، يكدس ما ينزل بالإنسان من تشويهات كلية ليست الوحدة، وحتى لوامتدت الأحكام العرفية إلى تخوف العالم، فهي ليست إحلال الإنسجام المطالبة بالمجتمع العالمي لا تبقى في هذه الثورة إلا بنبذ ثلثي البشر، وبطرح تراث الأجيال العجيب ، وبإنكار الطبيعية والجمال لصالح التاريخ، وباجتثات عظمته». 2

ونفهم من هذا التعريف الفلسفي للثورة، أنها عبارة عن تغير في الأوضاع والمفاهيم والمبادئ أي أنها تحولات تحدث في الظواهر." فالانتقال الناتج من نمودج الى نمودج جديد هوثورة علمية " ( ...) فمصطلحات "الثورة" أو "العلم الشاذ" قد تبدوا متكافئة، والأهم في ذلك أن أيا من

اللفظين لا تبدوا أنها تحمل معنى أكثر من " العلم غير العادي". La Sciences) وهي لا تحتاج الي (Extraordinaire) وهي ثورة تجبر بعض القراء على الاقل وهي لا تحتاج الي دلك فعلا ونحن على وشك اكتشاف ان ثورة متشابهة تكون متمبزة بنظريات علمية . هدا التعريف كوهن لثورة الا انه يجد صعوبة في تحديد مفهوم الثورة كونه مفهوم مشكل للغابة.

- والثورة هي دلك التعبير المفاجيء والعنيف وهي مقابلة للتطور فهوبطيء بينما الثورة سريعة فهي تحول مفاجيء بينما هوتبدل تاريخي .

الثورة هى دلك التعبير الجوهرى فى ظاهرة ما وفى المفهوم السياسى التغير الدى يطرا فى اوضاع المجتمع وهدفها هوتغير النظام السياسى والاجتماعى والاقتصادى.<sup>3</sup>

<sup>1 -</sup> Larousse du XXè Siècle : L'ibrairie larousse - France (1932) .Tome.5. p.1059 . 1980 ، الإنسان المتمرد ، ترجمة : نهاد رضا ، منشورات عويدات ، بيروت- الطبعة التانية ، 1980 .ص. 299.

<sup>3-</sup> كوهن (توماس): تركيب التوراث العلمية، ترجمة، ماهر عبد القادر محمد علي، الجزء الخامس-دار النهضة العربية للطباعة والنشر، يروت. (ب.ط). ص. 150.

والثورة هي دلك التعبير المفاجيء والعنيف وهي مقابلة للتطور فهوبطيء بينما الثورة سريعة فهي تحول مفاجيء بينما هوتبدل تاريخي .

الثورة هى دلك التعبير الجوهرى فى ظاهرة ما وفى المفهوم السياسى التغير الدى يطرا فى اوضاع المجتمع وهدفها هوتغير النظام السياسى والاجتماعى والاقتصادى.

فالثورة قد تعنى التحول التبدل التغير الانقلاب القطيعة الانتقال التصحيح التنافس هده المفاهيم هي التي ادت الى اختلاف الاستمولوجين حول ثورية التقدم وتباين المواقف وتعدد التفسيرات والؤي والتصورات.

اما مفهوم الثورة العلمية فينطبق على التغير الدى يصيب الجهاز المفهامى لعلم من العلوم خلال فترة زمنية محددة حيت يضطر العلماء الى التخلى عن تصوراتهم فروض نظريات قوانين ودلك لعدم قدرتها على حل معضلات تتعلق بظواهر جديدة.

توماس كون اسقط هدا المفهوم ليسقطه على الانقلاب الدى يحدثه اكتشاف ما فهدا لا يعنى ان كل اكتشاف هو ثورة و العكس صحيح.

فعلى حد تعبير كون ان اى نظرية جديدة تتطلب تغيرا فى القواعد التى تتحكم الممارسة السابقة الاولى للعلم العادى واستبعايها يتطلب اعادة بناء البظرية السابقة واعادة تقسيم الحقيقة السابقة وهى عملية ثورية لا يمكن حصرها تاريخا. 1

ونفس الحجة على ظهور النظريات الجديدة وهناك عند كوهن ثلاثة نمادج اساسية من الظواهر التى تتطور النظرية الجديدة حولها النمودج الاول يتكون من الظواهر المفسرة جيدا بفعل النمادج القائمة والنوع التانى من الظواهر يتكون من تلك الظواهر التى يستبدل على طبيعتها من النمادج القائمة وهده الظواهر هى التى يوجه العلماء ابحاتهم نحوها فى معظم الاوقات لكن هده الابحات تهدف الى تفسير النمادج القائمة اكثر مما تهدف الى اختراع نمادج جديدة.

وعندما تفشل هده المحاولات في التفسير ويبدا العلماء في مهاجمة النمودج الثالث من الظواهر فان الشدود الدى يكون عرف والدى كون الصلابة يرفض الدخول ضمن النمادج القائمة وهدا النمودج وحده هوالدى تنشا عنه نظريات جديدة. وحسب كوهن ادا لم يكن هناك الزام دقيق نمودج محدد فانه لن بتكون لدينا علم عادى. لقد سجل تاريخ العلم ولا يزال تزايد مستمرا في نضوج تصور الانسان لطبيعة العلم وبالمقابل هناك تزايد في النظريات وتراكمها فالتحول من ميكانيكية

<sup>1-</sup> Kuhn (Thomas): La Structure des Révolutions Scientifiques, Traduit de L'américain par : Laure Meyer. Edition Flammarion, Pari-France (1980).p.58

اينشيتين يوضح وضوحا خاصة الثورة العلمية باعتبارها استبدالا لمفهوم العلم الدى ينظر العلماء من خلاله الى العالم.  $^1$ 

فاتناء الثورات تتغير التقاليد العلمية العادية ويجب على العالم اعادة نظرية لبيئته مرة ثانية فيما هومالوف وشائع ليتمكن من رؤية الحقائق الجديدة وبالتالى ستتغير نتائج بحثه ويكتسب خبرة جديدة و هده الرؤية تعد من الملامح الرئيسية للتقدم العلمي.

فاطريق المؤدى الى المدينة هوطريق بالضرورة يعلوصعودا ويهبط نزولا فهومتكيف حسب حالات الارض التي صنع فوقها.

ومؤدى ما تقدم ان الثورة العلمية تقلب الأوضاع الموجودة وتبدل الافكار العلمية لدى العالم الواحد هدا العالم بعد تاكيده للنظرية والدفاع عن صحتها عاد بعد الثورة العلمية ليؤكد انه كان مخطئا فيما كان يعتقد . ان العالم الدى يقبل النمودج الجديد مثله مثل الرجل الدى يصنع على عينه عدسات عاكسة فالعلم هنا يقبل نفس الموضوعات التى كان يعرفها يقبلها بكل جزئياتها ولكنه يقبل ان يراها بشكل جديد مغاير تماما لما كان يالفه فى تفاصيلها.

لقد طابق الكثير من العلماء مشاهداتهم على ما لديهم من معلومات ثابتة لكنهم كانوا يسلمون بمشاهداتهم الداتية حتى لواختلفت مع ما لديهم من معطيات وهدا ما ادى الى ظهور النظرة العلمية الجديدة ولهدا على الرغم من وجود معطيات سابقة مالوفة لدى جاليليو المعطيات التى قال بها ارسطوالا ان جاليليواعتمد اعتمادا كليا على مشاهداته وملاحظاته ولم يتقيد بالمعطيات الارسطية الراسخة ( ....). وكان من نتيجة دلك تغير النمودج واكتشافه للبندول ( ....) ولولا دلك كان ان يحدث هدا الاكتشاف وما كان النمودج ليتغير ولظل العلم في استمرارية فترة قبل عصر الثورة العلمية.

وعلى هدا الاساس فالعلم العادى وتفسير وبرهنة المعطيات ويتم دلك عن طريق الحدث المفاجىء فى ظرف زمنى قصير هدا الحدت هوالدى يولد النمودج الجديد. وحتى الخبرات التى تفسر النمادج الجديدة هى فى حد داتها مختلفة ولكنها فى النهاية تبقى مرتبطة بالثورة.

## 2-الكرونولوجيا: كرونولوجيا تطور فكرة التقدم عبر التاريخ.

ونحن في هدا المدخل لسنا ملزمين بتقديم وصف تاريخي لتاريخ العلم بل البحت عن كيفية تقدم العلوم ولفهم كيف يتقدم العلم سوف نقدم أولا الأصل التاريخي لفكرة التقدم.

1 -T.Kuhn: La Structure des Révolutions Scientifiques, p.22

لعبت فكرة التقدم دورا أساسيا في الاهتمام بتاريخ العلم كمبحث قائم بذاته فمن الناحية التاريخية بدأت فكرة التقدم تثير الأسئلة ابتداء من النصف التاني من القرن السابع عشر الميلادي في إطار الصراعات الفكرية التي رافقت النهضة الأوربية. ففكرة التقدم ظهرت كما نفهمها اليوم أي بمعنى التحضر في الحضارة الغربية وذلك عندما بدأ والعلماء والأدباء يتجادلون حول الأهمية التي ينبغي إيلائها لآراء القدماء وإنتاجهم العلمي والأدبي ، وقد تمخض عن هذا الجدل موقفين أساسين : موقف يمثله أنصار الثرات (أي أنصار الماضي أوما نسميه اليوم بالموقف التقليدي) ، وموقف يمثله دعاة الحداثة (أوالتقدميون) واحتد هذا الجدل خصوصا خلال القرن الثامن عشر مع حركة الأنوار.

حسب الموقف الأول، القدماء أكثر حكمة من المحدثين لأنهم أسبق زمنا وأكبر عمرا وبالتالي أنضج رأيا. ينطلق هذا الرأي من فكرة أنثروبومورفية مفادها أن المجتمع الإنساني يشبه الإنسان تماما بحيث كلما طال عمره كلما أصابت حكمته. فالتقدم بالنسبة لهولاء ، هو الرجوع إلى آراء القدماء (أي الرجوع إلى التراث) ، واعتبارها نموذجا للتقدم ينبغي إعادة تحقيقه. ومن المحتمل أن تكون الرغبة في تأدية هذا المعنى هي التي حدت بالمترجم العربى إلى ترجمة كلمة (Progress) بكلمة تقدم.

أما الذين يناصرون الحداثة فلا يرفضون هذا التشبيه الأنثروبومورفي إنما يختلفون مع انصار الترات في كونهم يموضعون مرحلة الحكمة في المستقبل وليس في الماضي. ولهم في ذلك حجة في الإنسانية تكتسب حكمة أكثر مع السن، تماما كالإنسان. فإن التقدم في العمر وبالتالي في الحكمة، ينحوا نحو المستقبل وليس نحو الماضي.

وهكذا فإن القدماء في الواقع هم شباب الإنسانية، أما المعاصرون فهم شيوخها. وبهذا الاعتبار تكون حكمة المحدثين أصوب من حكمة أجدادهم. هذا هوموقف الأب الروحي لفلاسفة القرن الثامن عشر ميلادي الفرنسي "فونتنيل" المعبر عنه في كتاب له تحت عنوان: المنشورسنة Toigression sur les anciens et les 1687.

modernes

بصفة عامة، تبين لأنصار الحداثة أن موقف أنصار التراث يتضمن تناقضا: فإذا قبلنا تشبيه المجتمع بالإنسان، وكان تقدم الإنسان في السن يتجه نحو المستقبل، فلا بد إذن من اتجاه تقدم الإنسانية نحو المستقبل أيضا وليس نحو الماضي. وهنا تصبح حركة التقدم في الزمان هي السير إلى الأمام نحو وضع مثالي لم يتحقق بعد وقد لا يتحقق أبدا. أما الرغبة في إعادة تحقيق وضع سبق تحققه في الماضي فهوفي الواقع معاكسة لحركة الزمان ومخالفة للتشبيه الأنثر وبومور في الوارد في المثال المذكور.

بهذه الحجة البسيطة والواضحة انتصر الموقف الثاني الذي يؤيد الحداثة على الموقف الأول المناصر للتراث وخاصة لما تبين من خلال التقدم الذي حصل في ميدان العلوم التجربية ، خطأ كبير من آراء القدماء B.Pascal وتعضيد التجربة لكثير من آراء المحدثين. لقد نجح باسكال مثلا في تفنيد الحكمة القديمة الأرسطية القائلة "بأن الطبيعة تخشى الفراغ "في كتاب تحت عنوان:

. 1647 المنشور سنة Nouvelles expériences touchant le vide

ودون باسكال تجارب أخرى جديدة تفند الحكم الموروثة عن في كتبه التالية: La pesanteur de la masse de l'air

1663.

Equilibre des liquides 1663.

Les pensées 1670

لقد لقي باسكال معارضة شديدة من مؤيدي الحكمة القديمة بحجة أن هذه الأخيرة تختلف عن نتائج تجاربه. وكان باسكال يرد على تلك الاعتراضات بقوله بأن تكذيب التجربة لا يمكن أن يكون إلا بتجربة أخرى وليس بحكمة قديمة. وهكذا عوضت سلطة التجربة شيئا فشيئا سلطة التعاليم وحكم القدماء. وهذا هوأساس حصول النهضة الغربية الحديثة؟

لست حالة باسكال هذه إلا واحدة من حالات كثيرة شكلت في مجموعها حركة ثقافية ثورية قلبت الحكم القديمة رأسا على عقب. ويكفي التذكيرهنا بالأعمال التي قدمها كوبرنيك (1473-1543: Copernic: 1543-1626) وبيكون (1626-1626) وكيوتن (P.Bacon) ونيوتن (F.Bacon) وغيرهم. مع كل هؤلاء المفكرين أصبح التقدم العلمي نموذجا في الميادين الإجتماعية والإقتصادية والسياسية والأخلاقية وأصبح المنهج العلمي أداة عملية تسهل الطريق نحوالتقدم. ولقد فطن العلماء إلى لزوم تطوير هذا المنهج وضبط قواعد العمل به وتعميمه على كل كل حقول المعرفة الإنسانية. ويكفى أن نذكر هنا بمحاولة دافيد هيوم (D.Hume) الساعية إلى إدخال المنهج التجربيي لأول مرة إلى الدراسات الإنسانية والأخلاقية كما يتضح ذلك من عنوان كتابه التالي:

# The Treatise of Human Nature : expererimental methode of reasoning into moral subjects 1739

لقد أعجب المفكرون آنئذ بالنتائج التي حققها العلم من خلال العلوم التجريبية الناشئة التي دشنها ديكارت وغاليلي ونيوتن. وأعجبوا كذلك بقدرة العقل البشري على السيطرة على الطبيعة من خلال القوانين والنظريات التي صاغها صياغة محكمة تعتمد دقة الأرقام.

وبما أن التقدم العلمي يعتمد أساسا على إعمال العقل (بدل إعمال الحكمة القديمة) ، فلا بد إذن من تبني العقلانية العلمية في جميع ميادين النشاط الإنساني الأخرى مثل السياسة والإقتصاد والأخلاق وغيرها. هذا ما اشتغلت به الحركة الفكرية الأوربية في القرن الثامن عشر ميلادي.

ذلك يكفي الرجوع إلى كتاب لواحد من كبار فلاسفة هذه الفترة وهو الفرنسي الكوندرسيه" صاحب:

Esquisse d'un tableau historique progrès de l'esprit humain 1793 اهتم المؤلف في هذا الكتاب ببيان الترابطات الحاصلة بي العلوم التجربية والعلوم الاجتماعية واللسياسية . وهي ترابطات يجسدها كتاب آخر له بعنوان:

La science qui a pour objet l'application du tableau général de politiques calcul aux sciences morales.

كان كوندرسيه يهدف من وراء المجهودات التي قام بها إلى الحث على الإبتعاد عن الخزافة والميتاقيزيقا في تناول المواضيع الإجتماعية وذلك بتبني حساب الاحتمالات باعتباره تقنية ضرورية لتقدم الفكر البشري في المستقبل.

يمكن بشكل عام تلخيص مميزات هذه الحركة الثقافية التقدمية ف ثلاث نقاط أساسية:

1- تحديد اتجاه تقدم الإنسانية من الماضي إلى المستقبل واعتبار النماذج الفكرية الخرافية والميتاقيزيقية ممثلة لطفولة وشباب الإنسانية بينما النماذج الوضعانية تمثل مرحلة أكثر تقدما في سير الإنسانية نحوالمستقبل

. و التركينات المسروع بين المحقل والخرافة واحتداد التنظيم المحقل أسراس اللتقر

2- التركيز على الصراع بين العقل والخرافة واعتبار التنظيم العقلي أساسا للتقدم. فالتقدم هوحركة متواصلة نحوالمزيد من المعرفة. والمزيد من المعرفة يضمن زيادة القدرة على السيطرة على الطبيعة وبالتالي تحقيق المزيد من السعادة. ومند القرن الثامن عشر أصبح لفظ" تقدم " مرادفا للفظ عقلنة ، وأصبحت حركة التقدم في الزمان مرادفة لحركة العقل البشري في الزمان نحووضع معين من المعرفة والحرية. ولقد أصبح التقدم يمثل سلما من القيم يبدأ بالخرافة وينتهي بالعقل على مستوى المعرفة ويبدأ بالبدائي وينتهي بالمتحضر على المستوى الاجتماعي.

ويمكن اعتبار ديدرو (Diderot) ودالمبير (Diderot) وكوندرسيه (condorcet) وميل وفولتير (Montesquieu) ومونتسكيو (Montesquieu) وماركس (K. Marx) وميل وفولتير (J.S.Mill) وكونت (A.Comte) من الممثلين الأساسيين لهذه الحركة الفكرية.

كان هم هؤلاء الفلاسفة هوبيان أن الإنسان قادر على تغيير العالم إذا تحرر من الأفكار المسبقة وتمكن من التحكم بعقله في الدين والسياسة والأخلاق. ورغم ظهور حركات فكرية أخرى معادية لهذه، مثل التي تزعمها "هيجل" (اعتبار فكرة التقدم تتضمن تناقضا بين المثالي والواقعي). فإن تصور القرن الثامن عشر للتقدم استمر حتى الحرب العالمية الأولى على الأقل، وخاصة في الأوساط البرغماتية والماركسية والوضعانية.

3- الدعوة إلى تعميم المنهج العلمي ليشمل كل الميادين المعرفية واعتبار التقدم في العلم نموذجا للتقدم بشكل عام ، كما تمت الدعوة إلى تعميم العقلانية العلمية لتشمل كل ميادين النشاط البشرى معرفية كانت أو إجتماعية أو إقتصادية أو أخلاقية.

إن الحقيقة التي لا يمكن تجاهلها أورفضها حسب فلاسفة التنوير هي أن نظرية التقدم سادت عصر التنوير عقب الكشوفات العلمية ، ذلك أن انتشار العقل وذيوع التنوير سيؤدي باالضرورة إلى التقدم. أي إلى التحول التدريجي من الأقل إلى الأفضل سواء في ميدان محدد أوفي مجموع الأشياء.

إن نظرة كهذه إلى تاريخ الإنسانية نابعة من الإعتقاد أن الحاضر ليس تشكيلة مطلقة ، بل هوفترة زمنية سبقتها حالة معينة وتأتي بعدها حالة أخرى لاحقة تكون أكثر قوة وثراءا ، ويكون الإنسان سائرا دائما نحو الأمام ليحقق كماله وسعادته على الارض. 1ويكون الإنسان سائرا دائما نحوالأمام ليحقق كماله وسعادته على الأرض.

ومن هذا المنطلق يمكن القول أن التقدم في القرن الثامن عشر كانت فكرة أو عقيدة تبشر بحياة أرضية تزول فيها كل أنواع الشرور والفساد يدعم فيها الخير والفضيلة هذا من جهة ، ومن جهة أخرى أدى إنتاج الذي اعتبره (فولتير) الاروات المادية إلى انتشار الترف أفضل ما جلبته الحضارة للإنسان. ومن هنا ظهر الترابط بين التقدم المادي والتقدم الأخلاقي.

وقد أكد الموسوعيون\*\* (les encyclopedistes) أن الترف (le luxe) يزيد من سعادة الإنسانية ويساهم في تقدم الدولة. بالإضافة إلى " فولتير" كان " ترغو" (Turgot)

\*- فولتير: من أكبر مؤرخي فرنسا وعين بالأكاديمية عام 1746 ولد في باريس من أسرة ثريه، درس في مدرسة لويس اليسوعية، أدى أسلوبه اللاذع إلى نفيه من باريس إلى هولندا ثم إلى سجنه 11 شهرا. فيه نزعة الشك الديكارتية، وقد أعجب به نيوتن كثيرا.

<sup>1 -</sup>Georges Gusdorf : les principes de la pensée au siecle des lumieres, paris payot. 1971, p.311

<sup>\*\*-</sup> الموسوعيون : هم جماعة من رجال العلم والفن والأدب شاركوا في تأليف الموسوعة التي تعد أكبر إنجاز طبع في القرن الثامن، عشر وقد كان يشرف على تنظيمها كل من" ديدور و" و" دالمبير".

(1727-1781) من اكبر المدافعين عن التقدم المستمر للإنسانية ومقالته: " لوحة فلسفية عن التقدم المتتالى للفكر البشري " سنة 1730.

« Tableau Philosophique des Progrès Successifs de Lesprit Humain » 1730. وقد قرر" ترغو" أيضا أن الحضارة عملية تراكمية وأن كل تطور حضاري يعجل بالتقدم.

وكانت أول محاولة لإقامة نظرية عن التقدم على يد فونتنيل B.Fontenelle ( 1757-1657) وتقوم نظريته على أن استمرار تجمع المعرفة العلمية يهييء السبيل أمام البشرية لتحقيق التقدم والنمو.

ويمكن أن نلمح لفكرة التقدم وجود في كتابات بعض الفلاسفة في أواخر عصر النهضة من بينهم " فرنسيس بيكون " (1561 -1650) ولعل ما يشير إلى فكرة التقدم في أعمال " بيكون " ما كتبه عن« المنفعة كفاية للمعرفة، وأن من أهم أهداف المعرفة تحسين حال الإنسان ، وزيادة فرص سعادته، وتقليل آلامه ، وأن الهدف الرئيسي من التعرف على حقائق العالم الطبيعي، هوبسط سلطان الإنسان على الطبيعة ، وهذا مايعبر عن مبدأ التقدم ». أ

أما كوندرسيه\* (Marie Jean Antoine De Condorcet) فكان هو الآخر من المنادين بتاريخ بشري قائم على التقدم

المتواصل، كما أنه أكد على حتمية التقدم في جميع جوانب الحياة الإنسانية. ويعد كتابة " لوحة تاريخية لتقدم الفكر البشري " نصا شاهدا على مدى أصالة فكرة التقدم.

فمثل كوندرسيه نموذجا آخرا من المفكرين المعتنقين لنظرية التقدم معبرا في ذلك أيضا عن عصر التنوير، ويتمثل تصوره للتاريخ الماضي من أجل الحاضر والمستقبل فيما قدمه من لوحة تاريخية لتقدم العقل البشري.

فقسم كوندرسيه تاريخ البشرية (الإنسانية) إلى تسعة مراحل كبرى لكل واحدة منها مميزاتها الخاصة وهي على النحوالتالي:2

المرحلة الاولى: حيث اجتمع الأفراد على هيئة عشيرة فيها صنع الإنسان أسلحته وكان رؤساء العشائر يحددون التنظيم الإجتماعي والسياسي والأخلاقي، تكونت

<sup>1 -</sup>BACON (Francis) : Du Progrès et de la promotion des savoirs, trad, avant-propos — et notesde LE DOEUFF. Michèle, Gallimard, Paris. 1991.p. 55

<sup>\*-</sup> كوندرسيه: رياضي فرنسي وفيلسوف وسياسي ومؤرخ للعلوم ومصلح إجتماعي ، ومن الفلاسفة الموسوعيين ، كان صديقا لكل من فولتيروترغو أسهم في تحرير ملحق دائرة المعارف وفي اكتشاف نظرية الإحتمالات وإمكان تطبيقها في العلوم الإجتماعية.

<sup>2-</sup> Condorcet (Antoine) : Esquisse d'un Tableau Historique des Progrès de L'esprit Humain 1793 , Paris : édition sociales,1971.p.111

لدى الإنسان مفاهيم بدائية عن الكون، كانت بداية الطب بالسحر، عرف الأعشاب الطبيعية ولكنه كون حولها معتقدات سحرية.

المرحلة الثانية: عصر الأقوام الرعاة ، حيث استأنس الإنسان الحيوان لتحسين طرق معيشته، وقد ظهرت بعض الحرف كصناعة النسيج، وعرف الإنسان طريقة المقايضة وتزايد سلطان السحرة بسلطة دينية وأصبحت لهم امتيازات. 1

المرحلة الثالثة: عصر الزراعة واختراع الكتابة: تيس قيام الزراعة في مناخ ملائم وتربة صالحة وقد عاون الإنسان في ذلك بعض الحيوانات التي استأنسها وابتكر بعض أدوات الزراعة ونظرا لتعلق المزارعين فقد خضعوا أحيانا للغزاة، فكان أن نشأ الرق ، وتكون النظام الإقطاعي: نبلاء يرثون ورقيق مرتبط بالأرض.<sup>2</sup>

ونظرا لحاجة المزارعين إلى تصريف منتجاتهم فقد نشأت المدن ، كذلك نشأت بعض العلوم المرتبطة بالزراعة كالمساحة والحساب ، وكان لا بد من التدوين وكان في مبدأ أمره مقصورا على طبقة الكهان.

المرحلة الرابعة: من التدوين إلى تقسيم العلوم، تمثل هذه المرحلة الخطوات الأولى في تقدم الفكر البشري، تلقى اليونان تراثا واسعا وفنونا عديدة ومعارف علمية ومعتقدات دينية من الشرق وامتاز اليونان لأنها لم تكن بها طبقة كهان تحتكر العلم كما كان حال الشرق فنشأ الفكر حرا.

نشأت الرياضيات على يد فيثاغورس ، وفكرة الآلية عند ديمقريطيس ، ولكن مفكري اليونان أساءوا حين لم يأخذوا بالتجربة ، وحتى حينما حاول سقراط أن ينزل الفلسفة من السماء إلى الأرض أعادها أفلاطون إلى السماء ، ومع ذلك كانت لهذا العصر إسهامات جوهرية تمثلت في علوم رياضية منظمة وعلوم سياسية نشأت عن تنوع الدساتير اليونانية كما ازدهر الأدب والمسرح والفنون الحملة.

المرحلة الخامسة: عصر تقدم العلوم منذ تقسيمها: وتبدا هذه الفترة بأرسطو وهولم يحصر العلوم في تصنيفه فحسب بل وطبق المنهج الفلسفي على الخطابة والشعر، وفي الوقت نفسه استقلت بعض العلوم كالرياضيات والطب.

ولما خضعت اليونان للدولة الرومانية، أقام بعض العلماء في مدينة الإسكندرية بعيدا عن استعباد روما التي كانت تبسط سلطانها على جزء كبيرمن العالم القديم

<sup>1-</sup> المرجع السابق: ص. 72

<sup>2-</sup> أحمد محمود صبحى: في فلسقة التاريخ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، 1999 ص. 59

<sup>3-</sup> المرجع السابق:ص.72

، وقد أخذت هذه عن اليونان الفن والأدب ولم تقدم سوى شيئين: التشريع ومعبد البانثيون حيث كانت تعبد كل الآلهة مما هيأ الأذهان إلى فكرة الإله الواحد.  $^1$ 

لقد اتفقت عشرون فرقة دينية يهودية ومصرية على مقاومة ديانة الإمبراطورية ولكنها كانت متنازعة فيما بينها وأخيرا ذابت كلها في المسحية، وقد صاحب انتشار الدين الجديد ضعف الإمبراطورية وتدهور العلوم والفلسفة، ولم تكن وسائل انتشار التقافة ميسرة فكان صدور أمر من الإمبراطور كفيلا بإغلاق المدارس الفلسفية ومن ثم نهاية الفلسفة اليونانية.

المرحلة السادسة: من انحطاط العلوم الى بعثها: انحدر العلم وانتشر الجهل وشاع الفساد وساد حكم القوة ، فدمرت غزوات البرابرة حضارة الرومان بآدابها وفنونها ورخائها. ومن ناحية أخرى أدخلت الكنيسة تنظيما إقطاعيا يؤدي بالشعوب إلى الوقوع فريسة اضطهاد ثلاثي: الملوك والقادة العسكريون والكهنة، كان الكهنة يملأون الفكر بخرافات ويحرضون الأمراء على إعدام وحرق من يستنكر أباطيلهم.

أما في الشرق فقد حمل المسلمون تراث اليونان وتقدمت بعض العلوم وكان ذلك كافيا لتنبيه أوربا من غفلتها وإن لم يحل ذلك دون عودة المسلمين إلى غفوتهم.

المرحلة السابعة: من بعث العلوم حتى اختراع الطباعة:

ثمة أربعة أسباب نبهت الفكر الإنساني وأيقظته من سباته:

1- النفور من تسلط الكنيسة وفقدان الاحترام لرجال الدين الامر الدى انعكس على الدين نفسه.

2- تحرر بعض المدن وسعي بعض الملوك إلى نيل تأييدها ضد النبلاء.

3- الحروب الصليبية: وهذه وإن كانت وليدة التعصب فإنها جعلت المسهمين فيها يحتكون بالعالم الشرقى وحضاراته وعلومه.

4- نشأة الجامعات التي أصبحت مراكز الفكر.

وقد ظهرت في هذه الفترة عدة اختراعات كالطواحين الهوائية وأدوات قياس الزمن والبوصلة ومعامل الورق واكتشاف البارود، ومع ذلك لم يتخلص العقل تماما من المتاهات اللاهوتية.3

المرحلة الثامنة: من اختراع الطباعة حتى طرح نير السلطات التقليدية:

إن ثلاث وقائع كان لها أهميتها في هذه المرحلة هي: اختراع آلة واحتلال المسلمين القسطنطينية واكتشاف العالم الجديد ، كانت هناك علامات على الطريق

<sup>1-</sup> أحمد محمود صبحي: في فلسقة التاريخ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، 1999ص. 59

<sup>2-</sup> المرجع نفسه ، ص.60.

<sup>3-</sup> المرجع السابق:ص.64

أهمها بعث الفكر الحر، وقد تجلى ذلك في الإصلاح الديني، إن قيام البروتستانتية يعني أنه لكي يكون المرء مخلصا لدين المسيح لا بد أن يبدأ برفض تعاليم قساوسته فكانت دعوة مارتن لوثر تعبيرا عن نصف التحرر، وتمثل النصف الثاني في تجديد الفكر الحر، فظهرت أفكار حقوق الشعب وتقييد حرية الملك كما ظهرت في العلوم مناهج جديدة، وبالرغم من ذلك لم يتحرر الفكر تماما لأن التربية ظلت في أيدي رجال الدين، كما كانت الأفكار الجديدة تلقى اضطهادا رسميا دينيا. المرحلة التاسعة: ظهور بيكون وجاليلوو ديكارت:

لقد بين بيكون المنهج التجريبي لدراسة الطبيعة وحث على الملاحطة والتجربة أما جاليليوفقد أحدث ثورة في الفلك ، كما أفاد ديكارت بمنهجه الرياضي وإن أخطا حين لم يعط التجربة حقها.<sup>2</sup>

لكن الملفت للإنتباه في هذا الترابط الموجود بين مرحلة وأخرى ، بحيث نجد أن كل مرحلة تمهد لفترة أخرى أكتر تقدما وازدهارا، بالإضافة إلى هذه المراحل رسم كوندرسيه مخططا لمرحلة عاشرة خصصها للتقدم الذي سيحققه الفكر البشر في المستقبل.

و على هذا الأساس بنى كوندرسيه تفاؤله لمستقبل الإنسانية يزول فيه الظلم بين الأمم وتعم فيه المساواة بين أفراد الشعوب ويحقق الإنسان كماله الحقيقي.

إن ما يترتب حسب اعتقاد كوندرسيه هوتحسين مستمر ودائم لحياة الإنسان. وفي هذا السياق يقول: « أية صورة رائعة للجنس البشري عندما يتحرر من قيوده ، وينعتق من عبوديته ، فكأنه ينعتق من أعداء التقدم ، ثم يسير بخطى ثابتة أكيدة على طريق الحقيقة والفضيلة والسعادة»3.

كما أكد فولتير بأن التقدم يتم نحوالكمال ، ومن ثم فإن أكثر عصور التاريخ تدهورا وركودا في نظره هوالعصر الوسيط حيث الحرب التي أثارها التعصب الأعمى من البابوات ورجال الكنيسة وحيث الفظائع المشينة التي تولدت عن تلك الحروب ، كانت الأحقاد متحكمة والأهواء سائدة ولم يكن هناك مجال لتحكم العقل ، كانوا يلبسون مسوح الرهبان وهم سفاكودماء متحالفون مع ملوك مستعبدين طغاة ، ارتكبوا أبشع الفواحش ثم غرروا بالجماهير الساذجة ببيع العفوعن المعاصي بصكوك الغفران ، إن المؤرخ يجب أن يرفع شعار: اسحقوا الفجور! من أجل إزاحة أكبر عقبة في سبيل تقدم الجنس البشري. 4

<sup>1-</sup> المرجع السابق:ص.66

<sup>2-</sup> المرجع نفسه ،ص.67

<sup>3-</sup> Condorcet : Esquisse d'un Tableau Historique des Progrès de L'esprit Humain ,p.284

<sup>4-</sup> آلبان ويدجيري:المذاهب الكبرى في التاريخ،ترجمة ذوقان قرفوط،دار العلم،بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، 1979، ص. 195

هكذا لم يجد فولتير في العصر الوسيط شيئا جديرا بالتقدير حتى الفن كانت تسوده الخرافة كما كانت الحياة العقلية في العصر الوسيط خالية من أية فضيلة، أما الفلسفة المدرسية فابنة غير شرعية لفلسقة أرسطوبعد أن شابتها ترجمة مشهوهة وسوء فهم ومن ثم أساءت إلى العقل أكثر مما نفعته. 1

وتمتد حملة فولتير على الكنيسة ورجال الدين الى المؤرخين الذين انطوت نظرتهم إلى التاريخ على الإيمان بالعناية الإلهية، أما النظرة الإسكاتولوجية فترتبط في المسيحية بعقيدة الخطيئة الأصلية ، تلك العقيدة التي حطت من قدر الطبيعة البشرية وألقت ظلا قاتما على حياة الإنسان على الأرض، ومن ثم فقد انتقد باسكال لأنه تعمد أن يصور البشرية بصورة ممقوته لما تتضمنه من شر لازم عن الخطيئة الأصلية، ولم يجد فولتير في الإسكاتولوجية التي لا تجعل الحياة من هدف إلا الإعداد للموت ، لم يجد فيها إلا فكرة تحول دون تقدم البشرية، ومن ثم فقد دافع عن قيمة الحضارة و عن مستقبل الإنسان على الأرض فالحياة في باريس ولندن وروما فضل من جنة عدن!. 2

لقد تحرر الإنسان من الجهالة والخرافة في العصور التي يحكم فيها العقل. إن التقدم انتصار لقوى النور على الظلام حيث يكون العقل هوالمرشد، والقرن الثامن عشر أكتر القرون استنارة وتقدما بفضل سيادة النزعة العقلية من جهة والإنجازات في مجال العلوم الطبيعية عن كل قرن سبقه ، ليس في وسع الإنسان إلا أن يتفاءل بالنسبة للمستقبل اذ ستخطوسيطرة العقل خطوات أبعد كما أن الصناعة ستصبح أكثر أكثر تطورا بفضل التحسينات والابتكارات في مجال التكنولوجيا وبفضل سحق الخرافة والجهالة المتمثلين في سلطة الكنيسة اذ ستظل الحروب الدينية والمذهبية وإن كان هذا لا يعني نهاية الحروب تماما اذ ستظل الحروب لدوافع سياسية.

على أن ذلك لا يعني أن حركة التاريخ دوما حركة صاعدة، وإلا فكيف انتكست الدولة الرومانية بعد تقدم وازدهار، وكيف سادت العصور الوسطى التي أدانها بعد العصر الكلاسيكى، ليس التقدم إذن متصلا إذ قد تحدث مفاجآت، وإذا كان العقل كفيلا بعلاج الآفات التي يتعرض لها الإنسان كالخرافة والجهالة فإن الدواء الذي بشفي المرضى قد يهلك مريضا، كذلك تكون أخطاء التاريخ وانتكاساته، قد تثور الأحقاد أوالتعصب ومن تم ترتد الحضارة، ومع ذلك فيمكن التفاؤل بصدد إمكان العقل إحراز التقدم في العلوم والاكتشافات.

<sup>1 -</sup> أحمد محمود صبحي: في فلسفة التاريخ. ص. 58

<sup>2-</sup> إيميل بريهيه: تاريخ الفلسفة، القرن السابع عشر، ترجمة: جورج طرابيشي، الجزء الرابع، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة الألي، 1983، ص. 33

واستمر التقدم في العلوم في الرياضية والفلكية والفيزيائية خلال القرن السابع عشر حتى إذا جاء القرن الثامن عشر تمثل التقدم في شخصيات فولتير ومونتسكيو وتارجو. ومن ناحية أخرى أشعلت غباوة الحكام لهيب الثوريين الامريكية والفرنسية فانتشرت افكار المساواة والحرية.

لن يتوقف سير الإنسانية بهذه المراحل إذ لا بد أن تخطوقدما نحوالمساواة والتخلص من العبودية ، وليست المساواة سياسة فقط وإنما اقتصادية متمتلة في توزيع الثروات وتقسيم التركات والتأمين الاجتماعي يحدوا الإنسان الأمل في مستقبل مشرق قائم على احترام حقوق الفرد وتقدم العلم ، وبذلك تسير الإنسانية نحوسعادة فكرية وخلقية واجتماعية. 1

سادت نظرية التقدم عصر التنوير عقب الكشوف العلمية في القرن السابع عشر الأمر الذي دعم ثقة الإنسان في المستقبل واستعلائه على الماضي، فلم تكن نظرية التقدم مجرد آراء يرددها مفكرون وإنما كانت اقتناعا لدى أهل ذلك العصر.

وقد أسهم فلاسفة عصر التنوير بأفكار جديدة في الدراسات التاريخية إذ جعلت نزعتهم المتحررة رواد التقد التاريخي في العصر الحديث، فقد وضعوا كل شيء موضع النقد والفحص الأمر الذي خلص التأريخ من كثير من الأخطاء ، ثم هم أول من وسع أفق الأوربي في نظرته إلى التاريخ إذ لم يصبح اهتمامه محصورا في تاريخ اليونان والرومان دون سائر الحضارات، ولم يصبح الشعب العبراني هووحده الجدير بالاعتبار بين شعوب الشرق القديم، لقد أصبحت نظرة المؤرخ أكثر تحررا وأبعد عن التعصب الديني والقومي.

كذلك تجاوزت نظرية التقدم بمؤرخي عصر التنوير علاقات السياسة وأخبار الحروب لأن هذه لا تكشف عن شيء من التقدم، تجاوزتها إلى أوجه النشاط الإنساني ممثلة في العلم والفن والفلسفة والأدب والتكنولوجيا، فالتاريخ الحق هوتاريخ الفكر الذي يكشف عن تقدم العقل البشري، ومن ثم أصبحت وحدة الدراسة التاريخية هي الحضارة.

واستمرت نظرية التقدم سائدة طوال القرن التاسع عشر، وإن أصبح للتقدم معان متعددة:

1- معنى تطوري: \*بعد أن دعت نظرية التطور إلى مفهوم التقدم حتى التبست به، إنه وفقا للتطورين تصبح الطبيعة الإنسانية أنبل حصيلة لعملية التطور ذاتها ومن

1- أندرسيه - كريسون : تيارات الفكر الفلسفي من القرون الوسطى حتى العصر الحديث ، ترجمة ، نهاد رضا ، منشورات عويدات ، بيروت ، لبنان

<sup>\*-</sup> يلاحظ الخلط بين التطور والتقدم، فالتطور تعديل بيولوجي فيزيولوجي الكائنات الحية وفقا لقانون الإنتخاب الطبيعي بينما التقدم غيجاد انماط جديدة لاسلوب حياة الانسان تكشفعن اصالته وابتكاره

ثم فإن التقدم التاريخي متضمن في قانون الطبيعة، ذلك أنه لما كانت عملية التطور حتمية وقد أدت بالإنسان أن يصبح على رأس الكائنات الحية كان معنى التقدم متضمنا في الطبيعة ذاتها، فالإنسان بوصفه إبنا للطبيعة خاضع للقانون الطبيعي ومن ثم فإن مسار التاريخ لا بد أن ينطوي على تطور نحوما هو أسمى.

2- معنى فلسفي مذهبي : حيث اتخذ مفهوم التقدم طابع نظرية شاملة في فلسفة التاريخ فهوتقدم نحوحرية الروح بوعيها لذاتها لدى هيجل ونحو المجتمع اللاطبقي لدى ماركس.

3- معنى سياسي: مكن له المد الإستعماري في القرن التاسع عشر، فحين وصلت الإمبراطورية البريطانية إلى أوج عظمتها أصبح التقدم قضية مسلما بها لدى المؤرخين، فالتاريخ عند لورداكتون علم التقدم ويجب أن يكتب على أنه تقدم الإنسان، ولقد أشار برتراند رسل إلى أنه نشأ وسط تيار جارف من التفاؤل في العصر الفيكتوري.

4- معنى حضاري: نتيجة لتقدم العلم من جهة وتطور الأنظمة السياسية نحوالديمقر اطية من جهة أخرى ، فشاعت أفكار السيطرة على قوى الطبيعة وتسخيرها لصالح الإنسان وسعادته، يقول وامبيه: سيشهد المستقبل نموا لاحد له لسيطرة الإنسان على الطبيعة وتسخيرها لصالحه، كما شاع الحديث عن الحرية السياسية والحقوق المدنية وإلغاء العنصرية. 1

هكذا بدا لأنصار التقدم مقدرة الإنسان على أن يتم من الإنجازات ما يمكنه من أن يستبدل بالفردوس الديني الأخروى فردوسا علمانيا دنيويا، فالحياة في باريس ولندن وروما أفضل عند فولتير من جنة عدن.

لقد ارتبطت فكرة التغير في أذهان العلماء بالتقدم، التقدم من البسيط إلى البسيط إلى المركب من ناحية، والتقدم من الأقل تقدما إلى الأكثر تقدما من ناحية أخرى.  $^2$ 

لقد بينا أن فكرة التقدم أنها وليدة عصر الأنوار من خلال فلاسفة القرن الثامن عشر المرتبطة بالحركة الثقافية الأنوارية. إلا أن هناك من يقول أن اليونانيين هم أول من آمن بهذه الفكرة وعمل بها ولها، وأنها ليست فكرة حديثة النشأة نسبيا. فلقد آمن اليونانيين بأن الحضارة الإنسانية إنما تتقدم على أيديهم خطوات واسعة إلى الأمام، فانعكست هذه النظرة على رؤيتهم للتاريخ الإنساني فرأوأن جوهره هوالتقدم وأن غايته هي تحقيق أكبرقدر من الرفاهية للإنسان بحيث يقترب البشر

<sup>1-</sup> أحمدمحمو دصبحى: في فلسفة التاريخ، ص. 185

<sup>2 -</sup> عبد الحميد محمود سعد: دراسات في علم الاجتماع التقافي (التغير والحضارة) مكتبة نهضة الشرق، القاهرة 1980.

شيئا فشيئا من تحقيق النموذج الأمثل للحياة الأخلاقية والإجتماعية. 1 فكان بروتاجوراس (421-490 ق.م) من أشد المؤمنين بفكرة التقدم الإنساني، فعبارته الشهيرة " أن الإنسان معيار الأشياء جميعا" تشير بوضوح إلى أن كل فرد من أفراد البشر إنما يصنع حياته بنفسه باعتباره المقياس لوجود الأشياء، وباعتباره معيارا للخير والشر على أساس ما ينفعه في حياته.

لقد كان من أبرز النتائج التي استنبطها بروتاجوراس من عبارته تلك أن الإنسان هوصانع حضارته بنفسه لأن الآلهة - حسب نص الأسطورة التي أطلقها في المحاورة التي أسماها أفلاطون بإسمه - لم تهب الإنسان شيئا حينما وزعت الصفات بين الكائنات. ولما حانت لحظة خروج الإنسان إلى ضوء النهار سرق برومثيوس له الفنون الآلية الخاصة بهيفايستوس ( إله البراكين والنار والحدادة ومدرب الصناع) وأثينا (آلهة الحكمة والمهن الفنية) ومعها النار وأعطاها للإنسان لتساعده في حياته. وقد حوكم بروميثيوس من قبل الآلهة على فعلته هذه الإنسان لتساعده في حياته وقد عولم تترع الإنسان اللغة والأسماء وعرف تشييد المساكن وصنع الملابس والأحذية والفرش وأقام من الأرض دعامة"، وكان المساكن وصنع الملابس والأحذية والفرش وأقام من الأرض دعامة"، وكان الحيوانات المفترسة بالتدمير...ولم يكن لديهم فن حكومة تكون الحرب جانبا منهوبعد مدة كانت الرغبة في حفظ الذات داعيا لهم ليتجمعوا في مدن ".2

لقد صنع الإنسان إذن مظاهر تقدمه بنفسه بما فيها الأخلاق والفضائل "فهي شيء اكتسبه الانسان نتيجة لما بذل من جهد، وإذا كان زيوس- كما يقول بروتاجوراس في نفس الأسطورة- قد تدخل وأرسل هرمس لينعم على البشر بالعدالة والإعتدال، فإن هذا كان لخشيتة أن يتعرض النوع البشري للفناء نتيجة لعوامل التنافس والصراع، كما أن هذا التدخل على فرض صحته قد جاء بعد أن بدأ الإنسان فعلا في تشكيل حياته الإجتماعية والسياسية وكان من الطبيعي أن يصل الإنسان شيئا فشيئا إلى تحقيق العدالة والنظام وأن ينخرط كل فرد في هذا الإطار الإجتماعي العام: لأن "عدم قدرته على المشاركة فيه معناه أنه سيعرض للقتل" 3

إن هذه الرؤية لبروتاجوراس حول أصل الحياة الإجتماعية والسياسية وأصل الفضيلة تجعله أقرب ما يكون الى ما عرف في العصر الحديث بنظرية العقد الإجتماعي التي نالت شهرة واسعة وأهمية متزايدة في القرنين السابع عشر

<sup>1-</sup> مصطفى النشار: من التاريخ إلى فلسفة التاريخ ( قراءة في الفكر التاريخي عند اليونان) دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة 1997 ص 70

<sup>2-</sup> مصطفى النشار من التاريخ إلى فلسفة التاريخ قراءة في الفكر التاريخي عند اليونان ،ص.75

<sup>3-</sup> المرجع السابق، ص 76.

والثامن عشر من خلال تطويرها على يد توماس هوبز، وجون لوك ، وجون جاك روسو، إذ أن جوهر المجتمع المدني قد يكون على أساس صورة معينة من صور الإتفاق بين البشر وهويتطور بتطور وعيهم وتبعا لحاجاتهم.

ولما كان بروتاجوراس قد استبعد الفعل الإلهي أو العناية الإلهية من حياة الإنسان وتاريخه، واعتبر أن تطور الحياة البشرية إنما يقوم على نوع من الإلتحام والترابط بين العلم والعمل حيث يقول في هذا السياق: " لا خير في نظر بلا عمل أوفي عمل بلا نظر". ويقول كذلك: " لا يتأصل التعليم في النفس إلا إذا ذهب إلى الأعماق ".

معنى قوله هذا أن بروتاجوراس يعد أقرب ما يكون الى آراء " فولتير" و" كوندرسيه " وهما من أبرز أنصار نظرية التقدم في القرن الثامن عشر. تلك النظرية التي يرى دعاتها مثلما يرى بروتاجوراس أن تقدم الإنسانية مرهون بما يقدمه العلماء والمفكرون من نظريات دافعة إلى التقدم من ناحية، ومحررة الإنسان من الجهالة و الخرافة من ناحية أخرى.

وعلى أية حال، فإنه على الرغم من اقتران النظريتين معا لدى بعض أعلام الفكر اليوناني قد يشير إلى عدم نضج الوعي التاريخي لديهم وإلى وجود بعض الخلط بين مفهومي ( التطور والتقدم ) ، وبين المفهومين معا ومفهوم النظرية الدورية في تفسير التطور التاريخي للحضارة الإنسانية . فعلى الرغم من ذلك فإن تعبير بروتاجورس عن نظرية التقدم كان واضحا ولا لبس فيه أوغموض. ولا شك أن هذا الوضوح الذي اتسمت به رؤية بروتاجوراس كانت من تأثير مادية أستاذه " ديمقريطس" وتفسيره للعالم الطبيعي تفسيرا آليا لا دور فيه للألهة ولا تدخل منها في شؤون البشر. وربما كان ذلك أيضا هوما أثر بشدة في رؤية أبيقور والأبيقوريين الذين أحيوا النظرية الذرية القديمة في تفسيرها للعالم الطبيعي في نهاية القرن الرابع وبداية القرن التالث قبل الميلاد ، وطورورها فيما يتعلق بتفسير التاريخ الإنساني، حيث رفض الأبيقوريون تلك الفكرة الأسطورية عن العصر الذهبي والإنحطاط الذي أصاب الحياة البشرية بعده لأنها تتعارض بشكل واضح مع نظريتهم القائلة بان العالم قد تشكل آليا من الذرات بدون تدخل من الألهة. أ

لقد تطورت الحياة البشرية في نظر الأبيقوريين من الحالة الأقدم التي كانت تشبه حالة الحيوانات وكانت حياة بائسة إلى حياة حضارية بلغوها بجهدهم وعلومهم وليس بإرشاد من الخارج اوكنتيجة لخطة أولية. إن حياة الإنسان قد تطورت عن طريق ممارسة الذكاء الإنساني عبر فترة طويلة من الزمن. وقد تم

<sup>1-</sup> ألبان ويدجيري: المداهب الكبرى في التاريخ ، ص. 56

هذا التحسن التدريجي في الحياة الجينياالوجيا والكرونولوجياالبشرية مند اكتشاف النار واستعمال المعادن واختراع اللغة والحياكة ونموالفنون والصناعات والملاحة و تطور الحياة الأسرية وإقامة نظام الإجتماعي بواسطة الملوك والقضاة والقوانين وتأسيس المدن.

وكانت الخطوة العظيمة الأخيرة في تحسن ظروف الحياة في رأي لوكريتيوس أشهر الأبيقوريين في القرن الأول قبل الميلاد هي الفلسفة التنويرية لأبيقور الذي بدد الخوف من القوى الخفية وقدا الإنسان من الظلام الفكري إلى النور. أن الفلاسفة الأبيقوريين على حد تعبير "بيري" قد خطوا بالفعل خطوة هامة في اتجاه مذهب التقدم حينما نبذوا نظرية الإنحطاط وحينما اعتبروا أن الحضارة قد خلفتها سلسلة من التحسينات المتوالية التي أنجزها جهد الإنسان وحده وإن كان يعيب عليهم نظرتهم الآنية للتاريخ الإنساني، فهم على حد تعبيره لم يتطلعوا إلى عملية مطردة ومتواصلة لمزيد من التحسن في المستقبل.

والحقيقة التي نراهاواضحة أن رفض الأبيقورية لنظرية الإنحطاط الإنساني وكذلك رفضهم التدخل الإلهي في التاريخ ومحاربتهم في ثنايا هذا وذاك لكل أشكال الخرافة التي سادت في العصر اليوناني يفتح الطريق تلقائيا إلى النظر إلى المستقبل بعين متفائلة. فالإنسان الذي تخلص من كل أشكال الخوف وتسلح بالعلم وأقبل على العمل سيحقق التقدم المطرد في مستقبل أيامه ولن يتوقف إيمانه بإمكانية تحقيق هذا التقدم المنشود إن لم يكن اليوم فغدا أوبعد غد.

إن فكرة الأيقوريين عن التقدم أكثر شمولا واتساعا عن مثيلتها لدى بعض الرواقيين ،فالرواقيون عامة كانوا من أنصار النظرية الدورية في تفسير التاريخ لانهم آمنوامثل هيرقليطس بظاهرة الإحتراق الكلي للعالم، كما اعتقدوا من جانب آخر بالعناية الإلهية التي تحيط العالم بما فيه من بشر بكل الرعاية وترسم لهم قدر هم المحتوم.

وما أشبه هذا الكلام "لسينكا" الذي واجه لحظة إعدامه على يد ليرون بشجاعة نادرة بما كتبه المركيز دي كونرسيه فيلسوف التنوير والتقدم وهو يواجه خطر الإعدام بالمقصلة في بيانه المليء بالتفاؤل حول التاريخ بوصفه تقدما مطردا للبشرية نحوا لحق والسعادة حيث كتب يقول: "إن قابلية الكمال يمكن أن تعد من القوانين العامة في الطبيعة وان الطبيعة لم تضع أمامنا أي حدود"

إن فكرة التقدم عند سينكا قد تركزت في ايمانه بتقدم المعرفة واعترافه بقيمة العلم في صنع هذا التقدم، وان كان فيما يرى بيري لم ينظر لما سيسجله هذا التقدم من

<sup>1-</sup> مصطفى النشار: من التاريخ الى فلسفة التاريخ ( قراءة في الفكر التاريخي عند اليونان)،ص.54

منافع للجماعة البشرية ولم يتوقع من تقدم المعرفة أي تحسين للعالم، بينما ترتبط فكرة تقدم المعرفة بفكرة التقدم الاجتماعي

عند كوندرسيه ، فتقدم المعرفة عنده يعد دليلا على مسيرة الإنسان التي لا تتوقف نحو التقدم الفكري وتقدم الحرية والفضيلة واحترام الحقوق الطبيعية.

وربما يرجع الفرق بين نظرية "سينكا" ونظرية "كوندرسيه" إلى أن الثاني كان ينظر إلى مسار التاريخ مثلما كان ينظر إليه كل دعاة التقدم والتنوير في العصر الحديث على أنه يسير قدما إلى الأمام أي على نحومستقيم، بينما ارتبط إيمان سينكا بنظرية التقدم بالنظرية الرواقية العامة في تفسير الطبيعة، تلك النظرية القائلة بالاحتراق الكلي للعالم بما يترتب على ذلك من ضرورة الاعتقاد فيما يتعلق بالتاريخ البشري بنظرية الانحلال والفناء والفساد. فالحياة الإنسانية ككل يجرى تدمير ها دوريا إما بالنار وإما بالطوفان، وكل دور يبدأ فيه الناس حياتهم ببساطة وبدائية سمتها الجهل وعندما يتقدمون بالعلم والمعرفة وتزدهر لديهم الفنون والأداب والاختراعات نتيجة لما يسببه التقدم العلمي والتقني من اختراعات وفنون وآداب تيسرحياة الترف والرذيلة.

ولعل ذلك الخلط بين نظرية التقدم والنظرية الدورية في تفسير التاريخ على النحوالدى رأيناه عند سينكا يوضح أنه لم تكن الفواصل اتضحت بعد بين هذه المصطلحات التي هي بلا شك حديثة النشأة، كما يوضح من جانب آخر ان رؤية الفيلسوف اليوناني للتاريخ لم تنفصل مطلقا عن رؤيتة للطبيعة. وربما يكون بروتاجورس وبعض أقرانه من السوفسطائيين هم الإستثناء بين هؤلاء الفلاسفة اليونان لأنهم لم ينشغلوا بقضية تفسير العالم الطبيعي بقدر ما شغلتهم قضايا الإنسان وكيف يصنع تقدمه من خلال إمكانياتة الذاتية وقدراته المعرفية والعملية الخلاقة.

بالرغم من الأفكار الرائعة التي قدمها مفكرو عصر التنوير، وأسهموا بها في إحدات ثورة شاملة في مفهوم التأريخ، فإن هذا لا يحول دون بعض مآخذ عليهم، لقد حكموا على عصور الماضي بمعايير حاضرهم ومن ثم كان نقدهم العنيف للعصر الوسيط، وقد انتقلت حملتهم على رجال الدين إلى أن مست الدين نفسه إذ لم يصبح في نظرهم عاملا مهما من عوامل تشكيل الحضارة، بل إن حملتهم على الخرافة والفكر الغيبي قد تناولت الدين، إن النزعة التحررية سلاح فوحدين، إنها تفيد في النقد التاريخي، ومع ذلك وبالرغم من إيمان مؤرخي هذا العصر بالتقدم بما تتضمنه من معنى التغير، فقد أقاموا أفكارهم على أساس وحدة الطبيعة البشرية، إنهم لم يحاولوا فهم الماضي في ضوء الحاضر وإنما في ضوء قيمهم وأحكامهم كأن هذه القيم والأحكام ثابتة مطلقة.

إن التقدم يجب أن يتخذ مفهوما أعمق من مجرد تحرر الفكر من - السلطة دينية أوسياسية - فذلك مظهر خارجي للتقدم، إنه كان ينبغي أن يتغلغل المؤرخ في سياق أحداث التاريخ متعايشا معها مدركا طابعها الفردي محاولا الكشف عن باطن مسارها، وهذا ما فهمه وأدركه خصوم هذا العصر من الرومانتيكيين وعلى راسهم هردر.

ومن ناحية أخرى لقد ظن طوال القرنين الثامن عشر والتاسع عصر أن التقدم المادي لا بد أن يحقق السعادة ولكنه اكتشف آخر الأمر أن السعادة نسبية لأنه إذا ارتبطت السعادة بتحقيق الآمال فإن إنسان الماضي كان محدود الآمال قليل المطالب ، لم تكن تفكر ربة البيت قديما مثلا في أجهزة كهربائية تريحها من العمل المنزلي ومن تم كانت بجهدها راضية وبإمكانياتها قانعة، أما الأجهزة الحديثة فقد أثارت لدى المرأة الحديثة طموحا لا يحد طالما لا تقف التحسينات التكنولوجية عند حد.

خلاصة القول أن نظرية التقدم وإن سادت عقول مؤرخي القرنين الثامن عشروالتاسع عشر فإنها لم تتمكن من أن تزيح من تصور الإنسان العادي موجة التشاؤم التي رسخت في أعماقه منذ العصر القديم والتي مكنت لها ظروف العصر الحديث، ويرجع إخفاقها في إشاعة التفاؤل في نفوس الناس إلى أنها لم تتمكن من أن تزيح من تصور الإنسان العادي موجة التشاؤم التي رسخت في أعماقه منذ العصر القديم والتي مكنت لها ظروف العصر الحديث، ويرجع إخفاقها في إشاعة التفاؤل في نفوس الناس إلا أنها لم تتصور التقدم إلا علميا ماديا مغفلة الجوانب الأخرى التي تتطلب الإشباع في الإنسان، فليس التقدم ماديا فحسب وإنما في إعلاء جانب الروح وفي السموالخلقي للإنسان وصدقت عبارة السيد المسيح: "ليس بالحبز وحده يحيى الإنسان.

هذه لمحات من الفكر الكلاسيكي تصور اسلوب أسلوب دراسة التقدم الإجتماعي خلال القرن الثامن عشر، وأهم ما يميز هذه المرحلة، أن المفكرين الإجتماعيين اعتبروا التقدم عملية تدريجية تراكمية مستمرة، وهي في نفس الوقت حتمية لا يمكن لأي عقبات أن توقف سيرها. وبظهور حركة التصنيع التي بدأت في إنجلترا وانتشرت منها إلى كثير من دول العالم بعد ذلك، اتجه المفكرون الإجتماعيون إلى دراسة عمليات التقدم و النمو الصناعي والعوامل الممهدة له والعوائق التي تعترض طريقه، وقد أمكن التوصل في تلك الفترة إلى عدد من النظريات المختلفة بهذا الموضوع ومن أبرزها نظريات كارل ماركس، وماكس فيسر.

وتختلف تلك الفترة عن سابقتها إختلافا واضحا، حيث تزايد عدد العلماء المهتمين بدراسة التقدم، واختلفت أساليبهم في الدراسة عن سابقيهم، فتميزت بالإتجاه

التجريبي والإلتزام بالدقة في صياغة الفروض صياغة تسمح بوضعها موضع الاختبار للتحقق من صدقها أورفضها.

ومع ذلك فقلة منهم هم الذين يستطيعون أن يعلنوا توصلهم إلى شيء من التعميم. ومن هؤلاء "جونار ميردال" Gunar Myrdel" ووالت روستو"

وينادي أولهما بمبدأ يسميه "مبدأ التراكم "Principle of Cumulation وتقوم فكرته على أساس أن النظام الإجتماعي تؤثر فيه مجموعة من العوامل الإقتصادية والإجتماعية، وإذا حدث تغير في جانب، فإن هذا التغير يؤدي إلى حدوث تغيرات مساعدة في نفس الإتجاه الذي اتخذه التغير الأول ، وغالبا ما تكون سرعتها أكبر ومعنى ذلك أن أي نمويتحقق في جانب من جوانب المجتمع ، يستنبع نموا أي تغيرا في نفس الإتجاه السابق وفي باقي الجوانب، وأي تدهور في ناحية معينة يترتب عليه تدهور في باقي الجوانب، وبعبارة أخرى ، تحدث عملية تراكمية إلى أعلى ، إذا كان التغير الأول إلى أفضل والعكس صحيح.

ومن التحولات الهامة في دراسة مقومات التقدم ما اكتشفه السوسيولوجيون والأنتروبولوجيون المحدثون من أهمية للعادات والإتجاهات الإجتماعية، والقيم والثقافة بوجه عام في تحقيق التقدم للمجتمع ، كما تزايد تخصص العلماء الإجتماعيين في تناولهم لموضوعات التقدم بما يساعد على الإستفادة من دراساتهم في تحقيق فوائد عملية، فلم يعد هدفهم تفسير عملية التقدم بقدر ما ارتكز اهتمامهم على الكيفية التى يمكن بها زيادة سرعته.

أن التقدم الإجتماعي هوتحقيق للأهداف ويرى" أندرسون" Aundorson المرغوبة عن طريق القانون الطبيعي ،أوعن طريق الجهد الإجتماعي، وأن هناك معايير وشروطا للتقدم يمكن أن توجه المخططين الإجتماعيين في إحداث نظام إجتماعي أفضل $^2$  أهم هذه المعايير والشروط ما يلي:

### التعقيد والقوة والإستعمال:

فهربرت سبنسر عرف التقدم على أنه التكيف المتواصل مع البيئة، وعلى أنه زيادة في تعقد الأشكال التي ينجم عنها السعادة ، كما ان يؤدي إلى زيادة القوة التي توفر سيطرة إضافية على الطبيعة، فتطوير الطاقة الذرية قد أضاف قوة كامنة وهائلة الاستخدام الإنسان، وبذلك فتنوع الاستخدام يعتبر معيارا رئيسيا للتقدم.

<sup>1-</sup> عبد الحميد محمود سعد: دراسات في علم الإجتماع الثقافي ،(لبتغير والحضارة)، مكتبة نضة الشرق ، 1980: 76القاهرة

<sup>2-</sup> عبد الحميد محمود سعد: در اسات في علم الاجتماع الثقافي ، ص.77.

كالحاجة للصحة وللأمان الاقتصادي وللمعرفة وللمال وللمكانة وحسن المعاشرة الإجتماعية، فنحرز تقدما على قدر قدرتنا المتزايدة على إشباع هذه الإحتياجات.

# الصحة وطول العمر:

فمتوسط عدد السنين التي يحياها الناس هوشيء يمكن تحديده بشكل قاطع، وبين حالة الرفاهية في مجتمع ما، فيحرز التقدم حين يعيش الناس عمر أطول والزيادة في عمر الإنسان تدل على التقدم كنتيجة للرعاية الطبية وللصحة المتحسنة.

## الرخاء المادي:

وهومدى القدرة المتزايدة لأفراد المجتمع ككل للحصول على ضرورات المعيشة، كالغداء واللبس والمأوى ، فكل فرد يجد الفرصة في التمتع بمستوى معيشي مرضي ، وبذالك يمكن للأفراد بعد أن تحرروا من الوطأة الدائمة للفاقة أن يستخدموا قدراتهم لتحقيق غايات أفضل.

### التحسن المعنوى والأدبى:

إذ يأتي التقدم عندما يرقى خلق الأفراد والمبادىء التى تحكم العلاقات الإجتماعية وكذلك المستويات الأخلاقية والروحية، ويكون الدافع الرئيسي خدمة المواطنين. التقدم يشمل تكامل التغيرات لتحقيق الغايات الموجودة: إذ بتحقق التقدم كلما أحرزنا تقدما في كافة هذه المجالات ويرى أن التقدم يحدث أيضا في المجتمع، إن تحركت كافة مظاهر الحياة الإجتماعية بشكل منسق نحوغايات مرجوة ، وأنه ليس من الممكن السير قدما في ناحية معينة في حين يوجد تخلف في أخرى ، فالصحة خير في حد ذاتها، إلا أنها ما لم نتكامل مع التحسن المادي أوالتحسن الخلقي، فهي تستغل بالفعل لأغراض الإنحطاط، وبذلك يمكن القول أن التقدم يتم عبر مراحل التقدم الإجتماعي والإنساني.

- هكذا تبين لنا من خلال فكرة التقدم أنها كانت مرتبطة في الأصل بالتطور الثقافي والإجتماعي وخاصة بميداني الأخلاقيات والروحانيات وبالخصوص بأعمال كوندرسيه وفونتنيل وكونت وديدروودالمبير وفولتيروموتسكيووماركس ومل (أنصار التقدم) فقد خلف التقدم الدى حصل خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر انطباعا في الأذهان باعتباره انقلابا نقل البشرية من طور إلى آخر حيث تصور مفكري الحركة الثقافية الأنوارية بأن الأمر يتعلق بنقلة جذرية، من الجهل إلى العلم أو من الظلام إلى النور، وأصبح يتحدث الموسوعيون الأوروبيون خلال القرن الثامن عشر عن مرحلة مظلمة في تاريخ أوربا هي مادعي بالعصور الوسطى (Moyen âge) أي التي تقع بين مرحلة الإشعاع الإغريقي وفترة النهضة الأوربية. حيث اعتبر التقدم العلمي انقلابا على سلطة الظلام، وفاتحا

الباب أمام مستقبل زاهر وواعد بالإنجازات الإيجابية. فربط العلم بالتحرر والتنوير، في مقابل ربط الجهل بالإستبداد والتحجر.

وبفضل العلم فإن التقدم أصبح مطردا وبدون توقف. وفعلا حركت الكشوفات العلمية المتتالية عجلة التقدم العلمي والصناعي والتجاري خلال هذه الفترة.

فعبر كثير من المفكرين عن الإنبهار بالإنجازات الجديدة واحتقار الماضي واحتقار الثقافات التي لازالت متشبتة بقيم الماضي، وبرزت التصورات التاريخانية والتصورانية والوضعانية، التي تضع الثقافات في سلمية تراتبية معقدة، وهي من المباديء التي قامت عليها فكرة ضرورة نشر التنوير باعتبارها مهمة تحضيرية إزاء مجموع البشرية.

- لكن لوتساءلنا ماذا يمكن أن نقول عن التقدم في العلم عند العرب، هل العلماء العرب كانوا وعي بفكرة التقدم في العلم وبأن المعارف تتقدم ؟.

- وهل يمكن الحديث عن مفهوم التقدم في العلم عند الحديث عن تاريخ العلوم عند العرب، أم أن هذا المفهوم غائب بشكل كلي عن هذه المرحلة من تاريخ العلوم ؟

وبما أن المرحلة التي تهمنا هنا في هذه المذكرة هي المرحلة الغربية فإننا سوف نحاول أن نعرف هل لامس العرب فكرة التقدم وأدخلوها في الحسبان عندما كانوا ينتجون في مختلف المراحل التي مروا بها، أم أنها تدخل في إطار اللامفكر فيه بتعبير - محمد اركون - بالنسبة للعلم العربي ؟

فكرة التقدم في العلم العربي برزت لدى العلماء المسلمين ابتداءا من القرن ( الرابع الهجري - العاشر للميلاد) فكرة حقيقية للتقدم العلمي وإحساس قوي بتميز مساهماتهم في نمو المعارف العلمية.

وقد حل هذا الشعور محل الإعلان عن التواضع والتلمذة الذي كان يطبع نظرتهم في الفترة السابقة إلى الثقافات القديمة وخاصة الثقافة الإغريقية فإن هذا لم يمنعهم من التباهي بتميز المساهمة العلمية في العصر الإسلامي وتفوقها على الموروث من العالم القديم.

<sup>\*-</sup> يعتبر مؤرخواأافكار أن فكرة التقدم في العلم لم تبرز إلا في القرن التامن عشر (أنظر: Condorcet )، غير أن بعض الدراسات القليلة بينت أنها توجد عند بعض العلماء المسلمين منذ القرن العاشر

نؤكد أن التطور البشري والتقدم الإنساني هو عبارة عن سلسلة متصلة الحلقات، وإذاا كان الإنسان قد وصل إلى مرحلة أكبر من التقدم العلمي فإن المرحلة الأخيرة لم تكن لتقوم لولا المراحل السابقة.

## نشأة الحضارة العربية الإسلامية:

يتفق أغلب العلماء والمفكرون على أنه بينما كانت أوربا في ظلمة العصور الوسطى قامت الحضارة العربية الإسلامية، واعتبارا من القرن السابع الميلادي/ الأول الهجري اتخذ العرب يبسطون سلطانهم على مناطق من العالم حتى باتت دولتهم تمتد من الهند إلى المحيط الأطلسي، كما كانت تتضمن جزءا مهما من أوربا يشتمل على كل أسبانيا، واستمرت الفتوحات العربية حتى بلغت مداها في عصر الدولة العباسية، التي وجهت اهتماما خاصا إلى ميادين الثقافة والعلم، وأخذ العرب ينقلون عن اليونان وغيرهم، فما أن انقضت فترة قصيرة من الزمان حتى نهضت الفنون والصناعات واتسعت رقعة الزراعة ونشطت حركة التجارة ،وقبل أن ينقضي القرن الثاني للهجرة كان العرب قد أخذوا يتربعون على عرش الثقافة في العالم.

ولعل تشكل هذه الحضارة يعود من وجهة نظر بعض المفكرين إلى التأثيرات المتبادلة بين العرب وثقافات البلدان الشاسعة التي فتحوها، هذا ما يقوله " معن زيادة " متفقا في ذلك مع "جوستاف لوبون" الذي يؤكد هذا في كتابه عن "حضارة العرب التي دامت ثمانية قرون على درجات كثيرة خلافا لما ذهب إليه المؤرخون الذين تعودوا البحث في هذه الحضارة على أن ينظروا إليها من خلال أمة واحدة ودور واحد ، حيث كان للعمارة والآداب والعلوم والفلسفة والدين درجات تطور مختلفة باختلاف الأقطار التي خضعت لسلطان العرب ، ولم يمنع ذلك من أن يكون للعرب تراث مشترك من الناحية الدينية واللغوية ، ولكن وحدة اللغة والدين لا تعني وحدة حضارة العرب في مختلف البلدان ، فجوانب هذه الحضارة مختلفة في شكلها ،متباينة في مظاهرها، متفاوتة في درجاتها ، يصدق عليها ما يصدق على المجتمع العربي اليوم من الوحدة في التنوع والتنوع في الوحدة. أ

وهناك من يرجع نهوض الحضارة العربية الإسلامية لعوامل إقتصادية واجتماعية. " فمحمد أركون " يرى « أن النهضة الفكرية كانت بفضل طبقة برجوازية تجارية از دهرت أيام المأمون وخلفائه وهي التي دعمت الفكر التنويري

<sup>1-</sup> عبد الحليم منتصر :تاريخ العلم ودور العلماء العرب في تقدمه الطبعة السادسة القاهرة ، 1975 ، ص. 09

للمعتزلة والفلاسفة، ولكن سرعان ما ذبلت وماتت بسبب تحول خطوط التجارة عن العالم العربي الإسلامي.  $^{1}$ 

وهناك من يرى أن العوامل الثقافية كان لها الدور الأول فمن خلال ثلاث نقاط تماس بين الغرب المسيحي والعالم العربي الإسلامي، الأندلس في أقصى الغرب، والحدود الشرقية الإمبراطورية البيزنطية، وصقلية بينهما، لم يكن هذا التماس كله عدائيا في كل الأوقات، وكان أروع ما فيه أن الفاتح العربي جاء يطلب المعرفة، فنقلوا عن مصر والإغريق والفرس والهنود.<sup>2</sup>

في الرياضيات نقلوا كتب إقليدس وأرشميدس وأبلونيوس، وفي الفلك نقلوا كتب بطليموس، وفي الفلسفة نقلوا كتب أفلاطون وسواهما، وعن الهنود نقلوا الحساب والأرقام الهندية، وأخذوا يعملون على إنشاء الجديد في مجالات كثيرة، في العلم عملوا على إنشاء علم موحد يجمع خبرات ما في هذه العلوم، وفي الفلسفة انصر فوا يحاولون التوفيق بين النظريات المختلفة ويقيمون منها فلسفة موحدة من جهة، وأن يوفقوا بينها وبين تعاليم الدين من جهة أخرى.

وسواء كانت الحضارة العربية الإسلامية تعود إلى التعددية العرقية والتنوع الثقافي، أو لأسباب إقتصادية وإجتماعية، أو إلى الرغبة الجامحة في المعرفة، فمما لا شك فيه أن العرب نجحوا في بلوغ أرقى درجات التحضر بفضل توحدهم بسبب إيمانهم الشديد بدين الإسلام وتمسكهم باللغة العربية، من هنا نجد أن الدين واللغة كان لهم الدور المحوري في هذه الحضارة.

## دور العرب في التقدم العلمي:

كان العالم العربي أكثر المناطق تقدما في العلوم بكل اأنحاء العالم من القرن الثامن وحتى القرن الخامس عشر الميلادي، تجاوز بكثير ما كان موجودا في الغرب والصين في كل ميادين البحث، ففي ميدان التطبيب والتداوي بدع العرب وأبدعوا، ويكفي ذكر بعض الأسماء اللامعة واستعراض مؤلفاتهم للإقتناع بدور العرب الكبير في الطب والعلاج فالرازي (ت 932م) وكتابه "الحاوي"، وابن العينا (ت 1037م) وكتابه " القانون في الطب "، وابن النفيس (ت 1288م) ووصفه الدقيق للدورة الدموية وغير ذلك كثير.

ونفس الأمر في الكيمياء وما قام به جابر ابن حيان (ت813 م) فقد كان من أكثر العلماء إنتاجا، وإليه يعود الفضل في حمل مجموعة من التلاميذ على متابعة البحوث عدة قرون، وهذا بعد أن قام بفحص ما خلفه الأقدمون، كما قام بمخالفة أرسطوفي نظرية تكوين الفلزات ورأى أنها لا تساعد على تفسير التجارب، فعدل

<sup>1-</sup> محمد اركون: تاريخية الفكر العربي السلامي، ترجمة ، هاشم صالح، ص. 45

<sup>2-</sup> حكمت نجيب عبد الرحمن: دراسات في تأريخ العلوم عند العرب، بغداد، 1977، ص. 08.

النظرية وجعلها أكثر ملائمة للحقائق العلمية وخرج بنظرية جديدة، وابتكر علم الموازين ومعادلة المعادن وكان أول من استحضر أحماض الكبريتيك والنيتريك، كما اكتشف الصودا الكاوية، وأول من أدخل طريقة فصل الذهب عن الفضة، وينسب إليه استحضار مركبات كثيرة، وله بحوث في السموم، واهتم بإجراء التجارب ووصف العديد من العمليات الكيميائية كالتبخر، والتقطير، والإذابة، والتبلور، ولا شك أنه بهذه الإضافات والطريقة العلمية التي سار عليها في بحوثه وتجاربه قد أحدت أثرا بعيدا في تقدم العلوم والصناعات. 1

لما كانت الثورة العلمية في أوربا قد قامت على أساس التطورات في علم الفلك، فإنه من المفيد أن نعرض لتاريخ التفكير الفلكي عند العرب خلال الفترة التي كانت أوربا تعيش في العصور الوسطى، وفي ذلك يشير د. عبد الحميد صبره استاذ تاريخ العلوم عند العرب في جامعة هارفارد - إلى أن العالم الرياضي ابن الهيثم (ت 1040م) قد أدى دورا مهما في إثارة الفلكيين العرب كي يتجاوزوا بطليموس والنظريات اليونانية في الفلك، وقد فعل هذا بتوضيح شكوكه حول النظرية الفلكية لبطليموس، وكان لدى ابن الهيثم الجرأة ليقررأن الترتيبات التي تقترضها حركات الأجرام كما هي في المجسطي خاطئة وأننا على وشك إعداد ترتيبات جديدة، ومن ثم فإننا نجد المفكرين العرب في الأندلس بعد قرن من ابن الهيثم قد قادوا ما يسمى - بالتمرد على الفلك البطليمي - وبلغ التمرد العقلي مداه المبشم و كتاب "البتروجي"، " مباديء الفلك " حيث قام بمحاولة لإصلاح النسق البطليمي بتطوير فعلى للنماذج الرياضية. 2

ومن تأحية أخرى فإن مدرسة "مراغة" في غرب إيران والتي كان فيها شخصيات مثل الأزدي (ت1261 م) والطوسي (ت 1274 م) وقطب الدين الشيرازي (ت1311 م) وابن الشاطر (ت 1375 م) قد نجحوا في الوصول إلى نظام أجرام غير بطليمي، ويمكن القول أن كلا من البتروجي وفلكي مراغة مع فاصل قرن بينهم قد نجحوا في وضع نماذج للأجرام، وبعد ذلك قام ابن الشاطر بإجراء بعض التعديلات عليها، فإن التماثل بينها وبين ما وصل إليه كوبرنيكوس في القرن السادس عشر الميلادي كبير إلى حد أن مؤرخ العلم " ويلي هارتنر" يرى " أن كوبرنيكوس لا بد أن يكون قد اطلع على مخطوطة عربية متضمنة للزوج الطوسي. 3

<sup>1-</sup> صليبا (جورج): الفكر تالعلمي العربي ، نشاته وتطوره ، مركز الدراسات المسيحية الاسلامية- ، جامعة البلمند ، لبنان ،1998.ص.36

<sup>2-</sup> إبن الهيثم (الحسن): الشكوك على بطليموس ، تحقيق : عبد الحميد صبره ،ونبيل الشهابي ،القاهرة ، مطبعة دار الكتب.ص.13

<sup>3-</sup> جلال محمد موسى: منهج البحث العلمي عند العرب في العلوم الطبيعية والكونية، بيروت، 1972، ص.21.

هذا وقد حقق العرب تقدما ملحوظا في علوم الفلسفة والمنطق، وعلوم اللغة وعلم الكلام ،إضافة إلى السبق الذي حققوه في إنشائهم علوم جديدة مثل علم التصوف وعلم الفقه الذي يعتبر من اهم إنجازاتهم التاريخية، وعلم العمران البشري الذي كان مقدمة ومدخلا اساسيا لكل العلوم الغجتماعية والإنسانية.

رغم كل هذه الإنجازات التي لم نذكر سوى أمثلة منها، وما حققوه في ميادين العلوم والأداب والفنون إلا أننا نجد أن كل ذلك قد توقف، وفي الوقت الذي استطاعت فيه أوربا أن تتخلص من ظلامية العصور الوسطى، وأن تحدث القطيعة المعرفية الكبرى مع ميراثها الغيبي والمدرسة العقائدية التي كانت تحد من إمكانية تطورها العلمي والفكري، وأنه لأمر محير أن يكون للثقافة العربية وإنجازاتها العلمية الدور الفعال في إرساء قواعد النهضة الأوربية، وأن ينقلب الحال ويدخل العرب في قطيعة معرفية مع ميراثهم العلمي والثقافي، وبينما أوربا تتقدم وتتطور، يدخل العالم العربي الإسلامي في مرحلة انهيار حضاري وتردي علمي وثقافي ما نزال نعيش أثارها حتى اليوم.

لكن لماذا توقف العلم في الحضارة العربية الإسلامية كان أمر توقف العلم في الحضارة العربية الإسلامية مثار عديد من الأسئلة والتساؤلات لمحاولة الوصول إلى تفسير لما حدث " فمحمد أركون " يتساءل: لماذا حصلت هذه الظاهرة التاريخية؟ لقد ظهرت قوى عقلانية في المدن الإسلامية بين القرنين التاسع والثالث عشر الميلادي، وشهد الفكر الإسلامي مناقشات وتوترات عقلية خصبة بين العدل الفلسفي الإغريقي، وبين العقل الديني المرتكز على الوحي، فلماذا ضعفت هذه القوى والتيارات العقلانية في الوسط الإسلامي بعد القرن التالث عشر؟ ثم اختفت كليا وماتت في نهاية المطاف، وكيف تحول الفكر العربي عشر؟ ثم مجعية أساسية لكل مثقفي أوروبا طيلة أربعة قرون على الأقل. ومن فرط اهتمام محمدأركون بهذه القضية فإنه يدعوا الى إجراء بحث معمق من أجل معرفة سبب فشل فكر ابن رشد في البيئة الإسلامية بالرغم من نجاحه في البيئة المسيحية في أوروبا؟ ويقترح تسمية ذلك بدراسة " سوسيولوجيا الفشل والنجاح " حيث أنه يرجع هذا الأمر إلى أسباب سوسيولوجية. أ

كما يتساءل " توبى أ. هاف " أحد تلاميذ " عبد الحميد صبره ": لماذا أخفق العلم العربي في أن ينجب العلم الحديث؟ ولماذا تراجع الفكر العربي والعمل في الحضارة الإسلامية بعد القرن التالث عشر الميلادي؟ وهويرى أن مسألة تقهقر الفكر العقلي العربي بعد عصر ذهبي يجب أن يكون موضع اهتمام مواطني

<sup>1-</sup>توبي أ. هاف: فجر العلم الحديث (الإسلام-الصين-الغرب) ترجمة، أحمد محمود صبحي، الجزء الثاني، سلسلة عالم المعرفة نالكويت، 1997، ص. 174.

الشرق الأوسط المعاصرين وينحيها جانبا من بحثه، بينما يركز اهتمامه على مناقشة السؤال الأول الخاص بإخفاق العلم العربي عن إنجاب العلم الحديث، ويقول في هذا الصدد: أن هذا الموقف يمثل مشكلة محيرة للباحثين أما عن العوامل التي تسببت في ذلك فيفترض في الجزء الأول من كتابه " فجر العلم الحديث" أنها إما أن تكون عوامل عرقية أوإلى سيطرة السنية أوالطغيان السياسي وبعض العوامل المتصلة بالبواعث النفسية والإقتصادية والإجتماعية. أ

ويناقش هذه العوامل باختصار ولكنه أخيرا يركز على عامل يرى أنه أهم هذه العوامل وهوإخفاق فلاسفة الطبيعة العرب في أن يطوروا ويستخدموا المنهج التجريبي.

ومن أجل توضيح رؤيتة يستبعد في البداية العوامل العرقية ويناقشها من الناحية الحيادية فهويرى: "أن المعرفة العلمية الحديثة هي معرفة بكيف يسير الكون بدون ادعاء وجود حقيقة مطلقة، ومثل المعرفة ليست موروثة لمجتمع قومي ولا لجماعة عرقية ولا لأمة معينة، وربما كان تركيز بعض الباحثين ومنهم "نيدهام" على الطابع العرقي مبالغا فيه، فالعلم الحديث هو علم عالمي متراكم يمكن أن تستخدمه شعوب الأرض جميعا، فضلا عن أنه تبقى الحقيقة وهي أن العلم العربي قد أسهم بقدر كبير في المعرفة العلمية والمنهجية للتطور إلى ما يمكن أن نسميه العلم الحديث والذي يعتبر نتاج إسهامات وتفاعلات عدة حضارات.

ومن ثم فإنه من العدل أن نتساءل من منظور سوسيولوجي لماذا أخفقت الحضارة العربية الإسلامية أن تتابع مسيرة التطور إلى النسق العالمي من الحداثة ؟ أما عن سيطرة السنية فإنه يقول: " توحي الصياغة العامة للأثر السلبي للقوى الدينية على التقدم العلمي في القرن التاني عشر والتالث عشر الميلادي خاصة من حركة التصوف التي أفرغت قدرا من التعصب الديني اتجاه العلوم الطبيعية والاهتمام فقط بعلوم "الدين " وما بشأن العامل الأخير والذي يراه "توبي أ.هاف" أهم عامل أدى إلى إخفاق العلم العربي وعدم قدرته على أن ينجب العلم الحديث فإنه يشرح ذلك باستفاضة.<sup>2</sup>

لم يستطيع ابن الشاطر ولا خلفاؤه - وهم كثيرون - أن يقوموا بالوثبة الكبيرة نحونظام مركزية الشمس والدورات التلقائية الثلاث للأرض مما يمكن أن نطلق عليه الباب الميتافيزيقي للثورة العلمية الأوربية في القرنين السادس عشر والسابع عشر الميلادي ، وهذا ما يدعونا إلى التساؤل: لماذا لم يتابع العرب السير إلى الخطوة الأخيرة ؟

<sup>1-</sup> محمد أركون: تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ترجمة، هاشم صالح، ص. 145.

<sup>2-</sup> توبي أ. هاف: فجر العلم الحديث ،ص.256.

لم تكن تتطلب هذه الخطوة الأخيرة أكثر من نماذج رياضية فنماذج الأجرام لابن الشاطر وكذلك تلك التي لدى كوبرنيكوس متماثلة إلى حد كبيرمع اختلافات ضئيلة في بعض مقاييسها، ولكن الإنتقال الميتاقيزيقي كان سيحدث بلا شك إنشقاقا فكريا مع النظرة الإسلامية التقليدية إلى الكون كما كان يفهمه علماء الدين باعتباره معطى إلهي ومخلوق كامل ليس على الإنسان أن يفكر فيه أويحاول فهمه وتفسير حركته التي تسير بفعل الإرا دة الإلهية ، لقد توقف العرب عند حافة واحدة من أكبر الثورات الفكرية في التاريخ، ثم انحدروا بعد أن أقاموا نقلة من العالم المغلق إلى الكون المفتوح، ولنردد عبارة كوبر الشهيرة: " إنهم بعد أن أخفقوا في الوثبة الكبرى أثناء الفترة المبكرة فإن الأقطار الإسلامية قد تعلقت اليوم بتقاويم القائمة على الدورات القمرية ".

ويعود توبياً. هاف مرة اخرى إلى الفصل الاول من الجزء الثاني من كتابه لمناقشة الأسباب الداخلية والخارجية لتوقف العلم العربي: هناك اتجاه لتفسير توقف العلم العربي بالإشارة إلى تطورات الجغرافيا السياسية، أي بسب غزوالمغول لشرق البلاد الإسلامية في القرن الثالث عشر الميلادي، واستعادة النصارى لأسبانيا بدءا من القرن الحادي عشر الميلادي، ولكن هذا التفسير يهمل مسار التطور العلمي في الحضارة العربية الإسلامية خلال هذه الفترة، فبالرغم من أن التتار قد قاموا بتخريب بغداد عام 1258 ولكن بقت الحضارة العربية صامدة ،حيث أعيد إحياء الثقافة والمؤسسات، بل الأكثر من ذلك فإن هؤلاء الغزاة بقيادة هولاكومن الخارجين عن صميم الإسلام هم الذين شجعوا بناء مرصد مراغة، ومن ثم غدوا تطور النماذج الفلكية غير البطلمية للكون. أ

أما عن إسبانيا فإننا نجد الشخصيات الفكرية البارزة مثل ابن ماجة (ت 1338 م) وابن رشد (ت 1204 م) كانت لهم أهمية بالغة للغرب أكثر مما كانت لهم بالنسة للحضارة العربية الإسلامية.

لقد اضطهد كل من ابن رشد وابن ميمون من مواطنيهم ومن رجال الدين، ومع أن كتب ابن رشد كانت معروفة في الشرق فإن تأثير هالم يماتل ما حدث في الغرب، فقد لعبت دورا هاما في الحوار الفكري في الغرب وبخاصة تعليقاته على أرسطو، بينما لم يكن لها أي دور في الشرق حيث كانت غريبة على أولئك الذين اعتبروا أنه لم يقل شيئا.

وعن العوامل الداخلية التي يقصد بها بنية الفكر فإن" توبي" يرى أنه لم تكن المشكلة افتقار إلى تطور استخدام المنهج التجريبي! - مختلفا مع ما سبق ذكره في الجزء الأول- ولا النظرية الرياضية أو المستوى العلمي ولكن كانت المشكلة

<sup>1-</sup> توبي أ. هاف: فجر العلم الحديث-الجزء الثاني ـص.ص. 176-176

سوسيولوجية وتقافية تتعلق بالمؤسسات، فأنه طالما تعلق الأمر بالعلم فإنه يجب أن يعتمد الأفراد على العقل وأن ينظروا إلى العالم على أنه كل معقول ومتسقن وأن قوانين الطبيعة قابلة للفهم، وإرادة الإنسان حرة في إدارة حوار حول كل ذلك، وهذا لم يحدث في الحضارة العربية الإسلامية، وهذه كانت نقطة الضعف التي حالت دون إنجاب العلم الحديث.

وعن العوامل الخارجية والتي يقصد بها الهيئات والمؤسسات العلمية فانه يركز الإنتباه الى مقولة "مرتون" عن روح العلم: «فإذا كانت الوصفات والمحظورات لروح العلم قائمة، فإنها تعوق الهيئات والمجتمع عن التفاعل العلمي الذي يجب ان يقوم على الشك المنهجي وشيوع المعرفة والموضوعية إلى حد ان تصبح كانها شعارات في البنية الموجهة للمجتمع، فإذا توفرت هذه المفاهيم فإن هذا يعني سيادة الروح العلمية في المجتمع، ولكن هذا أيضا لم يحدث في الحضارة العربية الإسلامية وكان سببا رئيسيا لإخفاق العلم العربي ».

ويتفق "أركون" مع "توبي" في أهمية العوامل الإجتماعية، أوبمعنى عام كيف أمكن للقيم الكامنة في مجتمع أوحضارة ما أن تشجع أوتؤخر البحث العلمي؟ وخلاصة القول أن علينا أن ندرس قنوات التأثير والتبادل بين المؤسسات والهيئات العلمية من جهة، وبين الأفكار السائدة في المجتمع من جهة اخرى، حيث أن الأفكار تترجم إلى مجموعة أدوار وما هو متوقع لها من أوضاع تجعلها موجهات مشروعة في الفعل الإجتماعي، وهذه الموجهات تتخذ شكل المعايير والقيم وكذلك أنماط للسلوك التي يكون تأثير ها فعال وله قدر كبير من المشروعية في تحفيز أوتنشيط التوجهات العلمية.

#### تقییم:

إن ما يشكل الخصوصية العلمية أو الأصالة الفكرية لشعب من الشعوب كامنا أساسا في طرائق العمل التي يعتمدها هذا الشعب، وفي العادات الفكرية والميول العقلية السائدة لديه. وعليه إذا أردنا معرفة كيف يتقدم العلم والأسس الفكرية والمنهجية التي يقوم عليها، فنحن غير ملزمين بإبراز مآثر هذا الشخص أو هذا الشعب، فالمهم هو النظر إلى التطورات العلمية في سياقها التاريخي بقطع النظر عن الأشخاص والأوطان.

ورغم معرفة العلماء ومؤرخي العلوم بما كان يدور في ميادين العلم المختلفة من تغيرات جذرية إلا أن تفاسير هم لهذه التغيرات كانت في بداية الأمر بسيطة إلى حد بعيد، فيمكن الإفتراض - بأن تقدم العلم واطراد مسيرته راجع إلى قدرة

<sup>1-</sup> المرجع السابق، ص. 177

رجال الفكر والعلم على الإتيان بتصورات جديدة وخلق أفكار قابلة للتطبيق في الحياة العلمية - . وهناك فرضية أخرى مفادها - أنه بقدر ما تحرر العلم الحديث من القوى الرجعية والتشبث بالدين بقدر ما كان حظه من التقدم والازدهار.

« وهكذا ذهب أوندروديكسن وايت (Andrew .D. White) في كتابه حول التاريخ الصراع بين العلم واللاهوت " إلى أنه لم يكن هناك حائل يحول دون الوصول إلى الكثير من النظريات العلمية الحديثة لولا أن الناس والمفكرين ظلوا يتشبتون بما ألفوا من السابقين أوظلوا أسرى الدين وتعاليمه، فهل هناك ما يحول دون معرفة الناس والمفكرين

قبل الثورة العلمية للنظام الفلكي الدي يتخد من الشمس مركز (Héliocentrique) ؟ ولنظرية الدورة الدموية في الجسم ؟ إلى غير ذلك من نظريات كشف عنها الثورة العلمية آنذاك». لذلك، فالقضاء على التعصب الأعمى للدين والتمسك بالخرافات، يسمح لمسيرة العلم بالسير في الطريق «الصحيح".

كل هذه التساؤلات وغيرها دفعت بالعلّماء والمؤرخين إلّى البحث عن العوامل الداخلية والخارجية التي أدت إلى تطور وظهور النظريات الجديدة. وإن وجهة النظر التي لاقت رواجا كبيرا هي تلك القائلة: بأن مسيرة العلم وتطوره ترجعان إلى العوامل الخارجية من ناحية وإلى طبيعة العلم نفسه من ناحية أخرى.

هل الثورة العلمية (تقدم العلم) متعلقة أساسا بالتطورات والإختراعات؟ أم أن هذه الثورة العلمية تشكل في حد ذاتها ظاهرة منفصلة عن كل هذه الإبتكارات؟.

إن الثورة العلمية هي حصيلة اتجاهات جديدة في التفكير طرأت في عصر النهضة ( الفترة الممتدة ما بين 1450 و1700 م ). وكان لهذه الإتجاهات والنظريات دور في تقدم العلم كالرياضيات التي تعود أصولها إلى أفلاطون وفكرة المميز.

ويمكن الإفتراض كذلك بأن الإتجاهات الإجتماعية والخلقية ساهمت في ظهور العلم في العصر الحديث مكا سبق وأن بينا ذلك ، وأن التغيرات الحضارية المختلفة أجبرت الناس والمفكرين على النظر في الفروض والنظريات العلمية السابقة على عصرهم وفق نظرة جديدة. كما أن الإيمان بقوة الإنسان الخلاقة واستقلالها أدى إلى قيام مناهج جديدة للملاحظة والاستقصاء.

ولا يمكن إغفال الفرضية القائمة على الرؤية الإجتماعية للإشكالية ذاتها التي تؤكد على أهمية العوامل الإجتماعية والإقتصادية التي كانت سائدة آنداك.

ومن أبرزالمفكربن الدين اتخذوا من هذه النظرة منطلقا في دراساتهم فريدريك أنجلز (F.Engels) ، كارل ماركس K.Marx)اللذان ذهبا (إلى أن الحاجات والضرورات التقنية للمجتمع هي أكتر أهمية لتقدم العلم وصيرورته، فالعلم يرتكز في نهاية الأمر على أسس إقتصادية تتحكم في مسيرته. بل وذهبا إلى القول بأن

التقدم العلمي" يرتكز في أساسه على المادية الجدلية فالمادية ساكنة وبسيطة، ) Le matérialisme dialectique.

وإذا رجعنا إلى العوامل التي ساهمت في نشأة فكرة التقدم العلمي وتطورها نجدها كثيرة ومتنوعة، منها الفكرية والإجتماعية وغيرها. فأما عن العوامل الفكرية نجدها متجسدة في حركة الثورات والتحولات العلمية والأدبية الكبرى في أوروبا:

ونعني بتلك التحولات الكبرى في الحياة الأوروبية التي يسمونها جميعا ثورات واهمها:

- 1- الثورة العلمية.
- 2- الثورة الفرنسية.
- 3- الثورة الصناعية.

ويهمنا الآن الحديث عن الأولى منها:

# الثورة العلمية ضد الكنيسة:

لقد كان العلم - وبالدقة العلم - موقف الكنيسة الأحمق من العلماء يمثل الثورة الكبرى التي نسفت خرافات الكنيسة ، وأطاحت بعرشها وقوضت وجودها الطاغي إلى الأبد ، كما نسفت في الوقت نفسه مكانة أرسطو ونظرياته في العلم والفن والحياة.

- وقد صدرت بيانات هذه الثورة تباعا:
- 1- نظرية كوبرنيج عن الأجرام السماوية عام ( 1540 م )
  - 2- تطوير النظرية على يد تيكوبراهي عام ( 1575م)
- 3- نظرية جاليلوفي الحركة وصنع المرقب عام (1697م)
  - 4- قوانين كبلر الثلاثة عام ( 1620 م)
  - 5- نظرية الجاذبية وقوانين الحركة لنيوتن عام ( 1687 م)
    - 6- أول نظرية كونية وضعها لا بلاس عام (1780 م)
- وصاحب ذلك متأثرا به نظريات سياسية واقتصادية واجتماعية قدمت بيانات مساندة للثورة:
  - 1- المكيافيلية في السياسة: مكيافيلي يؤلف الأمير سنة ( 1513 م)
    - 2- ظهور الفلسفة الحديثة على يد ديكارت سنة (1650 م)
  - 3- النظرية الطبيعية للدولة والمجتمع "التنين " هوبز سنة ( 1679 م )
- 4- سبينوزا عام ( 1677 م) يؤسس مدرسة النقد التاريخي للكتب النصر انية المقدسة
  - ، ويجاهر بنبذ النصرانية في السياسة والأخلاق، والإعتقاد بوحدة الوجود.
    - 5- تطوير نظرية هوبزوفلسفة ديكارت على يد لوك عام ( 1704 م )
    - 6- فيكو ( 1744 م ) ينادي بإحلال الوضع الإنساني محل الوحي الإلهي.

7- آراء جديدة في المنطق: باركلي عام ( 1753 م)

8- رفض النصرانية والإيمان بالشك المطلق: هيوم عام ( 1776 م )

9- ولادة النظرية الرأسمالية في كتاب" ثروة الأمم "آدم سميت عام (1776 م)

10- نظرية العقد الإجتماعي وتقديس العاطفة لا العقل: روسو عام (1777م)

11- فوليتر ( 1784 م) يجاهر بالكفر بالأديان ويطالب بمجتمع علماني.

12- ديدور ( 1784 م ) والموسوعيون الفرنسيون يضعون دائرة المعارف لتكون بديلا عن الكتاب المقدس (كتبت بين عامى : 1751 م-1777م ).

فلقد كان المناخ الفكري والعقلي في أوروبا ما قبل القرن السادس عشر رهين مصدرين هما- الكنيسة المسيحية والفلسفة الإغريقية- ، حيث كانت تبنى الآراء والمواقف وفق هذين المصدرين ، إذ أنها هي التي صاغت عقول المفكرين ورجال الكنيسة ، وربما لا نكون بحاجة للتذكير بمدى سيطرة الفكر الكنسي آنذاك الى درجة أن يكون للكنيسة وحدها الحق المطلق في التفسير والتوجيه، بما فيه التصدي لأية محاولة لأن توضع أفكار الكنيسة وموروثاتها موضع البحث أو التفكير أو المساءلة...

ولم تكن حدود سيطرة الكنيسة هي ما تخظى به من امتيازات هائلة في المجتمع فقط. بل إنها كانت أشبه بالإمبراطرية التي تخضع لر عايتها مملكات أوروبا ولم يكن بوسع هذه المملكات أن تفقد رعاية الكنيسة التي تبنت فيما تبنت ما ذهب اليه أفلاطون وأرسطومن مركزية الأرض للكون وتباثها، وأن الأفلاك تدور حولها وأصبحت هذه من معتقدات الكنيسة الكاثوليكية وطال نفوذ الكنيسة برامج التعليم في أوروبا إلى الحد الذي أصبحت فيه دراسة اللاهوت أهم مواد التعليم، وهذه الدراسة اللاهوتية أصبحت تحدد مدى وحرية التفكير العلمي أ

في مثل تلك الأجواء لم تكن سلطة الكنيسة على الحياة عرضا عابرا، لقد كان كل ذلك في إطار جهد منظم يستهدف توسيع دورالكنيسة خارج الإطارالكنسي والمجال الأخلاقي، حتى فرض طوق صارم على النشاط الفكري والعلمي ... ولذلك أدانت علماء كثيرين ... لأن ما جاؤوا به مخالف لما كانت الكنيسة الكاثوليكية تحرسه من أفكار ومفاهيم. من أشهر هم نذكر "كوبرنيكوس" وأعماله في الفلك التي ذهبت إلى حد الاعتقاد - أن الأرض ليست مركز الكون - وهوالذي لم يتجرأ على السماح بنشر كتابه إلا وهوعلى فراش الموت ، وظل كتاب كوبرنيكوس من الكتب المحرمة واضطهدت الكنيسة كل من يؤيد اعتقاد "كوبرنيكوس" مثل " برونو" الذي أعدم حرقا و" جاليلو" الذي أودع السجن حتى "كوبرنيكوس" مثل " برونو" الذي أعدم حرقا و" جاليلو" الذي أودع السجن حتى

<sup>1-</sup> جورج سارتون: تاريخ العلم والإنسية الجديدة ، ترجمة: إسماعيل مظهر ،دار النهصضة العربية ، القاهرة 1999،

أرغم للتنكر لنظرية "كوبرنيكوس "وتخليه عن آرائه وانصياعه للفكر الكنسي... إلا أن تلك الأعمال التي قاومتها الكنيسة كانت من العوامل التي ساهمت فيما بعد في الإنقلاب الفكري والعقلى في أوربا على السلطة الكنسية.

ما يهمنا هنا هواكتشاف أثر الكشوف العلمية على التطور الفكري في الغرب، تلك الحركة التي زعزعت معاقل الكنيسة وهيمنتها ، إذ كانت الكشوف العلمية في مقدمة المؤثرات التي حفزت على انطلاق تلك الحركة.

فظهور كتاب "فرنسيس بيكون "في القرن السادس عشر (المنطق الجديد) والذي هاجم فيه الفلسفة اليونانية ووصفها بالعقم وعدم تقديمها أي مساهمة لنفع البشر لكونها فلسفة تأملية تقوم على الحدس وتفتقد لأي صلة بالإختبار التجريبي، وظهور كتاب" كوبرنيكوس" في الفلك، وأعمال" جاليلو" المبنية على أعمال" كوبرنيكوس" وظهور وانتشار أعمال "فولتير" في القرن الثامن عشر، و" رونيه ديكارت "، وظهور المذهب البروتستانتي على يد "مارتن لوثر" وما أسفر عنه هذا المذهب عن تغيير النظرة لبعض معتقدات الكنيسة الكاثوليكية، بالإضافة إلى عوامل أخرى مثل: اكتشاف الأمريكيتن، وسقوط القسطنطنية على يد " محمد الفاتح " في أو اخر القرن الخامس عشر الميلادي ... كل هذه العوامل ساهمت في تدشين عنصر الأنوار الأوروبي ... إلا ان بعض الباحثين يرون أن أعمال " إسحاق نيوتن " كانت العامل الحاسم في تغيير كثير من الأفكار والمفاهيم.

لقد أظهر" إسحاق نيوتن" من النبوغ ما جعله في مقدمة الذين عرفهم الفكرالبشري في تاريخه، فقد وضع - علم التفاضل والتكامل - بعد سنتين من تخرجه من جامعة كمبردج ، ووضع بعد ذلك بفترة وجيزة قوانين الحركة المشهورة - بقوانين نيوتن - وقانون الجاذبية بين الكتل. لقد كان لعلم التفاضل والتكامل أثر حاسم في تقدم علوم الفيزياء والكيمياء والهندسة والإقتصاد ، إلا أن وضعه لقوانين الحركة وقانون الجاذبية مثل نقلة كاملة في تاريخ الفكر البشري. ق1د أدهشت الناس آنذاك تلك القوانين في صرامتها ودقتها وشمولها وانطباقها على الأجسام المتحركة على الأرض والأجرام المتحركة في السماء ، وقد أخذ كثير من العلماء من فروع المعرفة المختلفة مما توصل إليه نيوتن دلالة على أن الكون يخضع لقوانين عامة وثابتة وهواستنتاج يناقض المعتقد السائد آنذاك ، وهوأن نواميس الكون لا تكشف لأحد من الخلق . وإذا أمكن صياغه تلك القوانين

Newton ; Principes Mathématiques de la Philosophie Naturelle , Seur et -1 Jacquier, Paris.1760 (Tome1)

في معادلات رياضية فإن هذا يعد نقلة هائلة في الفكر لا يعادلها سوى الأثر الذي استتبع هذه النقلة. 1

- أصبحت ظاهرة العلم أخطر ظواهر الحضارة الإنسانية وأشدها إيجابية وأكثرها تمثيلا لحضور الإنسان كوجود عاقل. من هنا فإن تاريخ العلم هو الحقيقي للإنسان ، وقصة الحضارة في تطورها المستمر، ولقد ولقد شهد العلم خلال مر العصور تطورات وتغيرات في النظريات والقوانين، وأخذت تتعدد أبعاده وكانت في كل مرحلة تساهم في تغيير نظرتنا إلى العالم ومن حولنا وإلى التقدم البشري.

فيرى د. نفادي أن هناك ثلاثة أطوار أساسية في تاريخ العلم: كل تطور أدى إلى تغيير نظرتنا إلى الكون وشكل نظرة جديدة للعالم والطبيعة والإنسان وهي: العلم الأرسطي، والعلم النيوتوني، والعلم الأنيشتيني، وأن كل علم من هذه العلوم إنما كان يمثل قطيعة إبستمولوجية - بالتعبير الباشلاري - للعلم الذي قبله.

1- قام العلم الأرسطي على أساس أن الأرض هي مركز الكون وأنها ثابتة ، وأن الحركة الدائرية هي الكمال الأقصى ، وبذلك فإن الشمس والقمر والكواكب والنجوم تتحرك حول الأرض في أفلاك دائرية منتظمة ، وقد طور بطليموس في القرن الثاني (ق.م) فكرة أرسطولتصبح نموذجا كاملا ، فالأرض تقف في المركز تحيط بها ثماني كرات تحمل القمر والشمس والنجوم والكواكب الخمسة المعروفة وقتها ، هذا وقد انتقل العلم الارسطى ومنطقة بالكامل إلى العالم المسيحي ، وذلك بعد أن تبنته الكنيسة وأجرت عليه التعديلات اللازمة لتجعله متوافقا مع تعاليم الدين المسيحي في القرن الحادى عشر، واستمرت السيادة الفكرية للكنيسة المعززة بآراء أرسطوإلى القرن الرابع عشر. 2

وقد تغلغل النظام الأرسطي في العالم المسيحي حتى أن النظام الكوني كما صوره " دانتي " و "توما الإكويني" لا يخرج عنه كثيرا، وهكذا كان الكون محددا ومنسجما ومتسق الترتيب في جميع أجزائه، كما كان هناك عالم ثابت من العلاقات الإجتماعية والمصالح التي تكتسب شرعيتها من الله، وهو عالم يعكس النظرة السائدة التي تنظر إلى العالم الطبيعي على أنه عالم ثابت الأركان، وأن البشر أنفسهم فوق هذه الأرض هم الجزء المركزي من خليقة الله، فالطبيعة والبشر موجودات لخدمة الله وخدمة ممثيله على الأرض أي السادة من الحكام والرهبان. 3

<sup>1-</sup> عبد القادر بشته: الإبستمولوجيا: مثال: فلسفة الفيزياء النيوتنية ،دار الطليعة للطباعة والنشر،بيروت الطبعة الأولى، 1995.ص.56

<sup>2-</sup> السيد نفادي : التقدم العلمي ومشكلاته ، مجلة عالم الفكر الكويتية المجلد التلاسع والعشرون-العدد الثاني - أكتوبر/ديسمبر 2000.ص.98

<sup>3-</sup> نقلا عن: سيد نفادي: النقدم العلمي ومشكلاته، ص.101.

- انقضى عشرون قرنا على وجه التقريب وظل فيها العلم الارسطي سائدا حتى بزغ - فجر العلم الحديث - الذي أحدت ثورات بعيدة الأثر عدلت المفاهيم العلمية تقريبا وغيرت من نظرتنا إلى العالم تغييرا جذريا. وقد كان أولى هذه الثورات الثورة الكوبرنيقية التي كانت في أول الأمر نقضا لنموذج بطليموس، ففي عام 1514 م طرح كوبرنيق نموذجا أبسط من النموذج الأرسطي البطليمي، وكانت فكرته الأساسية: "أن الشمس ثابتة في المركز بينما الأرض والكواكب تتحرك في أفلاك حولها ثم أتت الضربة المميتة لنموذج أرسطو/ بطليموس في عام 1609 م على يد " جاليلوجاليلي " الذي أخد يرصد السماء بتلسكوبه الجديد ليجد أن على يد " جاليلوجاليلي " الذي أخد يرصد السماء بتلسكوبه الجديد ليجد أن كوكب المشتري مصحوب بتوابع صغيرة أو أقمار تدور حوله ، وبذلك أثبت أن هناك العديد من الأشياء لا تدور مباشرة حول الأرض كما كان يعتقد أرسطووبطليموس ، كما قدم جاليليوالدليل التجريبي القاطع على صحة نظرية كوبرنيق. 1

وفي إعقاب هذه الثورات جاءت ثورة "ديكارت" والتي كانت ثورة أهول أثرا ، إذ أطاحت بالعلم الأرسطي وذلك من خلال نسق جديد لمفاهيم المادة والشكل وقوانين الحركة في الطبيعة ، كما ساعد بصورة حاسمة على تحطيم الفوارق الإبستمولوجية التي كانت تفصل بين الميكانيكا الأرضية والميكانيكا السماوية ، ووضع منهجا يعصم من يتبعه من الوقوع في الخطأ، وأرسى التصورات العامة التي أثرت في الفلسفة وغيرت من مفاهيمها بشكل جدري بحيث يمكن اعتباره أبو الفلسفة الحديثة. 2

هذا وقد سبق ديكارت " فرنسيس بيكون " الذي وجه ضربه كبيرة لمنطق أرسطو عندما أوضح في كتابه: " الأرجانون الجديد" أن أعمال الإنسان ينبغي أن تكون منسجمة مع الطبيعة وقوانينها، فيجب على الإنسان أن لا يلتفت إلى الألفاظ بل إلى دراسة الأشياء ، وبدلا من انتزاع الحقيقة استدلالا عن طريق القياس ، عليه أن يكون الاستنتاج من خلال إجراء التجارب واستقصاء الأسباب الواقعية، فالقياس شجع الإنسان على التعميم السريع ، ومنطق أرسطوالصوري يؤدي إلى الأحكام عامة ،أما المنطق البيكوني فكان يقوم على الإستقرار بدلا من الإستدلال .3

2- ثم جاء إسحاق نيوتن 1642-1727 م الذي توصل إلى تأويل كامل للعالم بمعادلات رياضية دقيقة ، ووضع قوانين الحركة على أساس الزمان المطلق والمكان المطلق والحركة المطلقة ، وتوصل إلى تفسير عمل كل جسم في الكون

<sup>1-</sup> المرجع السابق، ص.102

<sup>2-</sup> حمادي بن جاء بالله: العلم في الفلسفة، الدار التونسية للنشر، تونس، 1999، ص.56.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه،ص.57.

سواء أكان ذلك في عالمنا الأرضي أم عالم السماوات طبقا لقوانين واحدة ، وأصبح نيوتن رمزا للعلم وكان العلم في هذا العصرالمثل الأعلى وأداة للتحرر والتنوير. 1

ويمكن القول أن التحول في موقف الإنسان الغربى من الكون وكل ما فيه من نعيم المسيحية الغيبي في السماء بعد الموت ، إلى النعيم العقلاني الطبيعي على هذه الأرض الآن ، وأن كلمة السر العظمى التي بدأت تكشف الكون الجديد هي قدرة العقل على فهم الطبيعة ، وأن إرادة الإنسان حرة قادرة على الفعل والتعامل مع الطبيعة ، وقد ساهمت إنجازات القرن التاسع عشر وخاصة نظرية التطور الطبيعي وغيرها من النظريات العلمية الكبيرة على إحداث ثورة شبيهة بالثورة الكوبرنيقية. 2

ولقد بدا واضحا أن الصدمة الإديولوجية التي سببتها هذه التوراث كانت قوية جدا ، ذلك لأن كل منهما قد تعارضت مع العقيدة الدينية ، ويرى "كارل بوبر" أن هذا الأمر كان ذا أهمية فائقة بالنسبة للتاريخ العقلاني، كم كان له انعكاسات قوية وتوتر دائم بين الدين والعلم.

2- كل هذه التطورات كانت في إطارالعلم النيوتيني ،أما العلم الأينشتيني فقد بدأ خلال القرن العشرين ، حيث حدثت ثورات في العديد من العلوم وخاصة علم الفيزياء وذلك بظهور نظرية الكم والنظرية النسبية ، والتي زعزعت العديد من المفاهيم الأساسية التي رسخت في أذهان العلماء بعضها على المستوى الفلسفي : كمفهوم الحتمية وبعضها، على المستوى العلمي كمفهوم المادة والحركة والجاذبية.

في البداية كان لتجارب " رادارفورد" الذي شبه الحركة داخل الذرة بنمط الحركة في المجموعة الشمسية، وتمكن العالم الدانماركي" نيلزبور" من توضيح مستويات الطاقة في المدارات المختلفة حول النواة، مما أدى إلى إمكانية التحدث عن تواجد الجسم في مواضع مختلفة في آن واحد وكانت هذه النظريات وغير ها مقدمات - لنظرية النسبية الخاصة - التي توصل إليها" ألبرت أينشتين" عام 1905م عيث أدخل فكرة الزمان الخاص أوالنسبي مكان الإعتقاد القديم في زمان كلي واحد ومطلق عند "جاليليو". ويمكن تصور ذلك في صورة مبسطة بما يسمى" مقارية

Newton : Principes Mathématiques de la Philosophie Naturelle p.78 -1

<sup>2-</sup> حمادي بن جاء بالله : تحولات العلم الفيزيائي ومولد العصر الحديث ، الدار التونسية للنشر (شراس للنشر) تونس .1995

<sup>3-</sup> ألبرت أينشتين : النسبية الخاصة والعامة ، ترجمة ن د. رمسيس شحاتة ،نهضة مصر، القاهرة ،1980، 25.

التوأمين "، فإذا افترضنا أن أحد التوأمين ركب سفينة فضاء وتحركت بسرعة في رحلة فضائية وعاد بعد فترة وهوفي شرخ الشباب ليجد ليجد أخوه التوأم على الأرض شيخا عجوزا، ذلك بسبب بطء حركة الزمان كلما زادت حركة السفينة، مما أدى إلى عدم زيادة أعمار المسافرين عليها. وهكذا أثبت أينشتين أن قوانين الطبيعة تتغير بتغير الحركة حيث تمضى الساعات المتحركة ببطىء عن الساعات الساكنة وإذا بلغت الحركة مقدار سرعة الضوء فإن الساعات تتوقف تماما. وهذه التغيرات الا تقتصر على الساعات العادية، بل تشمل الساعات البيولوجية، كما أن الجسم المتحرك يتغير حيث ينقص طوله كلما زادت سرعته، وعند بلوغه سرعة الضوء يصير طوله صفر، وكذلك كتلتة الجسم تصل إلى قيمة لانهائية عند سرعة الضوء. أ

وكان أهم اكتشافات أينشتين قانون حفظ الكتلة والطاقة ، فقد أكد أن كل جسم يختزن كمية من الطاقة مساوي حاصل ضرب الكتلة في مربع سرعتها الضوئية في الفراغ ، ومن ثم فإن المادة ما هي لبل شكل مركز من الطاقة ، وأن الطاقة ما هي إلا مادة حرة ، وعليه فإن كل مادة يمكن تحويلها وتحريرها إلى طاقة هائلة ، والعكس أن الحصول على كتلة مادية صغيرة يحتاج جدا إلى طاقة هائلة .<sup>2</sup>

هذا عن نظرية النسبية الخاصة التي فسرت حركة جسمين يسيران في سرعات منتظمة وخط مستقيم ، أما نظرية النسبية العامة فعملت على تفسير الحركة لجسمين يسيران في حركة غير منتظمة وذلك للتعبير عن قوى الجاذبية بدلالة انحناء الفراغ.

وقد اختتم أينشتين جهوده في تعميم نظريته عندما خرج بصيغة مكتملة للنظرية النسبية العامة سنة 1916 م والتي عالجت موضوع الجاذبية وتقديم نظرة فيزيائية رحبة للنظام الكوني رباعي الأبعاد بإضافة البعد الزمني إلى الأبعاد الإقليدية للمكان.

هذه هي باختصار نظرية النسبية التي غيرت نظرتنا إلى البنية الأساسية للعالم، فقد غيرت مفاهيمنا عن المكان والزمان المطلقين فجعلتهما نسبيان، كما غيرت نظرياتنا الفلكية والكونية لتجعلها أكثر واقعية وقضت على كل التصورات التشبيهية من الفيزياء، ووحدت بين الكتلة والطاقة، وهكذا فتحت الباب على مصرعية نحو الإنطلاق إلى آفاق أرحب من التقدم في معارفنا العلمية، والأهم من

<sup>74.</sup> محمد عبد الرحمن مرحبا : أينشتين ،منشورات عويدات ، الطبعة الأولى ، بيروت ،1983،ص.74 - 2- Estein (Albert) : la théorie de la reletivité restreinte générale, traduit de : L'allem Maurice slovine, Parie, 1976.p.89

ذلك أن العلم الحديث قد تحرر من حتمية وميكانيكية القرن التاسع عشر إلى رحابه اللا حتمية والحقائق النسبية القابلة للتغير والتقدم المستمر.

الفصـــــــــــــل الثـــــــــــــاني: التصور الكوني للتقدم العلمي

# مدخل:

لقد أشرنا في الفصل السابق إلى العديد من العوامل التي أدت إلى ساعدت على تقدم العلوم الحديثة، وهي العوامل التي أدت إلى ميلاد الثورات العلمية من خلال تفكك الفلسفة المدرسية كيف ذلك؟ ذلك أن نمووثبات الاتجاهات الوضعية في التفكير الحديث وتنوع الفلسفات والمدارس مدينة بها إلى تلك المرحلة التي أصبحت فيها الفلسفة المدرسية عاجزة عن مواكبة التطورات الحديثة الجارية في صلب المجتمعات من علوم وفنون وثقافة هذا من جهة، ومن جهة أخرى نجد ظهور النزعة الإسمية ( المتماعية واسعة على مدى القرن الرابع عشر وظهرت بالضبط اجتماعية واسعة على مدى القرن الرابع عشر وظهرت بالضبط في المرحلة الانتقالية (أي الانتقال من العصر الوسيط إلى العصر الحديث).

فكان هناك إدراك ووعي بالفوارق فيما بينهما بمعنى ثنائية الحقيقة (الإيمان والفلسفة) التي كانت قد برزت من قبل العصر الوسيط، أصبحت الآن تنص على أن الحقيقة في "العلوم أوالفلسفة" يمكن أن لا تكون هي نفسها في الدين والعكس، ومن بين العوامل أيضا التي ساعدت على ميلاد العلوم الحديثة نجد انتشار الحروب الصليبية قصد التعرف على حضارات الشرق وقد ولد لنا الصليبيون حاجات روحية جديدة هذا الاتصال الذي كان بين الشرق والغرب الذي دام قرونا انطفأت بعده شعلة الشرق مباشرة في حين تشبعت أوروبا المسيحية بروح ثقافية للشرق حيث أنها انطلقت بكل حماس في دراسة ومعالجة الثقافة التي جلبوها معهم.

- كـل هـذا وذاك وهـي عوامـل تمثلـث أيضـا فـي التطـورات الإجتماعية والإقتصادية والثقافية والسياسية التي عرفتها أوروبا، وفي الدور الذي لعبته ترجمة العلـوم العربيـة إلـى اللغـة اللاتينيـة منذ القرن الحادي عشر للميلاد، ويضاف إلى كل ذلك الإكتشافات الجغرافية والعلمية، وتطورت أدوات البحث والملاحظة والتجريب والعلوم الرياضية.
- في مثل هذا الجوولدت الـثروات العلميـة، وهـي الـثروات الـتي سنتوقف عندها بشيء من التفصيل وصولا إلى تحديد دور كل من الأزمـات والانقلابـات الـتي حـدثت فـي تاريـخ العلـم، وبالتـالي التأسيس لتقدم العلوم عامة، والفيزياء المعاصرة خاصة.

فلم يكن من نتائج تقدم العلم المعاصر لاسيما الفيزياء وتطور معرفتنا بالمادة وتقدمها بل وأيضا إعادة النظر في المطلقات إنما إعادة نظر شملت الأسس النظرية للفيزياء الكلاسيكية وطرحت ضرورة راهنية اعتبارات نظرية جديدة قادرة على أن تستوعب الفكر العلمي الجديد.

- فغرضنا في هذا الفصل هوأن نتفحّص وجهة "توماس كون" (.Th.) حول التقدم في العلم، وهي فكرة تحتمل الصدارة في مجمل مؤلفاته، وسؤال يشكل كل مناحي تفكيره، إلا وهو: كيف يتقدم العلم؟ وبأي معنى تمكننا الكلام عن الوجود تقدم في العلم ؟.
- يكاد القاريء يصادف هذا السؤال الهاجس فـي جميـع صـفحات كتـابه: "بنيـة الثـورات العلميـة" متقمصـا أشـكالا وألوانـا عديـدة ومختلفة تتراوح بيـن نقـذ التصـور الـتراكمي لتقـدم العلـوم وبيـن طرح بنية التقدم العلمى نفسه.

# المبحث الأول: الأزمات والإنقلابات ودورها في تقدم العلوم:

# 1- الأزمات في تاريخ العلم:

إذا كان الوعي بالشذوذ يقوم في ظهور أنواع جديدة من الظواهر فلن تكون مفاجأة لأيّ إنسان أن يكون على وعي مماثـل لشـرط أساسي لكلّ التغيرات المقبولة للنظرية.

- فهذا الشذوذ الذي يوجد بعض النظريات السابقة يؤدي بالعلماء إلى مواجهة مشكلات كثيرة، وطرح معضلات يصعب عليهم إيجاد الحل المناسب لها في ضوء التصورات أوالنموذج الذي تحكمهم في أبحاثهم، وهذا ما يعبر عنه بالأزمة، فماذا نعني بالأزمة ؟ وما مدى مصداقيتها ؟ وكيف تظهر النظريات العلمية ؟

في ظل تفاقم المشاكل لبعض النظريات الكلاسيكية، وغياب حل سليم لتلك المعضلات المطروحة كانت الأزمة في هذه العلوم، بحيث يتعرض النموذج القائم فيها إلى ضرورة تغيير، كما أنه يتعرض إلى الانهيار.

- وكمثال على حالة الأزمة التي يتعرض لها هذا العلم أوآخر مثال اشتهر بميلاد علم الفلك الحديث الكوبرنيكي. فظهور نظريات جديدة تسبقه عموما فترة عدم أمان معلنه بصورة مسبقة لتلك القضايا المطروحة، وكمثال اشتهر على وجه الخصوص بهذه الحالة:

# أ- الأزمة في علم الفلك:

فقد كانت نظرية السابقة على ظهور نيكولا كوبرنيك ( N.Copernic ) ( 1473-1543 ) هي النظرية البطليمية، أوالنظام

البطليموسي عند اكتمالها بعد أربعة قرون (من القرن الثاني ق.م حتى القرن الثاني بعد الميلاد) موفقة فـي التنبـؤ بمواقـع النجـوم والكواكب وحساب حركاتها بدقة فائقة .

وهوأمر لم يكن قد تحقق لأي نظام فلكي قديم، غيـر أن تحقيـق نظرية علمية ما لمثل هـذا النجـاح البـاهر، لا يعـد أبـدا دليلا علـى كمالها، أوعلى نجاحها، ذلك أن الحسابات المسـتندة إلـى النظـام البطليمي والمتعلقة بمواقع الكواكب لم تكن تتفق أبدا ومعطيات الملاحظة الفلكية<sup>1</sup>.

وقد ظل هاجس التغلب على مشكل حساب مواقع الكواكب بدقة جوهر كل القضايا الرئيسية للبحث الفلكي لدى العديد من علماء الفلك الذين جاءوا بعد بطليموس كلما واجهوا مشكلا ما يتعلق بحساب مواقع الأفلاك إلا وتغلبوا عليه عن طريق ضبط أوتعديل هذا الجانب أوذاك من نظام بطليموس ذي الدوائر المتشعبة والمتداخلة\*. غير أن ما لوحظ مع مرور الوقت هوتعقد علم الفلك البطليمي كان أخذا في الازدياد بوتيرة أسرع بكثير من التعديلات والتنقيحات المدخلة عليه وإدخال التصحيحات الضرورية لإصلاح الخلل الموجود في حساب مواقع الأفلاك لا يؤدي إلى القضاء عليه قضاءا تاما لأنه ما يلبث أن يظهر ثانية في جانب آخر². ونظرا للتوقف الذي عرفه التقليد الفلكي بين حين والآخر نظرا لأسباب خارجية ونظرا أيضا لغياب المطبعة، ظل الاتصال محصورا جدا بين علماء الفلك لذلك لم يتم الانتباه للصعوبات محصورا جدا بين علماء الفلك لذلك لم يتم الانتباه للصعوبات

ً - كوهن (توماس): بنية الانقلابات العلمية، ترجمة: سالم يفوت: دار الثقافة، الطبعة الأولى، 2005،ص 95.

كتب كويرنيكوس كتابه الرئيسي حول النظام الشمسي "بحث في دوران العوالم السماوية" سنة 1543 حيث أحدثت قطيعة بين التصور البطليمي للكون، والتصور الجديد الذي يقوم بمركزية الشمس داخل النظام الفلكي إلا أنه اعتبر الدوران الفلكي دائريا. 2- المصدر السابق: ص 96.

التي يعاني منها النظام البطليمي إلاّ في القرن السادس عشر على لسان كوبرنيكوس في مقدمة كتابه: "دورة الأفلاك السماوية" "أن التقليد الفلكي البطليمي انتهى به الأمر إلى إفراز صورة لا صلة لها بالواقع والأحداث".

معنى هذا أن كوبرنيكوس اعتقد ما انتهى إليـه النظـام البطليمـي من تعقيد وعدم دقة تجعله عاجزا على أن يصوّر الطبيعة تصــويرا أمينا².

فاعترف علماء الفلك بأوروبا منذ مطلع القرن السادس عشر بأن النموذج الفلكي أصبح عاجزا عن اتخاذ حلول صحيحة لمشاكله القديمة، وكان هذا هوالشرط الضروري والكافي الذي جعل كوبرنيك يرفض النموذج البطليمي ويبحث عن نموذج جديد مغاير للقديم، وهذا ما تضمنته مقدمة كتاب السابق الذكر على وصف لحالة الأزمة التي عاشها الفلك البطليمي.<sup>3</sup>

- إنها من بين العوامل التي اضطرت العلماء في تلك الظروف على الاتفاق حول كوبرنيكوس (ولم تضطرهم إلى الإتفاق حول بطليموس) هوحالة الأزمة التي كانت سببا في التجديدات المتي اقترحها كوبرنيك، وهوما لم يقوعليه الفلك البطليمي الذي ظلّ عاجزا عن اتخاذ حل للمشاكل. فكان لابد من ظهور نظرية فلكية جديدة تجرب حظها، فالفلك عند بطليموس كان فضيحة قبل إعلان الثورة الكوبرنيكية 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Beiser (Germaine): La Gravitation de Copernic à Einstein, Paris, 1975,pp: 20

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص 20

<sup>-</sup> غصيب (هشام): الطريق إلى الفلسفة من كوبرنيكوس إلى أينشتاين، المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم الثقافية، الطبعة الأولى، 1988، ص 109

<sup>4-</sup> كوهن (توماس): تركيب الثورات العلمية، ص. 47

# الأزمة في الكيمياء:

ويتعلق الأمر بالأزمة التي سبقت نظرية لافوازييه (Lavoisier) (177 كويتعلق الأمر بالأزمة الأكسجين، فبعد سنة 1770 تضافرت عدة عوامل لتخلق حالة أزمة في مجال الكيمياء وتتمثل في: تطور الكيمياء الغازات ومسألة العلاقات بين الأوزان .

فقد بدأ تطور كيمياء الغازات في القرن السابع عشر مع تقدم المضخة الهوائية واستخدامها في التجارب الكيميائية، وخلال القرن الثامن عشر اقتنع الكيميائيون أكثر فأكثر، وبفعل استخدام المضخة الهوائية وأدوات أخرى توصلوا إلى أن الهواء عنصر نشيط في التفاعلات الكيميائية، كما اعتقدوا بأن الهواء هوالغاز الوحيد الموجود.

وحتى سنة 1756 وهي السنة التي أثبتت فيها جوزيف بلاك (Joseph Black) أن الهواء المثبت (ثاني أوكسيد الكربون) (CO2) يظل دائما متميزا عن الهواء العادي واعتقد بأن الفرق بين هاتين العينتين من الهواء هومجرد فرق في التلوث أوعدمه.

وعقب أعمال بلاك، تقدمت الأبحاث حول الغاز بسرعة فائقة خصوصا على يد: "كافنديش" و"بريستلي" و"شيل" مجتمعين في ابتكار عدد من التقنيات الجديدة المساعدة على التمييز بين الغازات الذين كانوا من أنصار نظرية الفلوجستيك\*Le) \*

عالم كيميائي فرنسي في سنة 1787 نشر كتابه "محاولة في التسمية الكيميائية" وفي سنة 1789 نشر كتابه "البحث الأساسي في علم الكيمياء" وابتداء من هذا التاريخ بـدأ عصر الكيمياء المعاصرة، فعمل لافوازييه يكمن في أنه أنثبت أن العناصر المكونة للماء هي (OH) وأن تأليف بين هذه الغازات هوالذي يخلق الاشتغال والاحتراق بهـذا العمـل الجليـل وضع لأفواوكيم و الفلوج المركبات (Terra لافواوكيم و الفلوج المركبات (Mercuralis الخفيفة وعممة على كل المواد المحترقة، وأهمية هذا الفلوج ستيك أوما يسمى بـ: "المبدأ الأساسي للنار" هوأنه يعمل في علم الكيمياء كمفهوم موحّد

(phiogistique والتي كانوا من خلالها يقومون بتجاربهم وتأويلهم لها، فبدت النظرية الفلوجستيكية عاجزة عن إيستعاب الوقائع التجريبية الجديدة فلم يجرؤ أحدهم من علماء الكيمياء بضرورة التخلي والاستغناء عن تلك النظرية، إلا أنهم عجزوا عن اعتمادها بصورة متسقة 1.

إلى أن بدأ لافوازييه تجاربه على الهواء، فكثرت التأويلات والصيغ المختلفة لنظرية الفلوجستيك التي شكلّت أزمة ومؤشرا قويا لهـا في ظل نقائص النظرية وعدم منفعتها بالنسبة لكيمياء الغازات.

فحاول لافوازييه إيجاد تفسير لظاهرة ازدياد وزن أغلب الأجسام عند تعرضها للاحـتراق والحـرارة الشـديدة، لكـن مشـكل ازديـاد الوزن زاد من تعقيـد مسـألة تحديـد طبيعـة نظريـة الفلوجسـتيك وهويتها.²

ورغم الثقة التي كان يحظى بها هذا النمـوذج فـي القـرن الثـامن عشـر كـأداة للعمـل إلا أنـه أخـذ يفقـد قيمتـه كسـلطة مرجعيـة ووحيدة: كانت سيادة النموذج علامة من علامات الأزمة.

# أزمة الفيزياء:

إن هذا المثال يتعلق بأزمة الفيزياء وهي أزمة القرن التاسع عشر تلك التي شقت الطريق أمام ظهور نظرية النسبية.

<sup>(</sup>Un Concept Unificateur) تمكن تطبيقه في الاحتراق كما تمكن استخدامه في التنفس (Un Concept Unificateur)، وبهذا المفهوم فإنه أعطى تفسيرا أعم لكل أشكال التفاعلات (Toutes sortes de réactions)، فكان من العسير جدا أن يتخلص العلماء من هذه النظرية التي رسخت في الأذهان إلا بعد أن أثبت بطلانها (أنطونيولورانت لافوازييه) Laurent Lavoisier (1794-1743).

<sup>1-</sup> كوهن توماس: : المصدر السابق، ص 99

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المصدر نفسه، ص 100.

وهي أزمة تمكن الوقوف على بعض إرهاصاتها وبشائرها الأولى منذ نهاية القرن السابع عشر، فلقد تسرب إلى صلب العلم السوي مع قبول العلماء للنظرية الموجية في الضوء، ففي سنة 1890 أدت إلى حدوث أزمة، ذلك إذا كان الضوء موجات تنساب في أثير ميكانيكي تحكمه قوانين

نيوتونية ذلك يعني أن الملاحظات الفلكية والتجارب الفيزيائية قادرتين مبدئيا على رصد حركة نسبية عبر $^1$  الأثير $^*$  (L'Ethére).

- ففي خلال عدة عقود في أواسط القرن تقدم "فرنيل" Frenel وغيره بتفاسير مختلفة لنظرية الأثير بشرح استحالة ملاحظة حركة ما، وكان كل واحد منهم يفترض أن الجسم المتحرك يسحب معه جزء من الأثير ويجرّه، فنجحت بما فيه الكفاية في إلقاء الضوء على النتائج السلبية التي انتهت إليها من خلال الملاحظات الفلكية والتجارب الفيزيائية بما في ذلك تجربة: "ميكلسون" و" مورلي" الشهيرة، فظل الصراع بين مختلف التأويلات والصيغ الذي يفتقد لتقنيات ووسائل تجريبية للجسم فيه.2

ولم يتغير الوضع إلا في أواخر القرن التاسع عشر مع ظهور نظرية "ماكسويل" Maxweel الكهربائية المغناطيسية\*\* فقد كان

أ- ماهر (عبد القادر محمد علي): نظرية المعرفة العلمية، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، 1985، ص 152.

الأثير: فرضية الأثير، أسس نيوتن فكرته على الزمان والمكان والحركة المطلقة انطلاقا من هذه الفرضية، فتصور نيوتن أن الكون يسبح في فضاء محيط هوعبارة عن بحر من الأثيـر فضاء ساكن سكونا أبديا فاعتبره المكان المطلق وحركات الجسام بالنسبة إلى هـذا المكـان المطلق أنها أجسام مطلقة، الشيء الذي يؤدي بوجود زمان مطلق كذلك (مكان ممتلئ). وسالم يفوت: بنية الإنقلاب العلمية، ص 101

<sup>\*</sup> ماكسويل (Max weel) مؤسس نظرية الكهرومغناطيسية للضوء، أوضح أن الموجات الضوئية والإلكترومغناطيسية تنتشر بنفس السرعة، عرفت نظريته بمعادلات ماكسويل وأكد بأن هذه الموجات ليست فقط متشابهة بل متقاطعة وتستطيع بهذا أن تتصور موجة ضوئية

هذا الأخير نيوتونيا يعتقـد أن الضـوء والكهرومغنـاطيس تحركهمـا جزيئات أثير ميكانيكي فظن أن هذا الوسط في الأثير يتمتع بها.¹

انتهى الأمر بنظرية ماكسويل إلى أنها وضعت النموذج الذي منه تفرعت الأزمة وكانت البؤرة المتي من خلالها زادت من حدة الأزمة وهي المشاكل المتعلقة بالحركة وعلاقتها لأثير. وفي الأخير فإن هذه الفترة خاصة سنة 1881 التي قام بها الأمريكي ميكالزون (Mechelson) بتجربته المشهورة حول الأثير المتي طرح خلالها السؤال: عما إذا كانت الأرض تدور في محيط من الأثير، فمعنى هذا أن سرعة الضوء ستتأثر بهذه المادة ؟ فأعد جهازا يسمى (Interfénomètre) وهوعبارة عن جهاز مركب من مجموعة من المرايا العاكسة للضوء، بحيث أن الضوء لما ينتقل من مرآة أخرى لابد أن خلال المسافة المتي يقطعها أن يتأثر بمادة الأثير وبالتالي نقل سرعة الضوء، إلا أن الضوء لمن يتأثر بمادة الأثير وبالتالي نقل سرعة الضوء، إلا أن الضوء لمن يتأثر بتاتا. فبقي السؤال مطروحا: هل الأثير موجود أم غير موجود ؟.2

ف الأثير الذي اعتمد عليه (نيوتن، مرشل، ف ارادي، أمبار، وماكسويل) في إعداد نظرياتهم أصبح محّل سؤال ملح هل هوموجود أم غير موجود؟ وحتى يتأكد العلماء من صحة هذا السؤال، كرّر (ميكلزون) تجربته رفقه مواطنه (مورلي) سنة 1887، وتأكد للمرة الثانية أن السرعة لم تتأثر عادة بالأثير، ويمكن القول أنه بهذا السؤال فتح باب العلم المعاصر.

- وهذه التجربة الشهيرة في تاريخ الفيزياء أحدثت أزمة علمية أدت بنهاية العلم الحديث، وأساس هذه الأزمة كامن في الاعتقاد

باجتماع مجال مغناطيسي ومجال كهربائي في فترات متغيـرة وبـتردد هـذه التغيـرات تنتشـر بسرعة 300,000 كلم/ثا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المصدر نفسه، ص 10<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- توماس كوهن: تركيب الثورات العلمية، ص 102

الراسخ بأن الفضاء الكوني مملوء بمادة تسمى الأثير(L'Ethér) وأن إصرار هذا الاعتقاد عمل على تمديد الأزمة لأن معظم العلماء آنذاك فضلوا القول بأن الأرض والأثير موجود، عوض أن يقبلوا بفكرة عدم وجود الأثير.

- لقد بيّن أينشتين من خلال نظريته في النسبية الخاصة أنه لا وجود لأي مرجع مطلق في الفضاء، وأن كـل مـا هنـاك هووجـود مراجع نسبية للمكان والزمان تشكل إطـار لدراسـة جميـع أنـواع الحركات والقوى¹.

لقد انتقد أينشتين مفهوم الأثير وطوّر بشكل ثوري مفاهيم المكان والزمان والمادة، ووحّد بينها في كثير من النواحي. فركّـز اهتمامه على نقص التصور الكلاسيكي والمفاهيم الكلاسيكية للمكان والزمان والطاقة، واستنبط بذلك تصورا جديدا لهذين الموجودين الماديين (الزمان والمكان) وجد فيه حلا لكثير من التناقضات القائمة بين (المادة الجسيمية والمجال المغناطيسي) وذلك في إطار النظرية النسبية الخاصة تم النسبية العامة.

- لقد سار أينشتين في اتجاه معاكس في الإتجاه الإختزالي الــذي حاول اختزال إحـدى النظريـتين الميكانكيـة والمغناطيسـية وذلـك عندما لاحظ تلك التناقضـات الموجـودة فيهمـا، وفـي انعـدام أيـة علاقة بينهما وبين الأثير.²

- كما أثبت تناقضا كبيرا بين نظرية (نيوتن في الجاذبية) ونظرية (ماكسويل في المغناطيس) من حيث أن الجاذبية لـم تـرق علـى يدي نيوتن إلى نظرية مجالية: تبيّن كيف ينتقل الأثير الجاذبي من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Estein (Albert): La Théorie de la Relativité Restreinte Générale Trduit de: L'allem Maurice Slovine, Paris, 1976, pp 75-76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سالم يفوت: بنية الانقلابات العلمية، ص 117.

مكان إلى آخر في زمن محدد. مثلما ارتقت الكهرومغناطيسية ( $^1$ C'électromagnétisme

وهكذا نستنتج أن المطلوب ليس الاختزال (Simplification) نظرا للتناقض الكبير بين النظريتين وإنما التوحيد الجدلي (Dialectique) الذي يحلّ به التناقضات القائمة، وهذا يقتضي إعادة النظر في بنية الإطار النظري والخلفية المشتركة لكل منهما المتمثلة في المكان والزمان.<sup>2</sup>

- ضمن هذه الخلفية التاريخية ظهرت نظرية النسبية الخاصية المحدودة (Théorie de la Relativité restreinte) سنة 1905، لأينشتين كجواب عن إشكالية الأثير وثبات سرعة الضوء.
- كانت هذه أهم النجاحات والانتصارات الـتي حققتها الفيزيائيـة La) والميكانيكا الكوانتية (La Relativité Générale) والميكانيكا الكوانتية (Théorie Des Cordes) ونظريـة الأوتـار (Mécanique Quantique) ومسألة التوحيد ( Unification) التي زعز لات التصورات والمفاهيم الكلاسيكية وقلبتها رأسا على عقب.
- وفي الأخير تكاد تكون هذه الأمثلة الثلاثة (الفلك-الكيمياء-الفيزياء) نموذجية إذ رأينا أننا كيف أن الأزمات تلعب دورا كبيرا في دفع حركة العلم كما أنها تشكل انفجارا له، بل وتشكل أحيانا البؤرة التي من خلالها تظهر نظريات جديدة، ففي كل منها لا تظهر نظرية جديدة إلا بعد سلسلة من الإخفاقات التي تصيب النشاط السوي في محاولته حل بعض المشاكل، فالنظرية الجديدة تأتى لتكون جوابا مباشرا للأزمة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Estein (Albert): La Théorie de la Relativité Restreinte Générale, p: 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- سالم يفوت: المصدر السابق، ص 172

- فتبين لنا هذه الأمثلة التي سبق ذكرها كحالة من حالات الأزمة تسمح بجعل هذه الأخيرة (أي الأزمة) صاحبة الدور البارز وبالتالي تمكن القول بأنها شرط ضروري وسابق لظهور وانبثاق نظريات جديدة، ولتجديد الأدوات العلمية فالأزمة تعني أن العلم أصبح مضطرا لتجديدها.

فلنتساءل عن الكيفية التي يستجيب بها العلماء للأزمة وعـن رد فعلهم عليها؟ أوبمعنى آخر: كيف يستجيب العلماء لوجودها؟

- يسمي كون هذه المرحلة التي يدشنها بالعلم الشاذ (الشـذوذ) (La) (La) \* والـتي تناسـب مرحلـة الأزمـة (La) (Crise) بنوع من الخلـل وسـيادة حالـة مـن الغمـوض والاضـطراب والقلق.1

- فالشذوذ يظهر فيما يسميه كون بالخلل (Anomalie)، غير أن كون تميز بين نوعين من الخلل: خلل عادي يمكن حلّه في إطار النموذج القائم بإدخال بعض التعديلات عليه إذا اقتضت الحاجة، وخلل غير عادي يستعصي حلّه في إطار هذا النموذج ويؤدي بالتالي إلى أزمة. ينجم عن هذا الصنف غير العادي من الخلل عن أسباب مختلفة ومتفاوتة من حيث الأهمية، ويتسم بكونه خللا مهما، أوعلى حد تعبير كون بكونه "أكثر من مجرد خلل وأكثر من مجرد لغز (Enigme)".2

لقد اختلف الباحثون العرب حول ترجمة مفهـوم (La science Extraordinaire) فمنهـم مـا ترجمه بـ"العلم الشاذ" وهوالأستاذ الدكتور"ماهر عبد القادر محمد علي"، وبـ: "العلـم الغيـر المعتاد" أو"العلم الخارق للعادة " وقد فضل سالم يفوت ترجمتـه بالترجمـة الثالثـة بوصـفها ترجمة عامة تحنفت جميع الدلالات المختلفة وبأبعادها المختلفة: نفسية، اجتماعية وعلمية. أ- سالم يفوت: مفهوم التقدم في العلم، منشورات كلية الآداب بالرباط، الطبعة الأولى، 2004، ص 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- T.Kuhm, La structure des révolutions scientifiques, p.208

إن مرحلة الشذوذ التي دشنها كون الخلل الشاذ (Anomalie Extraordinaire) والتي تناسب مرحلة الأزمة بالعلم الشاذ. تتسم هذه المرحلة كونها تسودها حالة من الغموض والاضطراب والقلق.

لنعود إلى السؤال الأول والمتعلق بالكيفية التي يستجيب لها العلماء لهذه الأزمة "في الواقع لا يواجه العلماء الأزمة بكيفية واحدة ومحددة بل تختلف ردود أفعالهم كثيرا، فقد يصيبهم جومن الغموض والتدمر أحيانا يسيطر على الوسط العلمي " معنى ذلك أن الشذوذ يثير أزمة، فإنه يكون عادة أكثر من مجرد شذوذ، وأحيانا يستدعي الشذوذ بشكل واضح تساؤلا حول التخلي عن النموذج كما فعلت نظرية الأثير بالنسبة لهؤلاء الذين قبلوا نظرية ماكسويل، أوكما في الدوران عند كوبرنيكوس، فإن الشذوذ قد يثير أزمة بالنسبة للتطبيقات التي تعوقه. 2

- فتطور العلم السوي (العادي) \* قد ينقل شذوذا ما (خروجا عن القياس) مجرد إزعاج من مصدر الأزمة. فعندها يبدوا الشذوذ أكثر من مجرد خلل (معضلة) أخرى من العلم السوي، فإن الانتقال إلى الأزمة وإلى العلم الشاذ يكون قد بدأ فعلا.3

فـي مثـل هـذه الظـروف ولإبـراز ذلـك يستحضـر كـون بعـض التصريحات لبعض كبار العلماء الذين عاشوا فترة وظروف الأزمة فأينشتين مثلا وصف شعور العلماء عصره بـالقول: "تولـد انطبـاع

<sup>1-</sup> كوهن(توماس): تركيب الثورات العلمية، ترجمة: ماهر عبد القادر، ص 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه، ص 141.

للعلم العادي هونشاط علمي موجه لحل الأزمات لذلك فهوعبارة عن أبحاث متراكمة فأثناء فترات العلم العادي تعرف النظريات نوعا من الاستقرار والرتابة وذلك لانعدام الأزمـات ومـا تخلقه من خلل ومشكلات هذه الأخيرة تجعل العلم العادي فيما بعد يعرف نوعـا مـن الـتراجع والارتداد، وهذا ما تجعله يبحث عن مستويات أخرى لحل الأزمة القائمة.

لدى كل واحد منهم بكون الأرض تهرب من تحت قدميه وأنه أصبح من المستحيل العتور في أي مكان على أساس صلب تمكن أن نشيد عليه "1 ومن جهته عبّر باولي (Pauli) عن تدمر صريح من وضع الفيزياء في عصره إذ قال: "في هذه اللحظة أصبحت الفيزياء من جديد غامضة للغاية، وفي جميع الحالات، إن الأمر صعب بالنسبة إليّ، وأرغب في أن أكون ممثل سينما أوشيئا آخر من هذا القبيل، ولا أرغب في سماع أي كلام عن الفيزياء.2

وبعد مرور خمسة أشهر ولما لاحت بوادر حل الأزمة عاد فكتب "أرجع إليّ هذا النوع من الميكانيكا المقترح من قبل هيزنبرغ ( Heisenberg) الأمل ولدّة الحياة، إنه لا يقدم حلا للمشكلة بالطبع، ولكنني أعتقد أنه أصبح من الممكن أن تتقدم من جديد".3

- يتضح لنا مما قاله باولي (Pauli) أن ثقة العلماء تتراجع في النموذج السابق بشكل ملموس في ظروف الأزمة دون التخلي عنه، معنى ذلك أنهم يستمرون في الاشتغال تحت رايته، ويرجع ذلك إلى سببين:

السبب الأول: وهوأن ظهور أي خلل ما (أومعضلة) أووقائع متعارضة مع النتائج المتوقعة للنموذج لا يكفي الحكم على نموذج ما بالكذب، ذلك أن مجهودات البحث العادي (السوي) قد تسمح بحل المشكل في إطار النموذج القائم. الشيء الذي يسمح

<sup>1-</sup> المرجع السابق، ص 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- T.Kuhn: La structure des révolutions scientifiques, p. 107-106

٥- توماس كوهن: تركيب الثورات العلمية، ترجمة: ماهر عبد القادر محمد على، ص 143.

بالقول إن الوعي بوجود خللل يشكل مصدر قلق بالتأكيد، لكنــه لا يشكل مبررا كافيا للتخلي عن النموذج¹

والسبب الثاني: لا يتخلى العلماء عن النموذج القائم إلا إذا تبلورت نظرية منافسة وأصبحت قابلة لأن تحل محلة. ذلك أن التخلي عن نموذج ما دون استبداله بنموذج آخر في نفس الوقت هوتخل عن العلم ذاته². إنه إجراء لا يقلل من شأن النموذج (فحسب) ولكنه يقلل من شأن رجل العلم، ذلك أن هذا الأخير سيبدوبالتأكيد لزملائه وكأنه "عامل يستعمل آلات سيئة".3

- إذن فالأزمة ملائمة لانبثاق وظهور نظريات جديدة، وظهور نظرية جديدة ما يؤدي إلى انهيار التقليد السائد الذي تقوم عليه الممارسة العلمية، وإحلال تقليد آخر محله، تحكمه قواعد مخالفة، ويحتضنه عالم خطاب مغاير، وهذا يولد لنا بالطبع بان التقليد القديم أضحى عاجزا تمام العجز، فيكون كافيا لدى العلماء أن ينظروا إلى القضايا المطروحة بمنظار جديد، والإقرار بإمكانية طرح البديل.

وعملية الإنتقال من نموذج في حالة أزمة إلى نموذج جديد، تتم بواسطة إدخال تغيير أوتنويع على النموذج القديم. ليس هذا فحسب بل هي إعادة بناء قطاع جديد بكامله عل أسس جديدة، أي فترة انتقال من نموذج إلى آخر فيتكون لدى العلماء المختصين من خلال هذا الانتقال رؤية جديدة لمجال اختصاصهم وأهدافهم.

<sup>1-</sup> توماس كوهن: بنية الانقلابات العلمية، ترجمة: سالم يفوت، ص 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- T.Kuhn: La structure des révolutions scientifiques, p.101.

<sup>3-</sup> توماس كوهن: تركيب الثورات العلمية، ص 144.

- ولقد وصف أحد المؤرخين مؤخرا أثناء تناوله لحالة من الحالات التي يعيد فيها العلم ترتيب نفسه بسبب التغير الطاريء على النموذج تلك الرؤية بأنها "إمساك العصى من طرفها الآخر".¹

- إن ما ذكرناه سابقا يبين لنا أنه على الرغم من استمرار العلماء في الإشتغال تحت راية النموذج القائم فإنهم يظلون منشغلين بأصل ومصدر الأزمة، بل سرعان ما يتحول هذا الأخير إلى بلورة نظرية جديدة تصبح قادرة على حلّ الشذوذ في بعض النظريات (الخلل الشاذ)، مما يفرض إعادة النظر في القواعد والمناهج وتصبح هذه النظرية المرشحة للتتويج (الجديدة) لأن تكون نموذجا جديدا. فإن الإنتقال من الأزمة إلى النموذج الجديد يتخذ شكل ثورة علمية حقيقية أوانقلاب علمي، فماذا تعني بالثورات أوالانقلابات ؟

## 2- الانقلابات والثورات في تاريخ العلم:

مفهـوم "الثـورة العلميـة" أو"الإنقلاب العلمـي") (Révolution Scientifique ماذا نقصد بمفهوم الثورة العلمية؟

- يختلف مدلول المفهوم من دارس لآخر، لكنه اختلاف لا يصل إلى درجة التناقض البين. فالاختلاف راجع إلى التكوين الفكري للدارس، وإلى الثقل الذي يمارسه التخصص على توجهاتهم العامة... فتحليل الدارس السوسيولوجي لابد أن يختلف نوعا ما عن تصور مؤرخ العلم أومؤرخ الفن بحكم التخصص الذي يجعل الدارس يبرز عناصر معينة على حساب عناصر أخرى في التفاعل الفكرى والاجتماعي.2

<sup>1-</sup> بناصر بعزاتي:الاستدلال والبناء،بحث في خصائص العقلية العلمية.ص.210.

<sup>2-</sup>توماس كوهن: تركيب الثورات العلمية، ص. 145.

فما يقصد بالثورة العلمية هوذلك التحول والتغير الشامل الذي يطرأ على كامل مرافق الحياة العلمية والاجتماعية والعقائدية والمؤسساتية خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر.

- فقد كان مفهوم "الثورة" مستعملا بمعنى الدوران للعودة إلى المنطلق (كما في حركة الكواكب) حتى في النصف الأول من القرن السابع عشر، ثم أصبح يستعمل بمعنى التغير الشمولي أو التبدل حتى في النصف الأول من القرن السابع عشر، ثم أصبح يستعمل بمعنى التغير الشمولي أو التبدل الجذري.

إذن فالتحول المفهومي العلمي الذي حصل في أوروبا خلال القرنين المذكورين لا ينفصل عن الأحداث السياسية والإجتماعيـة وعن النشاط الفكري عامة، فلقـد عرفـت مجتمعـات أخـري غيـر أوروبية خصوصا المجتمعات –الإغريقية والإسلامية- بعـض العلـوم تطورت لديها (الرياضيات وعلوم البصريات والفلك والستاتيكا) لكنها لم تعرف انتشارا على مدى واسع، ولم تصبح جزءا أساسيا من الحضارة الساندة في المجتمع، كما عرفته أوروبا خلال "الثورة العلمية" ومفهوم الثورة العلمية "اكتشف من قبل فلاسفة الأنوار في أواسط القرن الثامن عشر بالمعنى الذي يعبر عن تحول الأفكار الأساسية حول العالم بالنقد للأفكار التي تنتمي إلى فترة ما قبل القرن السايع عشر، ثـم تطـور مفهـوم "الثـورة العلمية" على يد مؤرخي العلم "ألكسندر كوبري" (Alexandre Koyré) في أواخر الثلاثينات من القرن الحالي. فبدأ باستعماله على الفترة قبل وبعد العام 1600 م (عندما توصل غاليلي إلى اكتشافات أساسية في الديناميكا والفلك) قدمت أجوبة دقيقة لأسئلة قديمة باتت تشغل الدارسين. لكن (كويري) نفسه وسع

الفترة الزمنية لمفهوم "الثورة العلمية" شيئا فشيئا فأدخل إنجازات ديكارت (Descartes) الفلسفية الطبيعية في صلب التحول المفهومي العلمي، وزمن كوبرنيك (Copernic) ونيوتن (Newton) أي من القرن 16 إلى أواخر القرن 17 لأن أعمال غاليلي (Galillée) وكبلر (Kipler) وديكارت (Descartes) تتدرج في الدفاع عن بناء مفهوم قائم هوبناء كوبرنيك الذي وجد إنجازات نيوتن التجريبية.

- وقـد ارتبـط مفهـوم "الثـورة العلميـة" "بالنهضـة" تعـبيرا عـن التجديد الذي حققه القرن السادس عشر. فمفهوم الثورة العلمية خلال القرن 18 كان تعـبيرا عـن أهميـة منجـزات العلـم فـي هـذه الفترة.

- فسأناقش مفهوم الثورة العلمية كحدث تاريخي في الماضي (أوحلقة تاريخية) وهي بزوغ العلم الحديث. معنى هذا أن مفهوم "النهضة" و"الثورة العلمية" يعبران عن لحظتين تاريخيتن من أجل فهم تاريخ الأفكار. فترى أن مفهوم "النهضة" يدل على ذلك الثراء المهم في الآداب والفنون، )من القرن 14 إلى القرن 16(، ومفهوم "الثورة العلمية" يدل على التحول الاجتماعي خلال القرنين )16 و 17(.

- يتوج البحث العلمي في مرحلة الأزمة ببلورة نظرية أو(نظريـات جديدة) يتم اعتمادهـا (أواعتمـاد إحـداها) بوصـفها نموذجـا جديـدا يقوم على أنقاض النموذج القديم، ويسمي كون هذا الانتقـال مـن الأزمة إلى نموذج جديد بالثورة أوالإنقلاب \* فماذا تعنـي الإنقلابـات

<sup>1-</sup> A.Koyré: Etudes Galilléennes. édition.Hermann,Paris,1966.p.47

<sup>-</sup> الثورة (Révolution)ـ : وهي التغير المفاجيء وتحول وتبدل تاريخي، فتوماس كوهن استعار هذا المفهوم ليسقطه على النقلاب الذي يحدثه اكتشاف ما، لـذلك سـنكتفي بترجمـة المفهوم ب"إنقلاب" بدلا من "ثورة".

العلمية ؟ وما طبيعتها ؟ وما ضرورتها ؟ وما الوظيفة الـتي تؤديهـا في تقدم العلم ؟ ولماذا اعتبرها كون ضرورية في تقدم العلم ؟

- لقد سبق وأن بينا كيف أن الإنقلابات العلمية قد تم تناولها على أنها هي تلك الأحداث التطورية غير المتراكمة (ثورية) المتي يستبدل فيها نموذج قديم بنموذج جديد يناقضه، معنى ذلك أن أية نظرية جديدة تتطلب تغييرا في القواعد المي تحكم الممارسة السابقة (الأولى) للعلم العادي (السوي) وإستعابها يتطلب إعادة بناء النظرية السابقة، وإعادة تقييم الحقيقة السابقة، وهي عملية إنقلابية (ثورية) لا يمكن حصرها تاريخيا.

فهل معنى هذا أن تغييـر النمـوذج يسـمى إنقلاب ؟ ومـا دور هـذا الإنقلاب في تغيير رجل العلم للعالم ؟ ولما نسمّ استبدال نمـوذج بآخر إنقلابا ؟

- في هذا الصدد سنحاول فهم التصور الكوني وبيان موقفه من خلال تحليله لمفهوم "الإنقلاب" وأهميته في تقدم المسار الديناميكي للمعرفة العلمية مستندا إلى جملة اعتبارات أهمها التشابه القائم بين التطور السياسي والتطور العلمي وتهافت التصور التراكمي لتقدم المعرفة العلمية.
- نجد أن كلمة إنقلاب (Révolution) أصلها في الحقل السياسي ومن ثمة فإن استعمالها في حقل تاريخ العلوم يوحي بوجود تشابه بين التطور السياسي والتطور العلمي، وبالفعل فهذان الأخيران يتقاسمان حسب كون جملة من السمات تسمح بتطبيق كلمة "إنقلاب" على تقدم المعرفة العلمية ومن هذه الصفات نذكر:

أ. تبدأ الإنقلابات السياسية عادة بالشعور المتنامي لدى فئة محددة من الطبقة السياسية على الأقل بإفلاس المؤسسات القائمة لكونها لم تعد قادرة على حل المشاكل المطروحة، ونفس الشيء لما تبدأ الانقلابات العلمية بالشعور المتزايد لدى مجموعة محددة من العلماء على الأقل بإفلاس النموذج القائم لكونه لم يعد قادرا على حل مشكل أومشاكل مطروحة أ. لذلك يقول كوهن في هذا الصدد: "يشكل الشعور بالاشتغال المفلس الذي يؤدي إلى الأزمة شرطا ضروريا للإنقلابات في التطور السياسي كما في تطور العلوم "2

ب. تستهدف الانقلابات السياسية تغيير المؤسسات القائمة بوسائل تمنعها هذه الأخيرة، وبنفس الشيء تستهدف الانقلابات العلمية تغيير النموذج القائم بوسائل يمنعها هذا الأخير، أي بالإستناد إلى قواعد ومناهج جديدة تختلف عن القواعد ومناهج النموذج القائم<sup>3</sup>.

جـ. وفي التطور السياسي كما في التطور العلمي، لا يتم الانتقال من القديم إلى الجديدة فجأة، وإنما يحتاج بالضرورة إلى فـترة زمنية قد تطول أوتقصر ألا وهي فترة الأزمة.

د. في الحقل السياسي كما في الحقل العلمي يحتد النقاش في مراحل الأزمة دون توفر أية إمكانية لحصول اتفاق حول المواضيع المختلفة والمتصارعة، ولذلك عادة ما يتم اللجوء إلى آليات -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- T.Kuhm, La révolution des structures scientifiques, p.101.

<sup>2-</sup> ماهر عبد القادر محمد علي: تركيب الثورات العلمية، ص 155.

₃ المصدر نفسه، ص 155.

خـارج سياسـة-و-خـارج علميـة- لاسـتقطاب الأنصـار وإقنـاع الجمهور.1

- ففي الحقل السياسي يحتد النقاش بين أنصار النظام القائم وخصومه في فترة الأزمة، غير أن هذا النقاش لا يفضي إلى تقريب وجهات النظر بقدر ما يعمق الخلاف بينهما لكونهما ينطلقان من منطقات متباينة، لذلك تلجأ الأطراف المتنازعة عادة إلى آليات أخرى خارج سياسة مثل تقنيات الإقناع والعنف ووسائل الضغط المعتمدة أيضا أنفس الشيء ينطبق على الحقل العلمي، ففي ظروف الأزمة يشتد النقاش يبن أنصار النموذج الجديد الراجع إلى قوة أدلته المنطقية والتجريبية.

- إن المؤرخ من موقعه كدارس الماضي العلم من وجهة نظر تاريخيه معاصرة قد تتملكه الرغبة في أن يصرخ في وجهنا مؤكدا بأن "النماذج حينما يصيبها تغيير، فإن العالم نفسه يتغير بتغييرها، فتحت مظلة نموذج جديد وبايحاء منه يتبنى العلماء أدوات جديدة، كما تتوجه نظرتهم وجهة جديدة.

- معنى هذا أن العلماء خلال الإنقلابات يدركون أشياء جديدة وأشياء مغايرة في الوقت الذي يعتمدون في دراستهم للمسائل التي سبق لهم تناولها على نفس الأدوات المعتادة، فكما لـوأن جماعة العلماء المختصين انتقلت فجأة إلى كوكب آخر فأصبحت

3-ماهر عبد القادر: تركيب الثورات العلمية، ص. 89.

<sup>1-</sup> سالم يقوت: بنية الانقلابات العلمية، ص 126.

²- المرجع نفسه ، ص 144.

الأشياء المعهودة تبدوا في ثوب جديد وغير مألوف، كمـا أصـبحت  $^{1}$ تجد نفسها أمام موضوعات مغايرة لم تعهدها من قبل

- إذن نستطيع أن نقول أن التغيير الحاصل على النماذج يجعل نظرة العلماء لمجال أبحاثهم تتغير جملة وتفصيلا، وعقب كـل انقلاب يصبحون أمام ضرورة التعامل مع عالم مغاير.
- من هنا يبدوا الانتقال من نموذج إلى آخر لتلك التحولات والتغيـرات الـتي تصـيب عـالم رجـل العلـم مليئـا بالإيحـاءات والدلالات.
- ومؤدى ما تقدم أن الانقلاب العلمي يقلب الأوضاع الموجودة ويبدّل الأفكار العلمية لدى العالم(بكسر اللام) الواحد، وهذا العالم بعد تأكيده للنظرية والدفاع عن صحتها تتراجع بعد الانقلاب العلمي ليؤكد أنه كان مخطئا فيما كان يعتقد، حيث يقول كون: "إن العالم الذي يقبل النموذج الجديد مثله مثل الرجل الذي يضع على عينيه عدسات عاكسة، فالعالم هنا يقبل أن يرى الموضوعات السابقة بشكل جديد مغايرة تماما لما كان يألفه" لذلك عندما يتغير التقليد السوي في الفترات الانقلابية يضطر العلماء إلى أن يتعلموا من جديد كيف ينظرون إلى العالم المحيط بهم نظرة مخالفة لما كان عليه في السابق.
- فالفترة التي كان ينظر إليها إلى الضوء "تارة على أنه موجة، وتارة على أنه موجة جسيم" كانت فترة أزمة، أي فترة كان فيها شيء ما غير مضبوط انتهت بالتطور الذي حصل في الميكانيكا الموجية والذي أدرك فيه العلماء " أن الضوء كيان مستقل بـذاته

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص. 99.

²- ماهر عبد القادر: تركيب الثورات العلمية، ص 211.

₃ المصدر نفسه، ص 115

تختلف عن الموجة وكذا عن الجسيم".كانت فترة أزمة، أي فـترة كان فيها شيء ما غيرمضبوط انتهـت بـالتطور الـذي حصـل فـي الميكانيكـا الموجيـة والـذي أدرك فيـه العلمـاء "أن الضـوء كيـان مستقل بذاته يختلف عن الموجة وكذا عن الجسيم ".<sup>1</sup>

- لذلك فتغيير النماذج العلمية ترافقها إنقلابات، فعقب حدوث انقلابات علمية عادة ما يترجم عن حصول انقلاب في الرؤية العلمية أوعن حدوث تحول ما في عقلية العلماء إلى أن يتصرفوا مع النموذج الجديد الذي لم يعد يرون فيه الأشياء كما كانوا يرونها من قبل"
- ولكن هناك سؤال أهم يعود بنا إلى مسألة طبيعة التغير الإنقلابي فهل ديناميكية نيوتن تمكن أن تنشأ عن الديناميكا النسبية ؟
- نجد أن ضرورة تغيير المفاهيم والأسس المتداولة لعبت دورا حاسما في الهزة الإنقلابية التي أخذتها نظرية النسبية والتي تعتبر أكبر هزة عرفها تاريخ العلم من بعض التحولات التي حدثت كالإنتقال من مركزية الأرض إلى القول بمركزية الشمس، ومن نظرية الفلوجستيك إلى الجسيمات أومن الجسيمات إلى الموجات، فهذا التحول أدى إلى زعزعة المفاهيم والتصورات في النموذج السابق.
- فالفيزياء لا تتقدم بتواتر واستمرار، بقدر ما تتطور بحدوث طفرات (تغيرات) ذات قطيعة إبستمولوجية ناتجة عن حدوث تناقضات وإشكاليات مستعصية عن الفهم والحل في آن واحد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- L.Landau et E.Lifchitz : Mécanique quantique théorie non relativistes, 2ème. Édition mir-moseau. 1967. (Physique théorique, Tome3)

- فتاريخ الفيزياء الحديثة تاريخ انقلابات (ثورات) عبر مختلف المراحل والنظريات التي ميزت هذا العلم، فكوبرنيكوس مثلا أحدث تغييرا أساسيا في نظرة الإنسان للكون، وذلك ببنائه لنظام فلكي جديد يعتمد الشمس هي المركز بدلا من الأرض كما كان سائدا من قبل كما أحدث أينشتين انقلاب في المفاهيم الفيزيائية بنظريته النسبية.

حيث اعتبر المكان مثل الزمان يتعلق بمنظومة القياس المرجعية (Système De Référence) للمراقب وليس مطلقا كما كان الحال مع ميكانيكا كل من "غاليلي ونيوتن"، وبذلك فتحت نظرية أينشتين في النسبية الخاصة والعامة آفاقا جديدة تمثلت في التأسيس الفعلي لفيزياء الذرة والنواة (La microphysique)

فتبين من خلال دراسة العلاقة بين مختلف فروع الفيزياء الكلاسيكية والفيزياء الحديثة، أن ميلاد وديناميكية تطور الأفكار في الفيزياء ناتج أساسا عن بروز مختلف الأسس والمفاهيم التي يبنى عليها هذا العلم.

- لقد جاء مفهوم المجال (Le Champs) الذي أدخله إلى حقل الفيزياء كل من فارادي وماكسويل ليحل إشكالا آخر وتناقضا بين النظام الجسيمي النيوتوني، ومفهوم الأثير، وهذا الأخير كما رأينا سابقا مطلق افترض وجوده كل من ديكارت وهوفنز (Hyguen's) لتفسير حركة الكواكب بالأثير. فشكل هذان النظامان الفكريان الأداة النظرية الأساسية للمعرفة الفيزيائية طوال القرنين الثامن والتاسع عشر، وكان التنافس والتناقض بين مفهوم الأثير، وبين مفهوم الأثيار، وبين

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Blanché (Robert): La Méthode expérimental et la Philosophie de la Physique, P.U.F 1949, p72

- فشكلت نظرية ماكسويل في المغناطيسية (الجسيمي والأثيري) على مستوى الفكر العلمي من النظامين (الجسيمي والأثيري) في فهم الظواهر الطبيعية وتفسيرها وإعادة إنتاجها تجريبيا، كما شكلت هذه النظرية الوجود المادي الذي لا يقل أهمية عن النظام النيوتوني الجسيمي<sup>1</sup>، فإنه تبين من معادلات ماكسويل (LeChamp) أن المجال الكهرومغناطيسي (électromagnétique) يشكل نظاما ماديا متكاملا مستقلا عن الجسيمات الأولية. وذلك بوجود علاقة جدلية بينهما (بين المجال والجسم) إذ ينتج المجال عن الجسيم المادي، كما ينتج هذا الأخير من المجال.<sup>2</sup>

ومن النتائج الأساسية كذلك لنظرية ماكسويل وجود موجات كهرومغناطيسية سرعتها في الفضاء تساوي سرعة الضوء ( 300,000 كلم/ثا) وهكذا توصل ماكسويل إلى أن الضوء ليس سوى نوع من الموجات الكهرومغناطيسية.

- لقد أدى هذا التطور للفيزياء إلى بـروز مشـكلة جوهريـة فيهـا شـكلت أسـاس التطـورات الإنقلابيـة الـتي ميـزت فيزيـاء القـرن الماضي هذه الإشكالية تتجلى في كـون مفهـوم المجـال لـم يعـد حاجة إلى الأثير.
- كان هذا المثال عن حالة من حالات الإنقلاب التي مست الفيزياء وكمثال آخر عن أنواع التحولات التي تصيب النماذج نعثر على مثال:

علم الفلك: تمكن العديد من علماء الفلك من اكتشاف كوكب (أورانوس) على يـد "وليام هرشـل" (W.Hershel) مسـتخدما فـي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Heisenberg (Werner): Physique et Philosophie, Paris, 71, p135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- De Broglie: (Louis): La Physique nouvelle et les quanto, P.U.F, Paris, 1947, p52.

ذلك منظارا فلكيا متطور تمكن من ملاحظة أن شكل "النجم" يشبه "القرص الدائري" وهوشكل لا يتناسب وشكل النجوم، أي أنه كان ثمة شيء ما غير مضبوط أوغير عاد، وبعد فترة ثبت لديه أن "النجم" هوكوكب "أورانوس" يتحرك بين النجوم، لذا أعلن أنه رأى كوكبا جديدا. ولكنه لم يحسم في الأمر، وكلها كانت محاولات باءت بالفشل، إلى أن جاء (ليكسل) (Lexel) اقترح على العلماء أن يكون هذا المدار "كوكب". وبمجرد أن حضي هذا الحل بالقبول تناقص عدد النجوم وازداد عدد الكواكب، فتغير علم علم الفلك.

غير أن انقلاب الرؤية هذا الذي مكن علماء الفلك من أن يروا أورانوس بصفته كوكبا لم تقف آثاره عند هذا الحدبل مهد السبيل لكي يكتشفوا عددا من الكواكب الصغيرة الحجم، وكواكب أخرى إضافية لذا نرى أن تاريخ علم الفلك يزخر بأمثلة كثيرة للتغير والتحول الذي يطرأ على إدراك العلماء من جراء التغير الذي يصيب النموذج.

- لنعد إلى مثال من تاريخ الكهرباء ففي القرن السابع عشر كان علماء الكهرباء يدعون أنهم يرون برادة الحديد تتطاير منبعثة من الأجسام المكهربة، عكس المحدثون فإنهم وأمام هذا المشهد سيرون ظاهرة من ظواهر البنذ الكهربائي المستقر (الكهروستاتيكي) (Electro-Statique) عوض أن يروفيه (تطايرا ميكانيكيا أوجاذبيا)، فقد تطورت أدوات الرؤية حول الكهرباء في مطلع القرن الثامن عشر، بعد ما تم استيعاب نموذج (فرانكلين) وحصلت بعض الآثار التي يولدها

<sup>1-</sup> توماس كون: بنية الانقلابات العلمية، ص 149.

الحث الكهربائي (أي نقـل القـوة الكهربائيـة أوالمغناطيسـية إلـى جسم آخـر دون اتصـال مباشـر) علـى أوصـاف جديـدة حـتى يتـم الوقوف على بعضها واكتشف لأول مرة.¹

- وكمثال شبيه بانقلاب الرؤية التي حدثت في تاريخ علم الفلك والكهرباء نذهب إلى الكيمياء، فقد سبق وأن ذكرنا سابقا أن لافوازييه (Lavoisier) رأى الأكسجين حيثما كان "بريستلي" يرى هواء انتزع منه الفلوجستيك وحيث لم ير الآخرون أي شيء على الإطلاق، غير أن لافوازييه غير أسلوبه في رؤية العديد من العناصر، ونتيجة اكتشافه للأكسجين انتهى به الأمر في نهاية المطاف أن يرى الطبيعة بشكل مغاير "فبدت الطبيعة في عينيه مختلفة" فاشتغل في عالم مختلف تماما عكس ما كان عليه.

- وكمثال آخر عن الإنقلابات العلمية التي حدثت في تاريخ العلم مثال غاليلي حول ظاهرة الجسم المتأرجح: منذ عهود غابرة شاهد الناس أجسام ثقيلة معلقة بخيط أوسلسلة معدنية وهي تتأرجح يمينا وشمالا إلى أن ينتهي بها الأمر إلى السكون التام.

بينما أرسطوفسّر ذلك بأن الأجسام الثقيلة تتحـرك بطبيعتها مـن أعلى إلى أسفل ثم ما تلبث أن تسكن في مكانها الطـبيعي، هـذه الظاهرة – ظاهرة الجسم المتأرجح – بأنها مجـرد سـقوط. لكنـه سقوط تكتنفه صـعوبات تتمثـل فـي أن الخيـط أوالسلسـلة الـتي تشده إلى أعلى تعوقه عن إكمال السـقوط إلـى أسـفل وتحقيـق السكون المنشود، مما يجعله لا يحقق ذلك إلا بحركة معقدة وفي زمن أطول.<sup>2</sup>

<sup>-</sup> المصدر السابق، بنية الانقلابات العلمية، ص 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- A.Koyré, Etudes Galiléennes (Paris, 1939) P.P. 46.47.

- أما (غاليلي) 1642-1564 (فقد رأى في الجسم المتحرك بندولا. رأى جسما قادرا تقريبا على أن يكرر نفس الحركة إلى مالا نهاية، كما لاحظ أنه يتوفر على خواص أخرى تتوفر في البندول مما مكنه من أن يفسرها ببعض المفاهيم المتعلقة بالحركة. فقد استخلص أن خواص البندول على استقلال مع سرعة السقوط وعدم تبعيتها للوزن، وعلى العلاقة القائمة بين العلوالعمودي والسرعة النهائية لتدحرج الجسم في حركة نازلة فوق سطوح مائلة. 1

ولما حدث هذا التحول في الرؤية ؟ يبدوا أن عبقرية غاليلي مكنته من رؤية الظواهر الطبيعية بمنظار مختلف عما كانت عليه الرؤية الأرسطية للجسم المتأرجح ولم ينشأ البندول إلا بعد انقلاب في الرؤية أفرزه تغيير النموذج القائم، ذلك أن الموضوعات المتي نجمت عنها حالة الأزمة بالصعوبات الناجمة عن القول أن: "أرسطو" و"غاليلي" حين نظرا إلى الأحجار المتأرجحة، بمنظار مختلف حيث كان يرى أرسطوفيها سقوطا معاقا، بينما غاليلي رأى فيها بندولا.

- فليس من الممكن رد ما يحدث خلال إنقلاب علمي إلى أنه مجرد إعادة تأويل لمعطيات ثابتة، فالمعطيات ليست ثابتة بشكل لا يقبل الجدل.²

- من خلال هذه الأمثلة نبرى أن كل نموذج يقدم رؤية خاصة للكون، فنموذج أرسطومثلا كان إلى الكون بوصفه مكونا من جزئين متناقضين: العالم السفلي والعالم العلوي، لذلك لم يتردد توماس كون في القول "أن النماذج المتنافسة تعيش في "عوالم

²- توماس كون: تركيب الثورات العلمية، ص 140.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Ibid; P. 51.

مختلفة"، كما شبه الانتقال من نموذج إلى آخر بتحول في "إدراك الشكل" أو"انقلاب ديني".

- فعملية تقصي الحقائق العلمية هي عملية تحولات في النماذج، مثل التحولات التي حدثت في علم البصريات (الفيزياء)) من يونغ Young وفرنس يل Frenel إلى بلانك Plank وأينش تين Frenel يعتبرها كون انقلابات علمية، وهذا التحول من نموذج لآخر في طريق الانقلاب هوالنموذج التطوّري (Le Pardigme Evolutionnel) المعتاد للعلم الناضج.
- ومن جهة أخرى ينطلق كل نموذج من أسئلة خاصة، فكيمياء الفلوجستيك (Phlogistique) مثلا كانت تنطلق من أسئلة تتعلق بوزن الفلوجيستيك معتبرة إياه الأسئلة المشروعة والوحيدة، غير أن هذه الأسئلة بدت للافوازييه أسئلة زائفة استبدلها بأسئلة أخرى بدت له الحق بالشرعية.
- معنى هذا أن كل نموذج يعتمد على معايير خاصة بـه، فـإذا كـان نموذج (أرسطو) مثلا ينظر إلى الحركـة بوصـفها سـيرورة ناجمـة بالضرورة عن علّة فإن نموذج غاليلي اعتبرها حالـة لا تحتـاج إلـى علّة.
- وحـتى تقبـل نظريـة علميـة كنمـوذج يجـب أن تبـدوا "أفضـل" النظريات التي تنافسها، لكن ليس معنى ذلك أنها ملزمة بتفسـير جميع الحقائق العلمية التي تواجهها فهي تنطلق من مبـدأ مفـاده: "أن المعرفة هي دائما تقريبية" (Une Connaissance Approchée).
- فإن أي اكتشاف جديد هوفي نهاية النموذج السائد أي تحطيمـه وإعادة بنائه من جديد فيقول كون: "إن ما كان يبدوا لرجل العلـم

قبل الانقلاب في صورة بط، أصبح يبدوا له بعدها في صورة أرنب".<sup>1</sup>

- فقد أثار كون إشكالية على وجه الخصوص مفادها أن الانقلابات العلمية فعلا أفرزت نماذج جديدة، لكنها ليست بالضرورة أنها أوجدت حلولا للأزمات القائمة، وهنا اللاتطور واللا إكتمال\* (mplétitude) شي الأخرى تتطور وتنمومع الانقلابات، فكل جديد يعمل في ثناياه أزمة أخرى تدعوا إلى قيام نموذج آخر.

- فعندما تحدث كون عن مواجهة العلماء لمسالة الشذوذ في العلم (أي الأزمات) تعددت تفسيراتهم واستاءوا كثيرا، وفي تعبيرهم عن هذا الإيستياء رجعوا هم الآخرين إلى الفلسفة، فهي دلالة كبرى على الإنتقال من البحث العادي إلى البحث الشاذ (الأزمة) بل ذهب أبعد من ذلك عندما أكد أنه على أساس الفلسفة يعتمد تصور العلم العادي أكثر من اعتماده على وجود الانقلاب العلمي. لكن الانقلابات العلمية تنجب معارف جديدة لأنها تغير التقاليد العلمية المألوفة، ويصبح العلماء مرغمين على تغيير نظراتهم مرة أخرى ليتمكن لهم التحقق من الوقائع الجديدة. وعليه ستتغير حتما نتائج بحوثهم ويكتسبون خبرات جديدة لهذه الرؤية من الملامح الكبرى لتقدم العلم، فظهور بموذج جديد يلغي بالضرورة النموذج القديم أي يفرض القول بالانتقال الانقلابي والثوري.

اللااكتمال: نقول مثلا استحالة البت ما إذا كانت قضية في المنطق صحيحة أوخاطئة.

<sup>1-</sup> T.Kuhm, La révolution des structures scientifiques, p111.

- فستنتج مما سبق أن "توماس كون" يعتبر كتابه "بنية الانقلابات العلمية" ووظائفها الـتي تقـوم بها فـي تقـدم العلـم، مؤكـدا منـذ البداية أن الانقلابات العلمية ينظـر إليها علـى أنها "حلقـات غيـر تراكمية مـن مسلسـل التقـدم العلمـي تتـم مـن خلالها الإطاحـة بشكل كلي أوجزئي بالنموذج القـائم وإحلال آخـر متعـارض معـه، محله". 1

معنى هذا أن كون ضد التصور التراكمي بـالعلم الـذي يتمثـل فـي تراكم المعارف، فكون يـرى أن التقـدم العلمـي يتمثـل مـن خلال الانقلابات العلمية معنى هذا أن الانقلاب عامل تقدم في العلم.

- وعليه لا يمكن اعتبار تقدم العلم يسير حسب خط يحكمه منطق التراكم بمعنى أن الظواهر الجديدة لا تقوم حينما تظهر إلا بتكريس النظام السائد، والمعارف الجديدة تأتي في تاريخ العلم لتحل محل الجهل.

- إن استيعاب معطيات جديدة يتطلب باستمرار التخلي عن النموذج السابق، مما ينجم عن ذلك من صراع بين المدارس المتنافسة بخصوص تفسير تلك المعطيات وغيرها، ويعني هذا أن تطور المعرفة العلمية تطورا تراكميا، يضاف إليه الجديد ليكمله نادرا ما يحدث، فالعلم لا يتطور حسب النموذج الذي يطرحه التصور التراكمي بل ربما يتطور بوثيرة مغايرة.<sup>2</sup>

ف التطور السريع الحاصل بفعل التراكم أحدث صعوبة على مؤرخي العلم لإنجاز الوظائف، فهم "يخطئون" في تصورهم بأن العلم يتطور بفعل تراكم الاكتشافات الفردية والابتكارات الشخصية فالتطور العلمي ليس عملية تراكم.

\_

<sup>1-</sup> سالم يقوت: مفهوم التقدم في العلم، ص 20.

²- المرجع السابق، ص 22.

إن البحث السوي (العلم العادي) هـوبحث تراكمـي مـن حيـث أن الممارسة العلمية لا تحتمل اكتشافا جديـدا ممـا يفرضـه النمـوذج القائم، وفي هذا السياق يحصر "كون" ثلاث أنماط مـن الظـواهر في بناء نظريات جديدة:

**النمط الأول**: ويشتمل على الظواهر التي سبق أن وجدت تفسيرها في النماذج القائمة، وناذرا ما تمد العلماء بمبرر يمكن اتخاذه أساسا لبناء نظرية جديدة.

أما **النمط الثاني**: من الظواهر فيشمل ظواهر تجد ملجأها فـي النموذج القائم، لكن فهم جزئياتهـا وتفاصـيلها يتطلـب مزيـدا مـن التدقيق لإضفاء مزيد من الدقة على النموذج القائم.

النمط الثالث: أي الظواهر الشاذة والتي تتسم أساسا بعدم استيعابها من طرف النماذج القائمة، وهذا النمط وحده من الظواهر الذي تتمخض عنه نظريات جديدة في عملية استيعاب الظواهر وتفسيرها².

- والملاحظ أن ضرورة تغيير المفاهيم المتداولة لعبت دورا حاسما في الهزة الإنقلابية التي أحدثتها نظرية النسبية "مثال الإنتقال من الميكانيكا النيوتونية إلى الميكانيكا النسبية وكأنه زحزحة لشبكة المفاهيم التي كان من خلالها رجال العلم ينظرون إلى العالم".<sup>1</sup>

- فإن أغلب الاختلافات الظاهرة بين النظرية العلمية القديمة والنظرية الجديدة هي اختلافات واقعية ومتعارضة بحيث يقوم

ا- توماس كون: تركيب الثورات العلمية، ص

الجديد على أنقاض القديم مما يجعل التوفيق متعذرا، فالنمـاذج لا تختلف بمضمونها فحسب بل تتجه صوب العلم الذي أفرزها.¹

- فعقب قيام نموذج جديد يحدث انقلاب في معايير الصلاحية ومقاييس حل المشكلات ومستويات الحل، وفي المبادئ والمفاهيم والقوانين، فتاريخ العلوم هوتاريخ تشكيلات نموذجية.
- إن النماذج حين يصيبها تغير وتحول، فإن العالم نفسه يتغير بتغيرها، فتحت مظلة نموذج جديد وبإيحاء منه يتبنى العلماء أدوات جديدة، أي أن التغيير الحاصل في النموذج يجعل نظرة العلماء لمجال أبحاثهم تتغير جملة وتفصيلا2. معنى هذا أن العلماء وعقب كل انقلاب يصبحون أمام ضرورة التعامل مع عالم جديد ومغاير.

# المبحث الثاني: فكرة التقدم في العلم "وجهة نظر كون"

إن الهدف من هذا المبحث وغرضنا منه هوتفحص جواب "توماس كون" (TH.KUHN) عن سؤال يحتل الصدارة في مجمل مؤلفاته، كما يشكل النقطة الرئيسية في جل مناحي تفكيره ألا وهو: كيف يتقدم العلم ؟ وبأي معنى يمكننا الكلام عن وجود تقدم في العلم ؟ وهل يتقدم العلم بشكل تراكمي ومتتالي أم أنه يتقدم على نحوإنقلابي وثوري ؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - T.Kuhm, La révolution des structures scientifiques, p.89

- لقد أثارت هذه الأسئلة نقاشات كـثيرة وحـادة أفـرزت مـوقفين متعارضين:موقف ينظر إلى التقدم في العلـوم بوصـفه سـيرورة متصلة ومتواصلة وهوالتصور التراكمي للتقدم \*وتصور ثاني ينظـر إليه بوصفه مسارًا متقطعا وهوالموقف الثوري"\* تتخلله إنقلابات حقيقية ويسمى أنصار الموقف الأول وصف التقدم في المعرفة العلمية بـ: "التطور" (Evolution) في حين يسمى الموقف الثاني والذي سماه كون بــ: الثـورة (Révolution)وهـي مقابلـة للتطـور: فهي سـريعة، بينمـا التطـور بطيـء وهـي تحـول وتغيـر مفـاجئ وعنيف يظهر في ظاهرة ما سواء كانت علمية أوسياسية أو...إلخ، أما مفهوم الثورة العلمية فينطبق على التغير الذي يصيب الجهاز المفاهيمي لعلم من العلوم خلال فترة زمنية محددة، حيث يضطر العلماء إلى التخلي عن تصوراتهم (فـروض-نظريات- قوانين) وذلك لعدم قدرتها على حل المشكلات المتي تتعلق بالظواهر الجديـدة، فتومـاس كـون اسـتعار هـذا المفهـوم ليسقطه على الإنقلاب الذي يحدثه اكتشاف مـا وهـذا لا يعنـي أن كل اكتشاف هوثورة والعكس.

- فعلى حد تعبير كون: الانتقال الناتج إلى نموذج جديـد هـوانقلاب علمي، فمصطلحات الثورة "أو" العلم الشاذ " قد تبـدوا متشـابهة والأهم من ذلك أن أي من اللفظين لا تبدوا أنها تحمل معنى أكـثر

<sup>-</sup> يرى هذا التصور التراكمي أن التقدم العلمي يتمثل في تراكم المعارف والنظريات فتكون النظرية الجديدة هي محاولة فتكون النظرية البطرية السابقة، وتكون كل نظرية جديدة هي محاولة لإصلاح حالات شاذة (Anomalies) تواجه النظرية القديمة، فتراكم الحقائق يـؤدي إلـى تقدم المجتمع (التجريبيون الكلاسيكيون: فرنسيس بيكون)، و(عقلانيـوالقرن السـابع عشـر ديكارت).

التصور الثوري: وهوعكس التصور التراكمي يرى أن التقدم العلمي يتمثـل من خلال الثورات العلمية، وتوري قد يعني: التحـول- الانقلاب- التغييـر- الثـورة- التصـحيح- القطيعـة- الانتقال- التنافس- تثوير العلم (ثورية العلم عند فلاسفة القرن العشرين).

من العلم غيـر العـادي، معنـى هـذا أن "الثـورة" و"العلـم الشـاذ" شيء واحد.

وهي ثورة تحير بعض القراء على الأقل وهـي لا تحتـاج إلـى ذلـك فعلا، ونحـن علـى وشـك اكتشـاف أن (ثـورة) متشـابهة متميـزة بنظريات علمية<sup>1</sup>

- وسنحاول في هذا المبحث إلقاء الضوء على تصور كون للتقــدم العلمي من جهة نظره وكما بلـوره فـي كتـابه التـاريخي "تركيـب الثورات العلمية " على وجه الخصوص²

- فيكاد القارئ يصادف هذه الأسئلة السابقة في جميع صفحات كتابه: بنية الانقلابات العلمية\*\*\*(Révolutions des Structures) متقمصا أشكالا وألوانا تتراوح بين نقذ التصور التراكمي للتقدم، وبين طرح أسئلة بنية (طبيعة) التقدم نفسه خصوصا في

الفصول الأربعة الأخيرة من الكتاب وبالضبط من الفصل التاسع: حيث تتناول طبيعة الإنقلابات العلمية وضرورتها³.

- ويرجع السبب في ذلك إلى الأهمية البالغة التي أصبح يتمتع بهــا هذا التصور ( الثوري/ الانقلابي).

Larousse du 20ème siècle : librairie la rousse : France (1982). Tome. 5. P.1059 فضي \*\*\* خمسة كتب وعدد كبير من المقالات إبان حياته غير أن الكتاب الذي حضي \*\*\* باهتمام أكبر هوبنية الانقلابات العلمية. إذ ترجم الى 16 لغة وأصبح يشكل مرجعا أساسيا في مجالات معرفية مختلفة مثل علوم التربية، والتاريخ، علم النفس، والتاريخ، وفلسفة العلوم طبعا

نشره أولا في موسوعة عالمية للعلوم الموحدة (مونوغرافيا) تم نشر في شكل كتاب من الترجمة (Flammarion, Paris 1983) .طرف جامعة شيكاغو(1970)، ونحن سنعتمد على الفرنسية

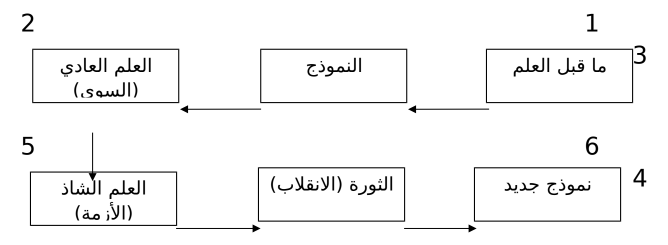
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> T.kuhn: la révolution des structures scientifiques 1983, p 92

الفصـــــــــاني: التصور الكوني للتقدم العلمي

## إذ أنه شكل إلى جانب التصورين:

الإستقرائي (Inductiviste) والتفنيدي (Falsificationniste) الأرضية الخلفية للنقاشات الإبستمولوجية المتي دارت حول التقدم في العلم على مدى الأربعة عقود الأخيرة وهوموقف وليد القرن العشرين. وسوف نعرض التصور النموذجي الكوهني حول التقدم العلمي لبيان موقفه الذي يعبر عنه.

فقد بلور كون تصوره لتقدم العلم بالاستعانة إلى مجموعة من المفاهيم الجديدة والمعقدة أهمها، لكن قبل أن نعرض لهذه المفاهيم يبدوا من الممكن تقديم هذا التصور في صيغة خطاطة وعلى النحوالتالي:



فإن الحديث عن تصور كون لسيرورة التقدم في العلم ترجع إلـى الحديث عن مختلف مكونات هذه الخطاطة هي كالآتي:

#### 1- مفهوم النموذج: (Le Paradigmes)

يشكل النموذج المفهوم الأكثر أصالة ومركزية في خطاطة كون للتقدم العلمي ولم يحض يتحديد واحد ومحدد بل خصه صاحبه بتحديدات أساسية التي من شأنها أن تقربه إلى الأذهان.

■ يعرف كون النموذج بالقول: "باختياري الكلمة [Paradigme] أريد أن أوحي أن بعض الأمثلة المعترف بها من العمل العلمي الحقيقي والـتي تنطـوي علـى قـانون ونظريـة وتطـبيق وجهـاز تجريبي، تقدم نماذج تنشأ عنها تقاليد خاصة ومنسجمة من البحث العلمي، كتلك التي يقـدمها المؤرخـون تحـت عنـاوين "علـم فلـك بطليمـوس" "وعلـم فلـك كوبرنيـك" و" الـديناميكا الأرسـطية" و"الديناميكا النيوتونية" و" البصريات الذرية"².

وبذلك فإن مصطلح نموذج يشير لدى كون إلى النظريات العلمية التي قدمت اكتشافات توسم عادة بالتاريخية مثل: نظرية بطليموس، ونظرية كوبرنيك في علم الفلك، ونظرية أرسطوونظرية نيوتن ونظرية أنشطين في الفيزياء وإجمالا تتميز هذه النظريات بكونها تتقاسم مجموعة من الصفات البارزة أهمها:

أ. من حيث الشكل: كانت تلك النظريات تقدم سابقا في كتب وسميت بالمعالم التاريخية مثل كتاب الفيزياء لأرسطووكتبا المجسطي لبطليموس وكتاب الدورات لكوبرنيك وكتابي المبادئ الرياضية للفلسفة الطبيعية ومقال في البصريات لنيوتن. ومنذ

<sup>1-</sup> اختلف الباحثون العرب حول ترجمة مصطلح Paradigme لدى كون، فمنهم مـن ترجمـة بــ "نظرية" ومنهم من ترجمـة بــ "نظرية" ومنهم من ترجمة بــ "نموذج إرشادي" و" نمـوذج" وبــ "إبدال" ومنهم من اكتفى بتعريبه مستعملا "براديم".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- T. Kuhn, la structure des révolutions scientifiques, p 26

بداية القرن التاسع عشر، أصبحت تلك النظريات تنشر في شكل مقالات بالمجلات العلمية المتخصصة أوفي كتب علمية موجزة.

ب. من حيث المضمون: تكون كل نظرية تستحق حقا نعت نموذج من مجموعة من الفرضيات النظرية وبعض القوانين (أومثل ما سماه لاكاتوش (Imre Lakatos) بـ"النواة الصلبة" لبرنامج بحث ما)، كما تنطلق من بعض المباديء الميتافيزيقية العامة وتتوفر على مناهج وتقنيات تجريبية تسمح بتطبيق تلك الفرضيات والقوانين على ظواهر طبيعية مختلفة.

ت من حيث الوظيفة: تشكل كل نظرية- نموذج نقطة انطلاق للأبحاث العادية اللاحقة. فهي إذن النظرية المتي تؤطر وتوجه الأبحاث اللاحقة المتي تندرج في ما سماه كون بالعلم العادي. إنها لا تقدم الفرضيات والقوانين والمناهج والمباديء الميتافيزيقية التي توجه البحث اللاحق فحسب، ولكنها تحدد أيضا "مشاكله المشروعة".

ث. من حيث القيمة: تتمتع كل نظرية- نموذج بقيمة نسبية. فمن جهة لا يظهر البراديم مكتملا، في حلة نهائية، ولكنه يظهر ناقصا ويكون بالتالي بحاجة إلى مزيد من البلورة والتدقيق. ولذلك، كتب كون: "يجب علينا أن ندرك أن النموذج يمكن أن يكون محدودا عند ظهوره...إنه مفهوم موجه لأن يهيكل ويدقق في ظروف جديدة، أي أكثر دقة أومن جهة أخرى لا يمكن لأي نموذج أن يحل كل المشاكل القائمة ويحقق بالتالي نجاحا تاما منذ ظهوره، ولكنه يكتفى يتقديم مجرد "وعد بالنجاح".2

<sup>.</sup>T.Kuhn, La structure des révolutions scientifiques, p.26 -1

<sup>- &</sup>quot;تكتسب البرديمات حقها في الوجود لكونها تنجح، أكثر من النظريات المنافسة لها، في حل بعض المشاكل التي أصبح مجمع المتخصصين ينظـر إليهـا بوصـفها أوليـة... إن نجـاح براديم ما يكون، في البداية وفي جانب كبير منه، وعدا ناجحا" المرجع نفسه ص.40

#### - النموذج علامة على نضج المجالات المعرفية:

يكشف تاريخ العلوم أن عددا مهما من المجالات المعرفية لم تتمكن من بلورة نموذج خاص بها إلا في فترة متأخرة من تاريخها، الشيء الذي سمح لكون باستنتاج أن بلورة نموذج في مجال علمي معين تشكل علامة على نضجه. وهذا ما وضحه بقوله:". .. يمكن أن يوجد بحث علمي بدون نموذج... إن امتلاك نموذج ما. .. هوعلامة على نضج في تطور أي مجال علمي ولتوضيح هذا الموقف، يقدم كون بعض الأمثلة المستقاة من تاريخ العلوم نذكر منها مثال البصريات.

لقد بلور كتاب نيوتن مقال في البصريات أول نموذج في البصريات. وبعد ذلك، استبدل هذا الأخير بنموذج فرينل (Fresnel) ويونغ (Young) في بداية القرن التاسع عشر، ثم استبدل هذا الأخير بنموذج وأينشتين وبلانك (M.Plank) في بداية القرن العشرين. وبذلك، فإن البصريات ما بعد النيوتنية تقدم نموذجا للتطور الطبيعي للعلم الناضج. وهذا ما أكد عليه كون بالقول: "تشكل هذه التحولات المتتالية للنماذج في مجال البصريات ثورات علمية". كما أن الانتقال من نموذج إلى آخر بواسطة ثورة هوالنموذج العادي لتطور علم ناضج "². وفي مقابل ذلك، لم وإلى حدود القرن السابع عشر، عرفت البصريات عدة نظريات متنافسة دون أن تتمكن أية نظرية منها أن تبسط نفوذها وتفرض نفسها بوصفها نموذجا. ومن ثمة انتهى كون إلى القول باستحالة إطلاق نعت علم على البصريات ما قبل النيوتية. صحيح، باستحالة إطلاق نعت علم على البصريات ما قبل النيوتية. صحيح، يضيف كون: "أن هذه البصريات قدمت بعض المساهمات القيمة

¹- المرجع نفسه،ص.27

² -المرجع نفسه،ص.28

(مفاهيم ووقائع وتقنيات)، استفاد منها نيوتن كثيرا وجعلتها جديرة بالاهتمام، لكنها ظلـت ميـدانا للفوضـى والاضـطراب فـي غيـاب نموذج مؤطر وموجه لها<sup>1</sup>.

- إن ما قيل عن البصريات ما قبل النيوتنية ينطبق على كل المجالات المعرفية الأخرى مثل الفيزياء قبل أرسطووالستاتيكا ( Ia Statique ) قبل أرخميدس (Archimède) والكيمياء قبل بويل ( Boyle ) فلا يمكن لأي مجال معرفي أن يتحول إلى علم ما لم يبلور نموذجا خاصا به أوعلى حد تعبير كون، " لا يمكن لأي تاريخ طبيعي أن يؤول في غياب حد أدنى ضمني من القناعات النظرية والمنهجية المتداخلة التي تسمح بالانتقاء والتقويم والنقد" ألشيء الذي يسمح باستنتاج أن كون يجعل من مفهوم النموذج معيارا للفصل بين العلم واللاعلم. والواضح أن الأمر يتعلق القابلية للاختيار التجريبي (La vérifiabilité empirique) معيارا للفصل بين العلم واللاعلم ومع موقف بوبر الذي يجعل من القابلية للتكذيب (La falsifiabilité) معيارا القابلية للتكذيب (La pseudo-science)

أ- في غياب "أية مجموعة نموذجية من المناهج والظواهر التي [تجعل العالم] يشعر أنه مضطر لاستعمالها وتفسيرها" (المرجع نفسه، ص.29) اتسمت تلك البصريات بصراع حاد بين مختلف التصورات القائمة آنذاك أدى إلى جملة من المنزلقات المنهجية، ذلك أن ملاحظة الظواهر كانت تتم عن طريق الصدفة وبانتقائية فجة وركزت على الظواهر البسيطة. فمن جهة، كتب كون: " في غياب نموذج أونظرية تطمح في أن تكون كذلك فإن كل الوقائع التي يمكن أن تلعب دورا في تطور علم ما قد تبدوعلى درجة واحدة من الأهمية، وبالتالي فإن ملاحظة الوقائع تمت، في البدايات الأولى، عن طريق الصدفة..."(المرجع نفسه،ص.31). ومن جهة أخرى، كان العلماء يتعاملون مع الموضوع بحرية تامة، إذ كانوا منشغلين بانتقاء الوقائع التي تدعم تصوراتهم وتدحض تصورات الخصوم. وعلاوة على ذلك، انصبت ملاحظاتهم على الظواهر البسيطة على وجه الخصوص.

²- المرجع نفسه، ص 32

لقد شكل تصور كون للنموذج، كما قدمه في النسخة الأصلية من كتابه بنية الثورات العلمية، مصدر معظم صعوبات هذا الكتاب وموضوع معظم الانتقادات التي وجهت إليه أ. ولذلك، عمد كون إلى إدخال بعض التعديلات عليه في ملحق أضافه إلى كتابه سنة 1969. ويمكن أن نوجز أهم الإضافات والتعديلات الواردة في هذا الملحق على النحو التالي:

1 - ضرورة الغصل بين النموذج والمجموعة العلمية: يسمح كتاب بنية الثورات العلمية باستنتاج ان تصور كون للنموذج يؤدي بالضرورة إلى حلقة مفرغة، ذلك أنه يعرف بالنموذج بالاستناد إلى مفهوم المجموعة العلمية والعكس بالعكس. إن النموذج، كتب كون: "هوالقاسم المشترك بين أعضاء مجموعة علمية ما من أشخاص يستندون إلى نفس النموذج "3. ولتفادي هذه الحلقة، أشخاص يستندون إلى نفس النموذج "3. ولتفادي هذه الحلقة، عاد كون، في الملحق والأعمال اللاحقة، ليؤكد على ضرورة الفصل بين مفهومي النموذج والمجموعة العلمية: "يمكن، بل ويجب عزل المجموعات العلمية دون لجوء مسبق إلى النماذج، كما يمكن اكتشاف هذه الأخيرة، بعد ذلك، من خلال دراسة منفصلة لسلوك أعضاء مجموعة ما⁴. ويرجع هذا الخلط، حسب منفصلة لسلوك أعضاء مجموعة ما⁴. ويرجع هذا الخلط، حسب كون، إلى كونه استعمل النموذج بمعنيين مختلفين في جزء هام

الله الله الم يتردد كون نفسه في الاعتراف بذلك،إذ كتب "يجد عدد مهم من الصعوبات الكبرى للنسخة الأصلية من كتابي أصله في مفهوم النموذج"، المرجع نفسه، ص 207.

<sup>2-</sup> كتب كون هذا الملحق بإيعاز من تلميذه ناكاياما Shigeru Nakayama الذي ترجم كتاب بنية الثورات العلمية إلى اللغة اليابانية (أنظر المرجع نفسه، الهامش 1، ص 206). ويروم هذا الملحق الرد على الانتقادات التي وجهت إلى هذا الكتاب والتي تمركزت حول مفهوم النموذج.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- T.Kuhn, la structure des révolutions scientifiques, p 208

من الكتاب. فمن جهة، استعمله بمعنى عام يشير إلى "مجموع المعتقدات والقيم المعترف بها والتقنيات المشتركة بين أعضاء مجموعة معطاة" ومن جهة أخرى، استعمله بمعنى خاص ومحدد يشير إلى " عنصر منعزل من هذا المجموع ". وإذا كان النقاد قد ركزوا على المعنى الأول الذي يؤدي فعلا إلى الحلقة المشار غليها، فإن كون يؤكد أنه يميل إلى المعنى الأقل. المعنى الأقل.

- المصفوفة المجالية (La matrice disciplinaire) عملا على تفادي الخلط الذي أثارته كلمة نموذج، يقترح كون استبدالها بعبارة المصفوفة من عدة عناصر أهمها:
- التعميمات الرمزية (Les généralisations symboliques) يقصد كون بالتعميمات الرمزية تلك العبارات المقبولة والمستعملة من قبل أعضاء المجموعة العلمية دون مناقشة. وقد تلك

التعميمات الرمزية في صيغ رياضية مثل F= ma (القانون الأساسي للديناميكا) و U=RI قانون أوهم (Ohm)، وقد تقدم باللغة الطبيعية مثل "الفعل يساوي رد الفعل". وفي جميع الحالات، تشكل التعميمات الرمزية موضوع إجماع أعضاء المجموعة العلمية، غير أن هذا الإجماع لا يقوم بالضرورة على التأويلات الفيزيائية الممكنة لها، وإنما يتأسس على صورها الرياضية. ومن جهة أخرى، تشكل هذه التعميمات نقطة انطلاق لكل الأعمال المنجزة أوالتي يمكن أن تنجز في إطار النموذج القائم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -المرجع نفسه،ص.207

- ) النماذج الميتافيزيقية: لقد سبق لكون أن أكد على قيام النموذج على بعض الفرضيات الميتافيزيقية في بعيض المقاطع من كتابه الأصلي "النماذج الميتافيزيقية" أو"الجـزء الميتـافيزيقي من النماذج". يعود في الملحق ليؤكد على حضور هذا البعد الميتافيزيقي. وليحاول تحديد المقصود به بالدقة المطلوبة. إنه يقصد به مجموعة النماذج أوالصور التي يستعملها أعضاء المجموعـة العلميـة¹ وقـد تكـون هـذه النمـاذج أنطولوجيـة أواستكشافية: تكون نماذج أنطولوجيـة عنـدما تتخـذ شـكل فكـرة واصفة لموضوع الدراسة مثل الاعتقاد بكون "الحرارة هي الطاقة الحركية لأجزاء الأجسام"، أوالاعتقاد بكون "كل الظواهر المدركة ناجمة عن تفاعل الذرات أوعن تأثير القوى على المادة". وتكـون النماذج استكشافية عندما تتخذ شكل وسيلة ناجعة لتوجيه البحث مثل تشبيه سلوك "الشبكة الكهربائية بشبكة الكهربائية بشبكة هيدروديناميكية" في حالة توازن، أوتشبيه سلوك "جزئيـات الغـاز بكرات بليار صغيرة ومطاطية تتحرك بالصدفة". وفي جميع الحالات، فإن كل النماذج تضطلع بنفس الوظيفة: إنها " تقدم للمجموعة مجازات أوتمثيلات مفضلة أومسموح بها "، كما أنها تساهم في تحديد وضع الألغاز القائمة وأهمية كل واحد منها. ومع ذلك، تجب الإشارة إلى أن أعضاء المجموعة العلمية لا يسـتندون بالضرورة نفس الأهمية للنماذج الميتافيزيقية، وبالتالي فإن الإجماع حولها لا يرقى إلى مستوى الإجماع حول التعميمات الرمزية.
- القيم: يعترف كون أن اهتمامه الضعيف بعنصر القيم في النسخة الأصلية لكتابه " بنية الثورات العلمية " شكل إحدى نقط ضعفه البينة لكونه لم يعكس الأهمية الخاصة لهذا العنصر. فمن أدا قمت بإعادة كتابة هذا الكتاب، سأصف هذا الانخراط [في بعض المعتقدات] بوصفه اعتقادا ببعض النماذج الخاصة"، المرجع نفسه، ص.218.

جهة، لا تهم القيم مجموعة علمية بعينها، وإنما تتقاسمها مجموعات علمية مختلفة، وبالتالي فهي تسهم في منح العلماء الشعور بالانتماء إلى مجموعة واسعة. ومن جهة أخرى، تبرز أهمية هذه القيم في حالة الأزمة، عندما يجد العلماء أنفسهم مضطرين للحكم على نظرية ما أوالاختيار بين النظريات المتنافسة.

يقصد كون بالقيم الغايات المتي تنشدها كل نظرية علمية حقة أوالمعايير العلمية المقبولة عموما من طرف العلماء. ولعل أبرز هذه القيم هي: أن تسمح النظرية بتنبؤات دقيقة، بل وكمية إن أمكن، وأن تسمح بصياغة دقيقة للألغاز وإيجاد حلول لها، وأن تكون منسجمة وبسيطة ومعقولة. وإذا كان العلماء يقبلون عموما بهذه القيم، فإنهم يختلفون كثيرا في تطبيقها. فمن جهة أولى، إن النظرية التي تبدولعالم ما مستوفية لهذه القيم قد لا تبدوكذلك لعالم آخر

2- ومن جهة أخرى، يختلف العلماء كثيرا في تقدير أهمية تلك المعايير. فمنهم من يعطي الأولوية للبساطة ومنهم من يعطيها للانسجام وهكذا دواليك. الشيء الذي سمح لكون باستنتاج " أن تطبيق هذه القيم يكون غالبا شديد التأثر بالطبائع الفردية والشخصية والبيوغرافية التي تفرق بين أعضاء المجموعة أومعلوم أن هذا الموقف هوالذي دفع بعض النقاد إلى اتهام كون بالسقوط في ذاتانية (subjectivisme) صريحة.

• الأمثلة المشتركة: (les exemples communs) ــ تشكل الأمثلة المشتركة حسب كون ، العنصر المكون للمصفوفة

<sup>- - -</sup> فمثلا " ما شكل، بالنسبة لانشتين، غيابا للانسجام غير مقبول في نظرية الكوانطا القديمة... لم يكن، بالنسبة لبوهر (Bohr) وآخرين، إلا صعوبة كان الأمل في حلها بوسائل عادية قائمة، المرجع نفسه، ص.219

المجالية الأكثر جدة وأهمية. ولذلك خصها باهتمام استثنائي في ملحق 1969. ويقصد كون بالأمثلة المشتركة المشاكل والحلول التي تعرض على الطالب العلمي على مدى فـترة تكـوينه. يتعلـق الأمر بالمشاكل الـتي تقـدم لـه فـي شـكل تمـارين أوفـي شـكل أعمال تطبيقية بالمختبر أوفى شكل أسئلة مذيلة لمختلف فصول الكتب المدرسية. تلعب الأمثلة المشتركة، حسب كون، دورا حاسما في التكوين العلمي الجيد للطالب وبالتالي في خلق علماء أكفاء، ذلك أن تكوين الطالب العلمي ينطلق عادة من بعض التعميمات الرمزية مثل F= ma ، غير أنه كلما تقدم في تكوينه وكلما انتقل من مشكل إلى آخر، كما تغيرت صيغة التعميمات الرمزية ف. F= ma تصبح mg=m d2s/dts في حالمة السقوط الحر و mg sin =-m1 d2/dt2 في حالة البندول البسيط، وهكذا دواليك إلى أن نصل إلى صيغ جـد معقـدة، فـي الحـالات المعقدة مثل الجيروسكوب (Le gyroscope) يصعب اكتشاف علاقتها بالتعميم الرمـزي الأصـلي. وممـا لا شـك فيـه، أن هـذا النشاط إذ يسمح للطالب العلمي بفهم دقيق للتعميم الرمزي الأصلي، ويسمح لـه بضبط كيفيـة تطـبيقه علـي حـالات أخـري متزايدة التعقيد، يؤهله للتعاطى مع حالات جديدة بنفس الكيفية.

هذه إذن هي من أهم العناصر المكونة للنموذج بوصفه مصفوفة مجالية. هذا لا يمنع من وجود عناصر أخرى مثل القدرة على الاستجابة لحاجة اجتماعية أواقتصادية ملحة. ومع ذلك تجب الإشارة أن هذه العناصر هي، حسب كون عناصر متداخلة، فصل بينها بهدف إضفاء قدر من الوضوح على عرضه هذا. فالتعميمات الرمزية مثلا لا تكتسب دلالتها إلى بالأمثلة المشتركة، كما لا يمكن الفصل بين القيم والأسس الميتافيزيقية في الحكم على نظرية ما.

ومهما يكن من أمر فإن مراجعة كون لتصوره الأصلي للنموذج لم تكن مراجعة جذرية، وإنما كانت مراجعة جزئية، اتجهت صوب تليين وتلطيف ذلك التصور في أفـق احتـواء الانتقـادات الموجهـة إليه¹ فمن جهة أولى، لم بعد مفهوم النموذج يوحي بالإحالة علـي النظريات العلمية الكبرى حصرا، بل أصبح ينطبق على كل النظريات المشتملة على العناصر الآنفة الذكر. ومن جهـة أخـري، لم يعد النموذج مرهونا بإجماع مزعوم لأعضاء المجموعة العلمية. إن القول بكون البحث العلمي العادي محكوما بنموذج ما لا ينفي وجود اختلافات بين العلماء إلى درجة سمحت لكون بالحديث عن إمكانية وجود نماذج في كل المجالات العلمية. وإضافة إلى ذلك، إن تعامل العلماء مع النظريات العلمية لا يستند دائما إلى اعتبارات علمية صرفة، وإنما تتدخل فيه عناصر بيوغرافية ونفسية واجتماعية. الشيء الذي جعل كـون ينفـي وجـود معيـار" للمعقولية الشاملة" ويرفض مقاربة بوبر المنطقية الصرفة للمعرفة العلمية مؤكدا على ضرورة تدخل "علم النفس" و"علم الاجتماع" في دراسة هذه المعرفة.

#### 2- العلم العادى:

يعرف كون العلم العادي بالقول: " تشير كلمة العلم العادي إلى البحث المعتمد كلية على اكتشاف أومجموعة من الاكتشافات التي تنظر إليها مجموعة علمية بوصفها كافية لتشكل نقطة انطلاق لأعمال أخرى" وبذلك، فإن مفهوم العلم العادي يشير، لدى كون، إلى مجموع الأبحاث التي

<sup>1-</sup> اعترف كون نفسه بذلك إذ استهل ملحق 1969 بالقول: "مرت الآن سبع سنوات تقريباً على نشر هذا الكتاب. وخلال هذا الفاصل الزمني، استطعت فهم بعض المشاكل الـتي يطرحها بفضل ردود فعل النقاد وعملي الشخصي. أعترف الآن أن الطريقة المعتمدة فـي تقديمها اشتملت على بعض المظاهر الـتي ولـدت بعـض الصعوبات وسـوء تفاهمـات غيـر مجدية". المرجع نفسه، ص 237.

²- المرجع نفسه، ص 25.

تنطلق من نموذج ما وتتم في إطاره. ومن هـذا المنظـور، يمكـن القول إن فيزياء القرن الثامن عشر والنصف الأول من القرن التاسع عشر كانت فيزياء عادية مؤطرة بنموذج نيوتن. وإجمالا، يمكن حصر مهام العلـم العـادي فـي مهمـتين أساسـيتين: القيـام بـ"عمليات تنظيف" (Opérations de nettoyage) واستكمال بناء النموذج وتجسيد وعده بالنجاح.

فمن جهة أولى، ينطلق كل علم عاد من نظرية - نمـوذج بوصـفها نظرية موثوقا بها. ولذلك، فإنه لا ينشغل باكتشاف وقائع جديدة ولا باختراع نظريات جديدة، بل غالبا ما يحـدث أن يغـض الطـرف عن الوقائع الجديدة التي لا تتلائم مع النموذج ويرفيض النظريات الجديدة التي تشكك فيه. وفي مقابل ذلك ينشغل العلم العادي بما سماه كون "عمليات تنظيف" التي تقضي بانتقاء الوقائع والنظريات التي تتلائم مع النموذج، بل وتدعمه ومن جهة أخـرى، بما أن النموذج لا يظهر مكتملا، ولكنه يقدم مجرد "وعد بالنجـاح" كما أسلفنا الذكر، فإن العلم العادي يتكفل باستكمال مهمـة بنـائه والبرهنة على تفوقه. وسعيا منه لتحقيق هذا الهدف، ينشغل العلم العادي بعينة محددة الوقـائع والمشـاكل النظريـة²، ويركـز بالخصوص على ما سماه كون بـ"بفك الألغاز" (Résolution des énigmes) النموذج. في هذا السياق، يؤكد كون على وجود تشابه كبير بين مشاكل العلم العادي والألغاز. فمن جهـة، إذا كـان اللغـز يشير إلى مشكل ينتظـر حلا، فـإن النمـوذج عـادة مـا يـثير بعـض

²- المرجع نفسه، ص 44-51

ا- بهذا الصدد كتب كون: "يكرس معظم العلماء كـل جهـودهم، علـي مـدي حيـاتهم العلميـة، لعمليات تنظيف. تشكل هذه الأخيرة ما أسمية العلم العادي. فإن نظرنا إلى هذا الأخيــر عــن قرب، سواء على المستوى التاريخي أوفي إطار المختبر المعاصر، يبـدوا أنـه محاولـة لجعـل الطبيعة تلج الصندوق الجاهز والصارم الذي يقدمه النموذج. لا يهدف العلم العـادي أبـدا إلـي إلقاء الضوء على ظواهر من نوع جديـد، بـل غالبـا مـا يتـم إهمـال الظواهرالـتي لا تتلائـم مبع الصندوق. فعادة ما يستهدف العلماء اختراع نظريات جديدة، كما يكونون غيرمتسامحين مع النظريات التي يخترعها الآخرون ". المرجع نفسه، ص 40.

المشاكل ويطرح بعض الأسئلة ويتركها عالقة. إنه يقدم إذن بعض الألغاز ملقيا بمهمة إيجاد حل لها على عاتق البحث العادي اللاحق. ومن جهة أخرى، ليس اللغز هوالمشكل الذي يتوفر على حل مؤكد، ولكنه أساسا المشكل الذي يجب أن يحترم حله جملة من القواعد والخطوات المحددة من قبل واضع الغز. وإذا نحن اصطلحنا على إسناد معنى واسع لكلمة "قاعدة"، بحيث تصبح مرادفة لـ"وجهة نظر" أو"تصور مسبق"، يمكن القول أن مشاكل العلم العادي تشبه كثيرا هذه الألغاز، ذلك أن العلم العادي، شأنه في ذلك شأن

المنشغل بفك لغز ما، لا يتعامل مع مشاكله بحريـة تامـة، وإنمـا يستند بالضرورة إلى مجموع القواعد التي يقدمها النموذج.¹

وخلاصة القول يشير العلم العادي إلى ذلك البحث العلمي الذي يلي ظهور النموذج مباشرة، ينطلق منه ويروم استكمال بنائه. إنه إذن بحث علمي في خدمة النموذج، ومع ذلك، يتمتع هذا البحث بأهمية خاصة. فمن جهة، إنه يسمح بتقدم تراكمي للمعرفة العلمية من حيث أنه يسمح ببلورة مناهج وتقنيات جديدة، بللوباكتشاف وقائع واختراع نظريات إضافية تدقق النموذج وتعززه، ومن جهة ثانية، إنه يؤدي حتما، طال الزمن أم قصر، إلى ظهور مشاكل "خارقة للعادة" تدشن مرحلة جديدة في البحث العلمي.

ا- هذا ما وضحه كون بالقول:" إن وجود هذه الشبكة المكثفة من الإكراهات- المفهومية والنظرية والأذاتية والمنهجية- هوالمصدر الأساسي للاستعارة التي تشبه العلم العادي بحل لغز ما. فبما أن [الإكراهات] تقدم للعالم التطبيقي، في تخصص بلغ النضج، قواعد تحدد له ما هيتي العالم والعلم، فإنه بإمكان هذا الأخيرأن يركز بأمان على المشاكل التي تحددها له القواعد ومعارف اللحظة. وفي هذه الحالة، إن ما يشكل تحديا شخصيا بالنسبة لرجل العلم هومعرفة كيفية إيجاد حل اللغز العالق. ومن هذا المنظور، ومن منظورات أخرى تسمح دراسة الألغاز وقواعدها بفهم أفضل لطبيعة الممارسة العلمية العادية."المرجع نفسه، ص 60.

- فإذا كان التقدم العلمي يحدث من خلال الإنقلاب فما بنيته الأساسية ؟ وما تركيبه الجوهري ؟
- لقد ظل هذا السؤال المحير في كل صفحات كتاب كون المليء بالدلالات والإيحاءات تحت عنوان: "التقدم عبر الانقلابات" من خلال البنية الجوهرية للتحول المطرد للعلم.

فالسؤال المطروح هو: لما يبدوا العلم هوالوحيد الــذي يســتفيد مــن ظــاهرة التقــدم مقارنــة مــع بــاقي الممارسات النظرية ؟ هل أي مجال يحقـق تقـدما لأنـه علم ؟ أم أنه يعتبر علما لأنه يحقق تقدما؟

- والإشكالية الكبرى تمكن في أن موضوع مثل العلم العادي مطالب بالتقدم.
- إن لفظ "العلم" يطلق على ميادين طابعها الواضح هو"التقدم" فيقول كون: "إلاّ أننا في الحقيقة لا نعمل إلا على توضيح المشكل أكثر مما نعمل على حله حينما نؤكد بأننا نميل إلى اعتبار صفة التقدم خاصية مميزة للميادين العلمية".<sup>1</sup>
- لكن تظل الحاجة إلى فهم الأسباب التي تجعل التقدم السمة المميزة لمشروع تقني وذوأهداف علمية ؟ أوبمعنى آخر: لم يتقدم المشروع العلمي بصورة منتظمة بينما لا يتقدم الفين أوالنظرية السياسية أوالفلسفية مثلا بنفس الصورة ؟ لماذا العلم هووحده الذي يستفيد من ظاهرة التقدم ؟
- يجيب كون في هذا الصدد ويؤكد "أن كل محاولة تهدف إلى تحقيق تقدم تسمى"علم"، رغم أن الكثير من العلماء لا زالوا

<sup>1-</sup> T.Kuhm, La révolution des structures scientifiques, p.56

يتناقشون حول ما إذا كانت مجالاتهم علمية أم لا" عكس بعض المتخصصين في بعض العلوم كعلماء الإقتصاد اللذين نادرا ما يتساءلون عما إذا كان مجالهم يعتبر علما أم لا، وهل معنى هذا أن رجال الاقتصاد يعرفون ما العلم ؟

- فاهتمامات العلماء في مجتمع علمي واحد تكون متشابهة، وتبحث نفس الموضوعات بنفس الأساليب ولكن ليس في نفس المشكلات "فلكل مجتمع علمي مشاكله الـتي لا تكرر، لأن تغير المجتمعات بتغير النماذج بنقلها إلى مشاكل جديدة لا إلى حل المشاكل القديمة" . فمثلا الفن مادام قد حدد هدفه يتمثل في التمثيل، فإن التقدم الذي تحققه الجماعة من خلال سرد سلسلة إبداعاتها، وكمثال آخر عن علم اللاهوت الـذي يقوم بشرح العقيدة، أوالفيلسوف الـذي يقوم بمعرفة الأوامر الأخلاقية الكانطية يساهمان في تقدم اللاهوت والفلسفة.
- فهذه التساؤلات بخصوص التقدم كون الميادين غير العلمية تحقق تقدما ما، فمرد ذلك ليس هوأن المدارس الخاصة لا تتقدم بل لأن ثمة دوما مدارس متصارعة، فتتكاثر المدارس المتنافسة على كرسي السيادة تطعن كل مدرسة في الأخرى في الأسس التي تستند إليها المدرسة الأخرى في عملها.<sup>2</sup>
- هكذا يبدوا مدى تشابك مفهومي (العلم والتقدم) وارتباطهما باعتبار صفة التقدم خاصية مميزة للميادين العلمية.
- لنتساءل عن الأسباب المتي تجعل مشروعا كمشروع العلم السوي تتقدم ؟

<sup>1-</sup> توماس كون: تركيب الثورات العلمية، ص 288.

²- توماس كون: بنية الانقلابات العلمية، ص 202.

- إن التقدم يظهر أثناء فترات العلم العادي حقيقة يقينية، فيظل جانبا من جوانب الإجابة عن مشكل التقدم تابعا لزاوية النظر التي يتبناها المشاهد لا غير. والتقدم العلمي لا تختلف اختلافا ما هويا عن ألوان التقدم الذي تحققه الميادين الأخرى <sup>1</sup>.
- فالعلماء يسعون لخدمة مستمعيهم ومريدهم، عكس الفلاسفة واللاهوتيين الذين كانت لهم اهتمامات مختلفة، ومن هنا يظهر اهتمام خاص بنوعية المشاكل دون غيرها. فالعالم غير مبال بأفكار وآراء المدارس الأخرى المتنافسة التي تطعن بعضها البعض في النظر إلى المشكلات تجعل في الغالب التقدم الذي في الجماعة المنطوية تحت لمواء العلم السوي الأكثر وضوحا للعيان وأجلى للرؤية 2 . فالعالم بما أنه قد وجد من يؤمن بأفكاره الخاصة، لذلك ظهرت عزلة بين العلماء ومجتمعهم أونوع من الهوّة (فجوة) بين المجتمع العلمي والمجتمع ككل، الشيء اللذي ساهم بحظ كبير في تشجيع العلماء على الاهتمام بمشاكلهم والبحث عن حلولها. 3

إضافة إلى ذلك واعتمادا على العلم السوي في ظهور أزمات (Crises) يكون لها معنى في إطاره كعلم، وعندما تظهر من الطبيعي أن يصبح تكوين العالم أقل مطابقة، وحتى في حال استمرار الأزمة، وهوما قد يتسبب في جعل هذا التكوين أقل

<sup>1</sup>- المصدر نفسه، ص 203.

112

<sup>2-</sup> سالم يفوت: بنية الإنقلابات العلمية، ص 205.

عزلة الجماعات العلمية هواستقلالها وإنفرادها عن الجماعات الأخـرى غيـر العلميـة إلا أنهـا عزلة غير كلية بل تختلف من حيث الدرجة ومن حيث ألوان العزلة الأخـرى، كالعمـل الفـردي الخلاق.

<sup>3-</sup> توماس كون: بنية الانقلابات العلمية، ص 206.

صلابة. فإن ذلك يؤدي إلى اكتشاف أسلوبا جديدا لتناول المشاكل العلمية.1

- وعليه فإن الجماعة العلمية تكون في الأحوال السوية أداة ناجحة في حل المشاكل (المعضلات) أوالألغاز (Les énigmes) كما يسميها كون التي يطرحها النموذج القائم والنتائج المحصل عليها من ذلك، لا بد وأن تكون نتائج تقدم العلم. وهذا أمر لا جدال فيه وإن كان لا يكشف في الحقيقة سوى عن المظهر الثاني لمشكل التقدم في العلم ونعني به مشكل التقدم الذي يتحقق بفضل العلم غير الخاضع لمقاييس العلم السوي.

لقد بينا كيف يكون من خلال العلم السوي وهذا أمر لا جدال فيه وإن كان لا يعكس في الحقيقة سوي عن المظهر الثاني وهوالتقدم من خلال الثورة أوالانقلاب، فهل هذا يعني أن هذا التقدم نفسه ملازم ومصاحب دائما للانقلابات العلمية؟ وهنا يطرح كون سؤالا يقول فيه: لم يبدوا التقدم في أعين الجميع كأنه ظاهرة ملازمة للانقلابات العلمية؟.

إن هذا التناقض إيجابي في إيجاد طريقة المقارنة، مقارنة الأعمال السابقة بالحاضرة وتفهم واعي للمشاكل الراهنة وبالتالي التعرف ومنه يظهر النموذج.

- فيقول كون: "فالدارس لعلم الطبيعة يبدأ دراسته بنماذج نيـوتن وأينشتين، ويعلم ما بها ويستوعب نقاطها، بعد هـذا تبـدأ المرحلـة الذاتية التي تظهر فيهـا الشخصـية العلميـة لهـذا الـدارس، وعلـى ذلك يصبح العالم مجهزا للعلم للسـوي "وكـذلك لحـل المشـكلات من خلال التقاليد التي تحددها المراجع القديمة".2

²- توماس كون: تركيب الثورات العلمية، ص 231.

\_

<sup>1-</sup> توماس كون: بنية الانقلابات العلمية، ص 206.

- إن المجتمع العلمي مهتم بحل الألغاز والمعضلات الـتي تحـددها نماذجه، ونتائج حلول هذه المشكلات هي -تحقيق التقدم العلمي.

وإذا تساءلنا: هل من الممكن أن تكون نتيجة انقلاب ما شيئا آخر مخالفا؟ وهل انتصار نموذج ما على سابقه يعمل على تقدم العلم؟

- عندما تتخلى الجماعة العلمية عن النموذج السابق فهي تتخلى في الوقت ذاته عن أغلب الكتب والمقالات اللتي ألفت وكتبت بإلهام منه، فتفقد بالنسبة لأهل الاختصاص قيمتها كمراجع علمية، فليس في التكوين العلمي أعمال تخطى بقيمة أدبية تابثة ويكون على العالم الاستئناس بها، مثلما يفعل الفنان في تردده على المتاحف الفنية".

وينشأ عن رؤية العلماء لماضيهم على هذا النحوتحريف خطير للأمور، فهم ينزلقون إلى الاعتماد بأن الخط المتجه من الماضي إلى الحاضر، حاضر العلم هوالأكثر تقدما من الماضي خط مستقيم ومتواصل لا يعرف انقطاعا يعتقدون أن ذلك هوالتقدم عينه.<sup>2</sup>

- فالانقلاب في أعماقه مرتبط بالنصر والتقدم، ومهما كان فهوفي نظر حامليه يعتبر تقدما إلى الأمام. لكن أفراد المجتمع العلمي هم ضحية إعادة كتابة التاريخ عن طريق القوى الموجودة. فالانقلابات العلمية مثلما لها مكاسب عليها مآخذ وسلبيات.3

114

<sup>-</sup> سالم يقوت: مفهوم التقدم في العلم، ص 29.

²- المرجع نفسه، ص 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- توماس كون: تركيب الثورات العلمية، ص 231.

- لكن كون يرى أن أي تفسير للتقدم قد ينسب للانقلابات كما ذكرنا فيقول: "لا يمكن أن يتوقف عند هذا الحد، لأن هذا سوف يعني أن التقدم من صنع السلطة أوالقوة، قبل أن يكون من صنع المعرفة أوالحق". وهوقول لن يخلوا من الصواب إذ عن طريقه يتم الاختيار بين نموذجين متنافسين والدواعي التي تحكمه كاختيار.

فالعلم يعمل على "تطويع" القوة المتي تختار بين النماذج في المجتمع والحلول المقترحة من طرف العلماء ليست شخصية يقنعون بها أنفسهم بل يجب أن تتوجه إلى الإنسانية مع ظهور نماذج جديدة. فكل مواكبة علمية جديدة مع أي اكتشاف تضمر في طياتها مشكلات جديدة.

فالجدية والتجديد تمكن في تحدي الأزمات العلمية وفي أسلوب حلها، والأزمة الحقيقية العلمية هي التي ينعدم حلها أوتحكم حلولها قيود صعبة. لكن المحاولة وتكرارها هي دائما في صالح التقدم العلمي.

وهنا تتفاضل وتتميز المجتمعات العلمية، كتلك المنحدرة من الحضارة اليونانية الهيلينية عن غيرها فيقول كون: "إن المجتمع العلمي هوالأداة التي تحدد حجم المشكلة التي تحلها النماذج الحديدة".1

- فتغير النموذج يجعل العلماء يقتربون من الحقيقة أثناء الانقلابات العلمية، وهي مرحلة كما سبق وأن أشرنا تغير وتحول وانتقال من وضع إلى آخر، وفيها يتم الصراع وتظهر (قواعد متناقضة) (Règles Contradictoires) وعندما ينتصر النموذج الجديد يعتبر ذلك انتصارا وتقدما للذين لهم هدف وغاية محددة.

\_

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ص 232.

- إن عملية تحليل الانقلابات العلمية والآثار الناجمة عنها التي قام بها كون في كتابه أبرزت صراعات عنيفة حدثت داخل المجتمع العلمي لممارسة العلم الجديد، وبين كل انقلاب علمي وآخر يسود "العلم العادي" أو"السوي". وهذه المراحل التطورية العلمية الناجحة تساهم في ظهور التخصصات\*.

- فما يمثل نجاح المجتمعات العلمية هوموضوع نتائج الأعمال المحققة رغم عدم وجود شواهد التقدم قبل فترة النماذج، وحتى في أثناء فترات الانقلابات العلمية يحوم شك كبير حول إمكانية تحقيق التقدم. "إن أولئك الذين عارضوا نظرية نيوتن صرحوا بأن اعتمادها على القوى الفطرية سيعيد العلم إلى العصور المظلمة".

- ورغم انتقاد كون لنزعة بوبر التكذيبية إلا أنها اعتبرها قفزة نوعية في عملية المقارنة بين النظريات والفروض، التي من شأنها خلق نوع من المنافسة بين النماذج، يقول: "إن نظرية كارل بوبر تحتاج لبعض التعيين والتحديد لدرجة التكذيب وإمكانية ذلك. غير أن الصعوبات قد طاردت أنصار هذه النظرية، لكن تجربة بوبر في غاية الأهمية للعلم، لأنها تخلق منافسة بين النماذج الموجودة، إن التحقيق في حد ذاته يعتبر انتصارا للنماذج الجديدة على حساب النماذج القديمة، إن فكرة المقارنة بين التحقيق النظريات العلمية تلعب دورا كبيرا في الربط بين التحقيق والتكذيب، إنها تمكننا من تفسير الموافقة أوعدم الموافقة عن طريق الربط بين الواقع والنظرية". 2

1- المرجع السابق، ص 228.

التخصصات: فالعلم كما أكد كون يتم بصفة انقلابية أي بعد إعادة إنتاج لمبادئه وأسسه التي قد تعجز بفعل الأزمة والشذوذ عن تفسير الظواهر الجديدة.

- فالجماعة العلمية عندما تغير نموذج ما وتنصيب آخر مكانه تعتبره تقدما. ذلك أنها تعتبر أداة ناجعة وفعالة في تدقيق وضبط المشكلات التي صارت تلقى حلها في إطار النموذج الجديد.
- وخلاصة ما تقدم أن التقدم العلمي هوتجديد، والجديد هوانتصار، وكل انقلاب علمي هوتقدم، وبما أن هناك تقدم، فالتقدم يظهر عن طريق الانقلابات العلمية التي تقوم كما سبق وأن قلنا بلغة كون -بفك الألغاز- أي حل المعضلات، وكلّما تقدم العلم وتطوّر بشكل ثوري وانقلابي في اتجاه عميق وفق نماذج وأطر جديدة تأتي لتظهر أزمات جديدة بظهور النماذج الجديدة.
- فالمجتمع العلمي ليس هووحده المعني بعمليـة التقـدم العلمـي بل العالم كلّه أي الإنسانية جمعاء هي أيضا المستفيدة منه.
- لكن توماس كون يعتقد أنه بالرغم من كل مـا ورد مـن مختلـف الاتجاهات التي بدى عليها التقدم إلا واتضح البحـث عـن حـل أدق لمشكل التقدم في العلم.
- إلا أن كون يؤكد على نقطة أساسية ومهمة وهي أن التحول والتغير الذي يصيب النماذج ويحل أحدهما محل الثاني يقدم العلماء والمشغلين بالعلم نحوالحقيقة (Vérité) فهذا خطأ.

# - سمات التقدم في العلم: التحولات الملازمـة للتجديـد العلمي

تربط فكرة التقدم العلمي بالتجديـد فـي ميـادين محـددة ولا يتـم على شكل واحد وعلى وثيرة موحدة في كل الميادين العلمية:

<sup>ُ-</sup> توماس كوهن: بنية الثورات العلمية ، ترجمة شوقي جلال ، الكويت ، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، 1992،ص.165.

ففي الرياضيات مثلا يستنتج العالم مبرهنات جديدة عندما ينطلـق من مبادئ أولية جديدة، وفي الكيمياء قد يستثمر البـاحث موروثـا خلفته ممارسة قديمة على ضوء فرضيات غير علمية بعيدة.1

- وقد يتقدم العلم باطراد على حساب القناعات الشخصية والعقائدية والأفكار الفلسفية، فألتوسير (Althusser) مثلا يعتبر أن العلم يتقدم بإجماع العلماء لأن له موضوعا محددا، في حين أن الفلسفة لا تتقدم ولا تعرف إلا تشتتا للآراء، لأنها تحصر موضوعا جيدا، فيبقى نشاطها تابعا للعلم، والصراع المجتمعي"2. معنى هذا أن هذا الرأي يبقى قريب من النزعة الوضعية (Posivitisme) التي تصف الفلسفة بالجمود وتجعل التقدم مقتصرا على العلم. لكن تبقى العلاقة بين العلم والفلسفة علاقة تكامل وترابط وانسجام وليس علاقة تنابذ وتباعد إذ تتفاعل وتتداخل أحكامهما بحيث لا يمكن فصل أحدهما عن الآخر.

- فالجديد والقديم يخترق أحدهما الآخر، لكن ليس دائما الجديد والقديم متباينان بكيفية تامة دائما. فمثلا عندما أكد توماس كون بخصوص التحول الذي عرف علم الفلك في الربع الثاني من القرن السادس عشر، يؤكد كون على كون أن كل منجزات ومكونات الفلك الجديد قديمة أكثر مما هي جديدة، بمعنى أن الإنجاز الكوبرنيكي يصفه بأنه قديم وجديد في نفس الوقت.3

- وقد يختلف التقدم بكونه تنتقل المعرفة العلمية من مستوى أقل إلى مستوى أكثر تجريدا، فستوارت مل (J.S.Will) يعتبر العلم

<sup>1-</sup> بناصر البعزاتي:الإستدلال والبناء، بحث في خصائص العقلية العلمية، ص.104

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Louis Althusser: Lénine et la Philosophie, suivi de Marx et Lénine devant Hegel, Paris, 1963.p.87

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- T.Kuhm, La révolution des structures scientifiques, p58.

محققاً تقدماً عبر عمليات استقرائية متتالية يعدّل فيها الاستقراء اللاحق نتائج الاستقراء السابق.

- بينما هناك من عارض هذا الاتجاه التجريبي وهومعاصره "وليام هويل" الذي يبرى أن التقدم يتم في شكل رقبي من مستوى التعميم الذي يؤدي إلى قوانين كونية، ويؤكد أن النقلات في العلم من قبيل "الثورات" هي بمثابة "خطوات في التعميم". فيؤكد أن هذا التقدم المعرفي من الوقائع المفردة نحوالقوانين الكونية، من قضايا (منطقية) جزئية إلى أخرى عامة، ومن العامة إلى أخرى أعم، التي تكون القضايا العامة السابقة بمثابة جزئية بالنسبة لها هي مألوفة للذهن البشري".

- فكل من "مل" و"هويل" يشتركان في نظرة متفائلة حول رقـي العلم في بنائه العقلي وتجاوزه للمعارف القائمة علـى الملاحظـة الحسية.

لكن هل بظهور الأفكار الجديدة تتراجع الأفكار القديمة إلى غير رجعة؟ وهل ما يسميه بعض الباحثين "نقطة اللاّعودة" نتيجة لانقلاب علمي؟

- لا يجب الإقرار بأن تحقق التقدم في ميدان علمي ما يقوم على الطابع التراكمي في تطور الأفكار، فمن الصعب القول بأن التقدم لا يهمل شيئا من الموروث فمثلا هل الموسوعة الأرسطية تستوعب كل الأفكار حول الكون والطبيعة والمجتمع التي كانت قبل أرسطو؟ وهل نسق إقليدس في الرياضيات يشكل تقدما شاملا في كل المسائل المتي كانت تناقش قبله؟ وهل فلك بطليموس في علم الفلك يشكل تقدما واسعا بالنسبة إلى الأفكار

\_

ا- بناصر البعزاتي:المرجع السابق، ص.245

والفرضيات التي تناقش وتعالج منذ قرون قبله حول نظام الكون؟

- إن نسق إقليدس الذي وضعه في الرياضيات جعله يسـقط مـن حسابه فرضـيات حـول المتوازيـات والأعـداد الصـماء واللاّنهـائي، والتنسيق الذي قام به بطليموس للأفكار الفلكية قد أهمل أفكـارا مهمة وردت لدى أرسطرخس وهيرخس حول النظام الكوني.1
- معنى ذلك أن الأفكار القديمة تكون عديمة الجدوى من الناحية العلمية، وكثيرا ما تستبعد بعض الفرضيات بسبب كونها لا تساير المناخ الفكري السائد والعادات الذهنية المرتبطة به.
- وهذا عكس توماس كون عندما يتكلم عن التجديد حيث يرى:
  "أن الأطر المفهومية القديمة لا تموت أبدا" معنى هذا أن الماضي العلمي أوالإنجازات السابقة لا يمكن لها أن تهمل أوتنسى جراء انبثاق فكرة جديدة، معنى هذا أن التقدم لا يمكن أن يكون إلا انتقائيا.
- فالأفكار تستقطب الاهتمام لاعتبارات قد تكون إيديولوجية أواقتصادية أوغيرها، ولا تحظى أفكار أخرى بالاهتمام بذريعة أنها غريبة أوتصطدم مع المألوف. فيكون وضع الأفكار المهملة أنها محكومة بالبطلان، لكن بأدلة غير وثيقة، أي بأدلة من خارج المجال الذي تفترض العقلية العلمية أن تحاكم فيه، ولكن الأفكار المهملة تنسى، أي تنقرض من قنوات التواصل والمؤسسات المعرفية ومن الصعب استرجاعها كاملة وبأمانة.

<sup>ً-</sup> محمد عابد الجابري:مدخل إلى فلسفة العلوم: العقلانية المعاصرة وتطور الفكر الرياضي،مركز دراسات الوحدة العربية،الطبعة الرابعة،1998.ص.241

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- T.Kuhm, La révolution des structures scientifiques, p.47

₃ المرجع نفسه، ص.49.

- هكذا كانت نظرة (كون) للتقدم العلمي عبارة عن مجموعة متتالية من النماذج الإرشادية باعتباره أداة منهجية لتوجيه البحث في قضايا العلم، ويمكن للنموذج أن يشمل المسلمات والنظريات والفرضيات والمنهج. فرأينا كيف ميّز كون بين ما سماه بـ: "العلم العادي" (Science Normale) وما سماه بـ: "العلم العادي" (Révolutions Scientifiques) يتمثل العلم العادي الثورات العلمية (Révolutions Scientifiques) يتمثل العلم العادي في مجموعة الأعمال العلمية بما في ذلك التحولات والتغيرات التي تلحق بالنظريات. ولا يضع العلماء النموذج موضع سؤال إلا إذا حصلت أزمة وأصبحوا لا يستطيعون العمل بسبب عدد الحالات الشاذة (Anomalies) المتي تواجه نظرياتهم. وفي هذه الحالة لابد للعلماء من القيام بثورة أي بتغيير مفاجئ وهام يسمح الهم بالقفز والانتقال من نموذج قديم إلى نموذج جديد. كما تم الانتقال من فيزياء أينشتين مثلا.
- وهكذا نلاحظ أن كون يخـرج عـن التعريـف القـديم للتقـدم فـي العلم المعتمد على التراكم والاستمرارية ليتبنـى التأويـل المعتمـد على النقلات المفاجئة والقطيعة.
- فنجد أن فلسفة كون تقوم على أساس التمييز بين مراحل العلم العادي ومراحل الأزمة ومراحل الثورة. فهومن أصحاب الاتجاه الثوري للتقدم العلمي، والتقدم المستمر هوالسمة المميزة للمعرفة العلمية. وهكذا نجد أن إشكالية التقدم العلمي متعلقة بالثورة.
- فكما وسبق أن أعطينا مثال حول الثورة في علم الفلك عندما بحث كون عن نظرية كوبرنيكوس كمثال نموذجي لحالة من The Copernican » خالات الثورة العلمية. من خلال كتابه:

Révolution » وهوالأول له صدره سنة 1957، وبعده بخمسة سنوات أصدر كتابه الشهير: "بنية الثورات العلمية".

فالنموذج القياسي الإرشادي(Paradigme) هوالنظرية العامة التي يلتزم بها المجتمع العلمي في مرحلة ما، بحيث يتبنى المجتمع العلمي هذا النموذج، ويكون بمثابة النتاج العلمي "تراكمي" فيجري تفسير الوقائع وتوجيه البحث العلمي في إطار هذا النموذج. وبلوغ النظرية مرتبة النموذج الإرشادي يعني أنها أفضل من منافستها، أي أنها تثبث ويسلم بمناهجها ومفاهيمها العلمية وخلفياتها الميتافيزيقية، فتغدوا النظرية بكل هذه الأبعاد بمنزلة نموذج إرشادي يحدد ملول الوقائع التجريبية بطرح معايير الاختبار والتقويم والتعديل، والأكثر فاعلية أنه يطرح المشاكل التي يجب دراستها وأنماط الحلول المطلوبة. 1

- فإذا ما ظهرت بعض النتائج "الشاذة" (معضلات أوخلل في النموذج السائد) التي لا يمكن تفسيرها حسب هذا النموذج، فإنه يحاول حينئذ احتواءها بتعديل النموذج الإرشادي وليس بإسقاطه أوتغييره.
- فمشكلات البحث العلمي مختلفة، والنموذج الإرشادي لا يثير منها إلا الألغاز (Les énigmes) التي تفسح المجال لإتباث قدرة الباحث الخلاقة ومهارته الخاصة في الوصول إلى حل حلها، فالتسليم بنموذج إرشادي معين هوالذي يطرح ألغازا، بمعنى أنه

<sup>-</sup> يمنى الخولي: فلسفة العلم في القرن العشرين، سلسلة عالم المعرفة، 2000،ص 416.

يهييء الباحثين اختيار مشكلات يمكن الوصول إلى حل لها مادمنا نسلم بهذا النموذج.¹

- فالعلم ينموويتقدم في مراحله العادية من خلال حل الألغاز التي يثيرها النموذج الإرشادي المسلم به، والمعرفة هنا تزداد دقة واستاعا محققة أهدافها ليتمثل نجاح المشروع العلمي بصورة تدعوا حقا إلى الإعجاب لكنها تخلومن الابتكارات الجوهرية والإبداع العظيم، وعلى هذا النموتنموالمعرفة العلمية في إطار العلم العادي بصورة مطردة أي بصورة تراكمية.2

- ويظل الحال على هذا التصور التراكمي حتى يظهر الشذوذ (الأزمة) أي ظاهرة لم يكن يتوقعها النموذج الإرشادي المعمول به، لا يتنبأ بها ولا يهيأ الباحث التعامل معها، فيبدأ الخروج عن أطر النموذج الإرشادي ومحاولات تعديله، كما أنه يفتح الطريق للخروج منه والبحث عن نموذج جديد وتسمى خاصية التصحيح الذاتي التي صاغها كون لأنها من خواص المعرفة العلمية.

- فظهـور الشـذوذ فـي بعـض النظريـات تـأتي بعـده محاولـة لاستكشـاف مجـاله، والملائمـة بينـه وبيـن النمـوذج الإرشـادي ومحاولـة تعـديل أدوات هـذا النمـوذج، ولكـن إذا مـا ظهـر نقـص أوخلل في هذا التعديل فهنا الأزمة.<sup>4</sup>

والأزمة تعني أنه آن الأوان للخروج من سياق العلم العادي وتغيير النموذج، فالمعرفة هنا ليست تراكمية بل ثورية، فالثورة العلمية

123

\_

المرجع نفسه، ص.417.

<sup>2-</sup> شوقي جلال: بنية الثورات العلمية، ص.58

<sup>3-</sup> سالم يفوت: بنية الإنقلابات العلمية، ص.198

⁴- ماهر عبد القادر: تركيب الثورات العلمية، ص.143

تحدث نتيجة تغيرات لإستعاب ظاهرة من نوع جديد من قبيل فيزياء أينشتين نظرية خلقت أزمة، وعبر الأزمات العلمية تنبثق وتظهر النظريات العلمية الجديدة المتي تغير المفاهيم العلمية والوقائع التجريبية، وتغير تقاليد البحث فإذا تغلبت النظرية الجديدة على منافستها وأثبتت ذاتها يسلم بها كنموذج إرشادي جديد يطرح ألفازا جديدة تحتاج إلى قدرة العالم ومهارته...

وما ينتج عن الأزمة من انتقال إلى نموذج إرشادي جديد هوالثورة العلمية التي تعني تغييرا في النظرة إلى العالم وهذا التغيير يبلغ حد اللامقايسية(Uncommensurability) أي عدم قابلية النظريات العلمية للقياس المتكافئ للحكم عليها بالمقاييس نفسها وتقييمها بالمعايير نفسها فلكل نظرية إطارها ومفاهيمها وعالمها. حيث يصعب الحوار بين نظريتين مختلفتين أوفي نموذجين إرشاديين متعاقبين، فمفهوم الكتلة أوالجاذبية عند نيوتن مختلف تماما عن مفهوم الكتلة أوالجاذبية عند نيوتن مختلف تماما عن

فالحكم على النظرية العلمية وتقييمها لا يكون بالقياس إلى نظرية سابقة عليها أوتالية في صيرورة التقدم العلمي بل فقط بل في إطار عصرها وظروفها العلمية. مما يجعل لكل نظرية مقاييسها الخاصة في ضوء نموذجها الإرشادي الذي تعمل به هكذا يكون مفهوم -اللامقياسية- أوعدم قابلية النظريات العلمية للقياس المتكافيء- بمنزلة بلورة للوعي التاريخي عند كون، فلا تضاهيها نظرية أخرى في موقع تاريخي آخر.

### إيديولوجيا وسوسيولوجيا المجتمع العلمي لدى كون:

124

<sup>1-</sup> يمنى الخولي: فلسفة العلم في القرن العشرين، ص 418.

- لقد عرج كون على ما أسماه: "إيديولوجيا المجتمع العلمي" واهتم بها اهتمام بالغا، بحيث اعتبر"النموذج الإرشادي" بمثابة إيديولوجيا المجتمع العلمي التي تصنع تماسكه وتجانسه في فترة تاريخية معينة. فأصدر كون دراسة صدرت بعد كتابه الأول: "بنية الثورات العلمية" هي "أفكار لاحقة بشأن النماذج الإرشادية" تدور حول مجموعتين من الأفكار التي تكتشفها بواسطة النماذج الإرشادية. فهناك أولا العناصر المشتركة التي تفسر خاصية التواصل المهني في المجتمع العلمي الذي يسير بسهولة بغير النظريات وسواها، وهذا ما أسماه كون بالقالب الإنضباطي (النظريات وسواها، وهذا ما أسماه كون بالقالب الإنضباطي (المجتمع العلمي يقبل حلولا عينية لمشكلة معينة قبولا متسلسلا ومتآلفا فيما أسماه كون: قالب المثلية (Exempler Matrix) وهانان المجموعتان من الأفكار تبرزان إلى أي حد يعمل النموذج المجموعتان من الأفكار تبرزان إلى أي حد يعمل النموذج

- تم يذهب كون إلى سوسيولوجيا العلم التي يتحمل أعباءها ويرفع لواءها، فقد انتهت صورة العالم الفرد المنعزل بأبحاثه وعبقريته العلمية، وأصبح الشكل العام للبحث العلمي الآن في صورة -برنامج ضخم- يشرف على إنجازه فريق من الفنيين والدارسين والباحثين والعلماء. قد يقودهم عالم أكثر عبقرية وقدرة عقلية تكون السبب المباشر في الإنجاز العلمي.

وجميعهم يعملون في إطار مؤسسة) Institution (كبرى جامعة أومركز أبحاث أوشركة عملاقة أوهيئة قومية قادرة على تمويل برنامج البحث وتوفير متطلباته.²

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع السابق ، ص 419.

²- يمنى الخولي، ص 420.

والحقيقة أن العلماء أنفسهم بهيئاتهم وأجهزتهم ومجالات عملهم وموضوعاتهم وأهدافهم يمثلون أهم مؤسسات الحضارة المعاصرة بالمعنى الاجتماعي لمفهوم مؤسسة (Institution)\*. فكان توماس كون أشد فلاسفة العلم إدراكا لهذا الطابع الاجتماعي والمؤسساتي الذي عاصر العلم الحديث منذ نشأته وتزايد في الوقت الراهن. فانصب اهتمام كون على الجماعة العلمية، أوبالأحرى المؤسسة العلمية التي تعمل في إطار العلمة الإرشادي السائد، حتى وصفت فلسفة أنها "عقلانية مؤسساتية (Institutionalized Rationality).

- فلا مانع من أن يتمثل النموذج الإرشادي إيديولوجيا المجتمع العلمي أوالمؤسسة العلمية المتي لا تقتصر على خلق نوع من الإنسجام بين أفراد المجتمع أوالجماعة كما تفعل أي إيديولوجيا. بل يتسم المجتمع العلمي بدرجة فريدة من تضافر وتكامل الجهود إلى حد يميزه عن أي نشاط إنساني آخر.2

- هذا ما حاول كون تفسيره "بالقالب النظامي" و"قالب المثلية" مؤكدا أن اجتماع المجتمع العلمي قيمة ذات أهمية كبرى تحدث فيها بعض الصراعات التي ربما قد تبدد الوقت والجهد. وسرعان ما يعيد " القالب النظامي" تنظيم وتوحيد مسار الجهود حول مجموعة محددة من القواعد (Les règles) لحل هذه الألغاز.

- من هنا يرى كون أن تفسير التقدم العلمي لا بـد وأن يعـود فـي نهايــة المطــاف علــى عوامــل سوســيولوجية وســيكولوجية

<sup>ِ</sup> المؤسسة الاجتماعية هي نمط منظم من سلوك الجماعة يعتبر جزءا أساسيا من حصارة أوثقافة كالزواج مثلاً، وهـذا هوبالضـبط هـوالمعنى المقصـود والمطلـوب إطلاقـه وإعطـائه صبغة على "العلم" كمؤسسة أوعلى "المؤسسة العلمية".

¹- المرجع نفسه،ص.421

²- المرجع نفسه، ص.422

وإيديولوجيا أيضا. برفقة المؤسسات التي من خلالها يتقدم العلم، بمعنى التعرف على نسق قيم العلماء يمكننا أن نتفهم طبيعة المشاكل التي يطلعون بها والحلول التي يقومون عليها، وينكر كون إمكان طرح هذه العوامل الإيديولوجية والسوسيولوجية والسيكولوجية من أي إجابة من سؤال التقدم العلمي، فقد كان كون شديد العناية بهذه النواحي كلها مؤكدا على علاقة العلم بالظواهر الحضارية الأخرى.

فالمجتمع العلمي يقول كون: "هوالأداة التي تحدد حجم المشكلة الـتي تحلها النماذج الجديدة". فتغير النموذج يجعل العلماء يقتربون من الحقيقة أثناء الثورات العلمية، وهي وكما سبق أن أشرنا مرحلة تغير وانتقال من وضع إلى آخر، وفيها يتم الصراع وتظهر قواعد متناقضة، وعندما ينتصر النموذج الجديد يعتبر ذلك انتصارا وتقدما للذين لهم هدف وغاية محددة.

- إن عملية تحليل الثورات العلمية التي قام بها كون في كتابه أفرزت الصراعات العنيفة التي تحدث داخل المجتمع العلمي لممارسة العلم الجديد، وبين كل ثورة علمية وأخرى يسود "العلم العادي" أو"البحث السوي" وهذه المراحل التطورية العلمية الناجحة ساهمت في ظهور التخصصات.

- وخلاصة ما تقدم من تصور توماس كون لسيرورة التقدم العلمي أن المجتمع العلمي ليس وحده المعني بعملية التقدم العلمي بل العالم كله. لذلك كان السؤال الذي طرحه كتابه: "تركيب الثورات العلمية: أية صورة يجب أن يأخذها الكون لكي يكون باستطاعة الإنسان أن يعرفه ويكشف أسراره؟. وكانت إشكالية قديمة قدم العلم نفسه، فأي شيء يتم وفق نموذج يزيل

<sup>1-</sup> توماس كون: بنية الثورات العلمية،ص 232

الكثير من الصعوبات، فقد تقدم العلم في اتجاه عميق وفق النماذج وحل الألغاز، وظهرت مشكلات جديدة بظهور نظريات جديدة وهكذا دواليك، ولفهم أعمق لعملية تطور المعرفة العلمية يجب علينا معرفة الملامح المميزة للجماعات التي تخلق هذه المعرفة العلمية وتستخدمها.

- لقد عرضنا تصور كون لتقدم العلم، لكن هناك رؤى أخرى مختلفة لرؤية النموذج الذي قدمه كون لدى فلاسفة العلم في القرن العشرين، فسوف نعرض لهذه التصورات النموذجية حول التقدم العلمي لبيان اختلافها وتبيانها ونسبية المواقف المتي تعبر عنها من خلال نظرة كل فيلسوف من الزاوية المتي يراها، لكون هذه الفكرة أي فكرة التقدم العلمي لعبت دورا أساسيا بالنظر الى التقدم المتسارع في العلم يجعل من النظرية الثورية لتقدم العلم موقف وليد القرن العشرين، وهو موقف ضد النظرة التراكمية. بحيث أصبح مفهوم " الثورة" كأداة قوية لنفسير طبيعة التقدم العلمي ذي الثورات الحقيقية في تاريخ العلم والخطوات التي يقطعها العلم.

# والسؤال الجوهري الذي فرض نفسه: ما طبيعة التقدم العلمي ؟ وكيف يسير ؟ وكيف يمكن تفسيره؟

- للإجابة عن هذا السؤال يعطينا بوليكاروف أربعة آراء تجمل ردود فلاسفة العلم عن الطبيعة التقدمية للعلم  $^{1}$  وهي:

**الرأي الاول:** تتعاقب الأحداث بغير إطراد عام، وبالتالي لا يمكن تفسير طبيعة التقدم العلمي، يمكن فقط وصفه، وهذا تصور مجموعة من الوضعيين المنطقيين المتطرفين، وهو

<sup>1-</sup> جورج سارتون: تاريخ العلم والإنسية الجديدة، ترجمة: اسماعيل مظهر، دار النهضة العربية- القاهرة- 1691 ص 121

تصور سلبي بمثابة الامتناع عن وضع فلسفة للتقـدم العلمـي. ( وهوالتصور التقليدي للعلم).

الرأي الثاني: تقدم العلم يتم عبر سلسة من التحولات والثورات التي تحدث أحيانا بغير رابطة داخلية، وعبر انفصالات جذرية وقطائع في صيرورة التقدم العلمي (وهذه النظرة الثورية الحديثة المتي توصت بأنها جذرية المتاها كل من باشلار وكون).

الراي الثالث: وهونقيض الرأي الثاني وهو"التصور الـتراكمي" الذي يؤكد على استمرارية المعرفة العلمية وأنها خـط متصل، وهذا رأي التجريبية الساذجة الـتي تعتبر التقـدم العلمـي متمثلا في تراكم المعـارف والنظريـات حيـث تكـون النظريـة الجديـدة هـي التـالي للنظريـة القديمـة وهوأيضـا رأي مـؤرخي العلـم الكلاسيكيين امثال " جورج سارتون، كارل بيرسون، أرنست ماخ، بييردوهيم".

الرأي الرابع: التصور الجدلي) Dialéctique (، "لهيج لل وماركس و انجلز"، وتبعا لهذا التصور يؤدي التقدم الكمي التدريجي أي ( التراكمي) إلى قفزات ثورية تصبح بدورها نقطة البدء لتراكم كمي جديد، يؤدي عند نقطة معينة إلى قفزة كيفية. . وهكذا، وفقا لقانون " الكيف والكم" الجدلي الذي ينتقل عبر مراحل الجدل الثلاث:1- القضية، ثم 2- نقيضها، ثم 3- التركيب الذي يجمع بينهما ويتجاوزهما إلى الأفضل ويصبح التركيب بدوره في مرحلة أعلى من الجدل، قضية تنقلب الى نقيضها.

فإنه ينظر إلى التصور الجدلي لطبيعة التقدم العلمي على أنه الوسيلة الناجحة للربط بين التصورين الـتراكمي والثـوري فـي تكامل وترابط وانسجام من التصورات التلاث: التراكمية والثورية والجدلية معا في آن واحد. ففلسفة توماس كون نظرت بهذا المنظور من مختلف الألوان والزوايا والرؤى فهي جدلية تجمع بين التصورين التراكمي والثوري.

ومجمل القول أننا أمام نظريتين لطبيعة التقدم العلمي:النظرية الأولى هي -النظرية التراكمية الاتصالية- وهي قوية الارتباط مع العلم الكلاسيكي النيوتوني، والثانية هي النظرية الثورية الإنفصالية- المرتبطة مع تقدم العلم لأنه وليد القرن العشرين بعد ثورة النسبية والكوانتم.

فالنظرية الثورية هي الأقوى التي تدفع بسيرورة التقدم العلمي إلى الأمام وتجعله ثوريا، أي أنه يسير دائما الى التغيير المفاجيء السريع، عكس التطور الذي يسير دائما بشكل تدريجي وبطيء (يوازيه الرأي التراكمي في تفسير التقدم العلمي).

هذا هوالمقصود بالطابع الثـوري للتقـدم العلمـي، أن التقـدم هـو سلسـلة متعاقبـة مـن التـوراث لا يعـرف الـتراكم والإسـتمرارية والإتصالية.

1 - وهذا كارل **بوبر**) \* 1902-1994 () **K.Popper** () انطلق من نقذ الوضعية المنطقية  $^*$  التي كانت مهيمنة وسائدة، فقام بانقلاب بل ثورة زعزت بهم لكي تصنع ملامح التقدم في فلسفة العلم.

<sup>-</sup> كارل بوبر:فيلسوف ابستمولوجي نمساوي عرف بنزعته التكذيبية للعلم،فالعلم هوإمكان تكذيب عباراته للنقد والمراجعة واكتشاف الأخطاء وبالتالي التقدم المستمر، بهذا تكون فلسفة بوبر هي منطق قابليته المستمرة للتقدم، من مؤلفاته: "منطق الكشف العلمي( 1934).

<sup>\* -</sup> الوضعية المنطقية: هي نظرة سكونية تبريرية (منطق التبرير) نفت البعد التاريخي واقتصرت فقط على البحث في العلاقة بين النظرية والملاحظات التجريبية ورفضت منطق الكشف العلمي.

فمـن خلال الثـورة البوبريـة صـوب الأنظـار إلـى أن التقـدم خاصية أساسية من خصائص المعرفة العلمية.

ففلسفة العلم في جوهرها هي فلسفة التقدم، لأن التقدم هومن طبيعة العلم وصفة مميزة لمه. فظل مفهومه يتغير مع تغير الانقلابات الثورية واشكال القطائع المعرفية المتي شهدها العلم في القرن العشرين. فتكاد مشكلة التقدم تزداد إلحاحا لبنية النظرية العلمية ولكي تثبت النظرية أنها أكثر تقدما عليها إثبات أنها أكثر فعالية في التعامل مع التقدم ومواجهة وقائعه التجريبية.

فلذلك نجد مشكلة التقدم العلمي تفرض نفسها على فلاسفة العلم لأنها أيضا مشكلة العلاقة بين النظريات المتعاقبة في المجال العلمي ليس فقط من جهة نظر كون فقد سبقه كارل بوبر في ذلك ؟

فكيف نظر بوبر الى التقدم العلمي؟ وكيف يسير ويتطور هل هوممماثل ومشابه للتقدم الذي بواسطته ينتقل المجتمع العلمي من نموذج يعمل ويفكر الى نموذج أخر بتعبير كون "الثورة العلمية" الراجعة الى أسباب علمية وثقافية واجتماعية وايديولوجية وميتافيزيقية ونفسية معقدة؟ فأين يكمن الفرق؟

في مقابل رؤية النموذج الارشادي الذي قدمه "كون" يرى " كارل بوبر" أن التقدم العلمي حسبه يحدث حينما تظهر نتائج مناقضة لتصور نظري معين. - إن هذا التصور والانتقال الى تصور آخر قادر على أن يستوعب نتائج التجربة التي أظهرت خلل ونقص التصور الاول، فالمسألة كلها تعتمد على "التكذيب" Falsification أي على تكذيب النظرية لا على تأييد.

فالتقدم العلمي في نظر بوبر هوسلسلة من التوترات، فكل تقدم يقوم على " تكذيب" النظرية السابقة، فهوبالتالي ثورة عليها وإنهاء لدورتها وبدء دورة جديدة.

فالتقدم العلمي ثوري لأن كل نظرية علمية في نظر بوبر ثورة قامت على تكذيب سابقتها وإتمام دورتها، لتبدأ دورة جديدة قابلة هي الأخرى للتكذيب، لتشهد الثورة الموالية. .. وهكذا دواليك. فيسير التقدم حينها في سلسلة متصلة من التورات.

إنه (التقدم) معيار، القابلية للتكذيب - فالنظرية الحديثة كما يؤكد بوبر يجب يجب أن تكون أكثر "قابلية للتكذيب من سابقتها"، أي أن تكون أكثر تحديدا من حيث محتواها العلمي وأكثر - عرضة- من حيث المبدأ لإجراء تجارب عملية تظهر خطأها إذا ما كانت غير صحيحة<sup>1</sup>. وبهذه السلسلة المتتالية من النظريات القابلة للتكذيب يتم التقدم العلمي في رأي بوبر.

هكذا أغلق بوبر أبواب النظرة السكونية الوضعية للعلم كإنجاز راهن ومنته، فانتقل من منطق

التبرير إلى منطق التقدم الثوري. فكان شغله الشاغل وهمه الأول هوتقدم المعرفة العلمية ونموها. لينظر إلى العلم لا كحركة سكونية بل كفاعلية وصيرورة في حيويته وديناميكيته، في حركته

¹- Karl Papper, Conjectures et Refutations la croissance du savoir scientifique. Traduction. De Michelle-Irene et Marc B. de Lau nay, payot, Paris-1963-P421.

الفصـــــــــــــــل الثـــــــــــــاني: التصور الكوني للتقدم العلمي

وتقدمه. فكان شدسـد العنايـة بامكانيـات التقـدم حـتى اصـبحت منطقا للكشف والتقدم وليس منطقا للتبرير أوالتأييد.

#### 2-وجهة نظر كون حول التقدم:

لكن توماس كون رفض تكذيب النظرية عند بوبر ، وتبريرها لدى الوضعية المنطقية كأساس للتقدم العلمي، فكون يختلف مع بوبر في أن يقدم كون رؤية بديلة ليقول أن التقدم يتم بواسطة انتقال مجتمع علمي من نموذج الى نموذج آخر حيث يـرى كـون أن النموذج يكتسب حصانة ضـد (التكـذيب) فلا يمكن إسـقاطه أوتغييره فور ظهور بعض النتائج المكذبة له كما يعتقد بـوبر، بـل يلـزم أن يوجـد نمـوذج إرشـادي بـديل يمكنه أن يحتـوي النتائج الشادة. إضافة إلـى تلـك الـتي فسـرها النمـوذج السـائد، وأن يكون المجتمع العلمي قد شعر أن النموذج السائد لم يعد بإمكانه أن يلـبي حاجـاته، فحينهـا ينتقـل المجتمع العلمـي إلـى نمـوذج إرشـادي سائد إلى البديل ب " الثورة العلمية" الذي يرفـض كـون تفسـير سائد إلى البديل ب " الثورة العلمية" الذي يرفـض كـون تفسـير كيفيـة وسـبب حـدوثها مؤديـا ذلـك الـى أسـباب علميـة وثقافيـة والجتماعية.

قد يتفق رأي "بوبر" مع "كـون" فـي أن الثـورة هـي مفتـاح هـذا التقدم لكنه يختلف عنه حين يرفض تطرف بوبر الثـوري وإعتبـار كل تقدم علمي ثورة.

لقد كان توماس كون شديد العناية بالنواحي الايديولوجية والسوسيولوجية والسيكولوجية، فقد لامه بوبر على كثرة انشغاله بهذه الأبعاد، على أن نظرته السوسيولوجية لم تكن شاملة ما يكفي، فقد قصر اهتمامه على ما أسماه " الجماعة العلمية " أو"

المؤسسة العلمية" وفصلها على سائر المجتمع الـذي تحيـا فـي سياقه الثقافي.

وفي الأخير يمكن القول أن ما أراده كون من خلال دراسته الـتي قام بها " منطق الكشف أم سـيكولوجية البحـث " ليشـارك بـوبر في الانشغال بهذه الأبعاد. فالدراسة فـي صـلبها مناقشـة نقديـة لبـوبر، توضـح مـا أراد كـون أن يضـيفه أويغيـره فـي الطريـق البوبري، مما يعني أنهما يتفقان ويختلفان في الوقت ل نفسه.

## 3- إيمـــري لاكـــاتوس:) -1922 ( ) Imre Lakatos 1974 ومفهوم التقدم :

لقد رافق توماس كون وكارل بوبر وأعقبهما مجموعة من فلاسفة العلم لتلك التطورات سائرين في طريق بوبر وكون اللاوضعيان معرضين عن منطق التبرير، ومهتمين بمنطق الكشف والتقدم العلمي. تأكيدا لتيار الوعي التاريخي، وفي طليعتهم وأشدهم تجريدا وتجسيدا لروح الوعي التاريخي في فلسفة العلم، الفيلسوف المجري " إمري لاكاتوس".\*

ففي مقابل رؤية " النموذج الارشادي" الذي قدمه (كون)، و "تكذيب" النظرية عند (بوبر) أساسا للتقدم العلمي، يرى لاكاتوس أن التقدم العلمي إنما يتم بواسطة "تنافس برامج البحث" القائمة في المجتمع العلمي. معنى هذا أن النظريات العلمية في حد ذاتها " برامج بحث " تذكرنا "بالنماذج الإرشادية" عند كون وأيضا " بالإستراتيجيات العقلية " عند ستيفن تولمن.

<sup>-</sup> لاكاتوس:فيلسوف مجري صاحب القول الشهير"فلسفة العلم من دون تاريحه خواء، وتاريخ العلم من دون تاريحه خواء، وتاريخ العلم من دون فلسفته عماء".كان احد تلامذة بوبر في مدرسة لندن للإقتصاد.فرأى لاكاتوس أن معيار القابلية للتحقق لا يصلح أبدا لأسباب يصعب حصرها للتمييز بين العلن واللاعلم فهل يكون معيار القابلية للتكذيب عند بوبرهوالحل لمشكلة التمييز؟كانت إجابة لاكاتوس بالنفي.

لـذلك فـإن فلسـفة العلـم هـي " ميتودولوجيـا برامـج الأبحـاث العلمية" وهذا هوعنوان كتابه الرئيسي.1

أخذ لاكاتوس عن بوبر أن التكذيب هوالخاصية المميزة للعلم من أنه حيث أنه القوة المفسرة للتقدم العلمي، وعلى الرغم من أنه بوبري يؤكد أن التقدم العلمي لا يأتي من نظرية معينة أوحتى مجموعة نظريات، بل بالإنتقال من برنامج بحث علمي أصبح متدهور الى برنامج بحث آخر أكثر تقدماً. ثم طرح لاكاتوس نظريته في برامج الأبحاث العلمية والمنهجية.<sup>2</sup>

ففي برنامج البحث العلمي ليست كل النظريات العلمية متشابهة بل هناك "النواة الصلبة\*(Hard core) للبرنامج". لا تخضع في حد ذاتها للتكذيب، ولا تقبل التفنيد، فهي فرضيات عامة جدا هي اللب أوالصلب الذي على أساسه ينموبرنامج البحث ويتطور<sup>3</sup>.

ومع هذا أصبح مصطلح " النواة الصلبة " واردا في أدبيات فلسفة العلم المعاصرة، سواء اتفقت مع فلسفة لاكاتوس أم لا. فقد أظهر هذا المصطلح فعالية كبرى في التناول الفلسفي للنظرية العلمية التي تصاغ كموضوع تتفتح من خلاله سماته الأساسية التي تحدد برنامج البحث العلمي<sup>4</sup>.

<sup>1-</sup> آلان شالمرز:نظريات العلم،ترجمة:الحسين سحبان،وفؤاد الصفا،دار توبقالللنشر، المغرب،الطبعة الأولى،1991.ص.147

²- يمنى الخولي:فلسفة العلم في القرن العشرين.ص.215

<sup>-</sup> النواة الصلبة:فمثلا في الفيزياء الكلاسـيكية هـي فـرض الجاذبيـة العامـة وقـوانين نيـوتن الثلاث.

<sup>-</sup> عادل عوض:الإبستومولوجيا:بين نسبية فييربانـد وموضـوعية شـالمرز، دار الوفـاء لـدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، الطبعة الأولى.2004.ص.235

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه،الصفحة نفسها.

وكان بوبر قد ناقش مشكلة التحصين ضد التكذيب، بمعنى أن النظرية تكتسب حصانة (أي حماية ضد التكذيب)، فمن الممكن دائما الإبتعاد عن التكذيب بأن نضيف للنظرية فروضا جديدة تتلاقى مع مواطن الكذب، وفي مواجهة هذا الرأي رأى بوبر أن نميز بين الفروض العينية المغرضة والفروض المساعدة.

فالفرض العيني هوالذي يوضع بغرض تفسير ظاهرة معينة أوحدث بعينه وليس له ما يؤيده غير هذه الظاهرة أوذاك الحدث الذي يكذب النظرية، إنه يحمي النظرية من التكذيب دون أن يضيف إلى مضمونها المعرفي وقواها التفسيرية فيؤدي إلى إضعافها، وفي مقابله الفرض المساعد الذي يمكن اختباره في حد ذاته وتؤيده أمور أخرى فيزيد من مضمون النظرية وقوتها، لذا نرحب بالفروض المساعدة، بينما ينبغي رفض الفروض العينية ( المفروض) حرصا على دفع الطاقة التقدمية للبحث العلمي.

وهكذا وطبقا لرأي لاكاتوس تبقى كل نظرية من هذه النظريات تمتلك حزاما واقيا مرنا يصد عنها الهجمات ويقيها شرالتفنيذ أن الاختلاف بين برنامج بحث علمي أوتقدمي بتعبير لاكاتوس وآخر غير علمي تقهقري يكمن في أن النظريات العلمية التي تنتمي إلى برنامج بحث تقدمي وآخر تقهقري تقود عادة إلى الكشف عن وقائع جديدة غير معروفة من قبل.

إن السمة المميزة للتقدم العلمي باختصار لا تكمن في (القابلية للتحقق كما ويزعم الوضعيون)، ولا في (القابلية للتكذيب

<sup>1-</sup> يمنى الحولي: فلسفة العلم في القرن العشرين، ص.257

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ALAN. F.CHALMERS: Qu'est-ce que la science? Récents développements en philosophie des sciences : Popper, Kuhn, la katos, Feyerabend,. science et société, éditions la découverte.1990.p.75

أوالتفنيذ كما زعم بوبر)، وإنما قد يكون نقذا بنـاءا مثمـرا يـؤدي إلى دعمه،

كما أن التقدم يتم بواسطة "تنافس برامج البحث" القائمة في المجتمع العلمي حيث تمثل الثورة العلمية في نظره "تفوق برنامج بحث على آخر"، ويعد برنامج البحث متقدما عن غيره إذا كان نموه النظري متقدما على نموه التجريبي، وكان لديه تنبؤات ناجحة الى حد ما، بينما يكون برنامج بحث متدهورا إذا تخلف نموه النظري عن نموه التجريبي، وأعطى تفسيرات بعدية إما الاكتشافات عشوائية أوالوقائع مفسرة من قبل برنامج بحث آخر.1

### 4- بــول فيرابنــد: ) 1924) ( Paul Feyerabend 1994-( ومفهوم التقدم :

إنه فيلسوف العلم الثائر المشاغب -باول فيير آنبد- الذي يمثل ظاهرة فريدة في فلسفة العلم والفلسفة بأسرها والحضارة الغربية ذاتها، يريد أن يحمي العلم من شوفونية الروح العلمية وطغيانها، و الحضارة الغربية من توجهها الغربي، والفلسفة من أساتذتها المحترفين، أي نقذه للتمركز الغربي للعلم.

أما فييرباند فتميزت رؤيته حول التقدم العلمي،حيث تكمن في نظريت الميتودولوجية وهي "التعددية المنهجية" التي تعني الفوضوية و اللاسلطوية المعرفية، فسميت فلسفته للعلم "بالعقلانية الفوضوية" التي ترفض بشدة تنصيب السلطة المعرفية المعرفية لمنهج محدد، كما ترفض تنصيب السلطة المعرفية للعلم ذاته على أساس أن التقدم المعرفي يأتي عن طريق إطلاق طاقات الإبداع والخلق والابتكار وليس بالتركيز على اتباع

137

¹- المرجع نفسه،ص.99

منهجمعین، فالعلم لیس نظاما معرفیا مقدسا، بـل إنـه نظـام عقلانـي وجـب أن ينمـو أو يزدهـر وسـط الأنظمـة المعرفيـة الأخرى.1

هذه النظرية التقديسية للعلم ازدادت جمودا وتحجرا على يد فلسفات العلم الوضعية -الضد التاريخية- التي ترفع العلم فوق التاريخ، فكانت الجرأة لفييرباند على نزع طابع القداسة وكشف الحجاب المقدس، وكأن العلم ليس طابعا إنسانيا وليس واحد من إنجازات حضارية عديدة. فلم يكن هذا النقد من أجل نفي العلم، كما تفعل الفلسفات الضد-علمية كالرومانتيكية مثلا، بل أجل استبصار أعمق لمضامين العلم ووظائفه وحدوده وإطلاق الطاقات التقدمية فيه.

- فقد أكد فييرباند أن كل شيء في العلم نسبي، فكـان تحمسـه الشديد للنسبية في العلم من خلال كتابه: " ضد المنهج" لينقض تصور المنهج العلمي الواحد والثابث.

- وقد أخذ بفكرة اللامقايسة) un commensurability (لتوماس كون التي تعني عدم -قابلية النظريات العلمية للقياس كون التي تعني عدم -قابلية النظريات العلمية للقياس المتكافيء - للحكم عليها بالمعايير نفسها، وكما أنها ترتبط بالوعي التاريخي، فكانت من أقوى تجسيداته إلى درجة أنها قد جن بها وإنطلق معها إلى أقصى الحد حيث أكد أنها ليست أطروحة فلسفية بل هي أطروحة علمية واسعة الانتشار كثيرا ما يثبت نجاحها والهجوم عليها ليس هجوما فلسفيا بل هوهجوم على العلم ذاته.

<sup>ً-</sup> محمد أحمد السيد: التمييز بين العلم واللاعلم،دراسة في مشكلة المنهج العلمي،منشاة المعارف، الاسكندرية،1996.ص 98.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه،ص.99

- وعلى أساس هذه النظرة إلى العلم والمتسلحة بالوعي التاريخي، واللامقايسة لأنها تشير إلى لتغير والتقدم العلمي.فيقول فييربآند: " أننا حين نقرأ تاريخ العلم بعناية ودقة لا نجد قاعدة واحدة مهما كانت مقبولة ومستندة إلى أسس إبستمولوجية قوية إلا ويتم تجاوزها ومخالفتها في وقتت من الأوقات.1

معنى أن فاييربند لا يرى أن هذا التجاوز عرضيا أوناتجا عن نقـص في معارفنا أونـوع مـن القصـور أوعـدم الاهتمـام الـذي يمكـن تجاوزه بل على العكس فهذه التجاوزات ضرورية لتقدم العلم.

فييرباند فيعتبر المفكر الوحيد الذي وجه سهام النقذ لمفهوم العلم في سياق تطوره وحقليه النظري والعملي، وشكك في أفضليتة على حساب الأسطورة أوالتنجيم. فمن المعروف أن (فييرباند) عاصر الفيزيائي (ايرنهافت) الذي رفض كلا من نظرية أنيستاين النسبية ونظرية الكم "لماكس بلانك"، واتخذ مواقف متطرقة فيما يتعلق بعقلانية العلم، فقد كان لا ينظر إلى العلم باعتباره مشروعا في تقدمه على تأثيرات لاعقلانية، ثم تقابل مع إلا أنه كان يعتبرها غير أصيلة، وحاول أن يناقش مسألة عدم وجود منهج مميز للبحث العلمي، ورسم صورة مختلفة عن لاعقلانية العلم، ينكر فيها أن يكون منهج علمي أوموضوعي، لاعقلانية العلم، ينكر فيها أن يكون منهج علمي أوموضوعي، ويعلن أنه لوكان ثمة تقدم قابل لأن يدرك وأن يميز في العلم، فهونتيجة لأن العلماء قد حطموا كل قاعدة يمكن تصورها للعقلانية.

<sup>1-</sup> يمنى الخولي: فلسفة العلم في القرن العشرين،ص.257

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Paul Feyerabend : Contre la Méthode, Editions du seuil , paris.1979, p.27

- وهوبذلك يدافع عن ما يسمى ب: - تعددية الحقيقية – فيما يتعلق بالعلم، فالتعددية النظرية سمة جوهرية لكل معرفة تعلى أنها موضوعية، كما أن هذه التعددية تسـمح بانتقاد حاد لأفكار مقبولة أكثر مما تجري مقارنة مع قائع يـدعى أنها مستقلة عن الاعتبارات النقدية، ولذلك يـدعوا (فييربانـد) إلى تبني (مذهب ابتكاري خاص) في مناهج التدريس، فبجانب البيولوجيا التطورية والتصور الكوني للتقدم العلميوفيزياء الكـم والنسبية. ينبغي أن يكون هناك مكان للشعوذة والسحر والتنجيم، كما ينبغي أن تكون هناك حرية كاملـة في اختيار " نظام المعرفة" الـذي سيتصوبه المرء وهو بذلك يرفع شعار (كل شيء على ما يـرام) الذي يرى فيه المبدأ الوحيد الذي لا يكبح تقـدم العلـم، بـل إنـه الوسيلة الوحيدة لفهم التاريخ. 1

وبعد ذلك يشن فييرباند حملة شعواء ضد العلم ورجاله دفاعا عن المجتمع. ويعد كتابه ( العلم في مجتمع حر ) الذي يرى فيه أنه في مجتمع حر ثمة مكان للعديد من الاعتقادات والمذاهب والنظم الغربية، بيد أن إفتراض التفوق الملازم للعلم قد تعدى العلم وأصبح موضوعا للإيمان عند كل شخص تقريبا. فضلا عن أن العلم لم يعد نظاما خصوصيا، وإنما هوالآن جزء من البناء الأساسي للمجتمع، وكما يرى فإن السبيل الوحيد للسيطرة على طغيان العلم في القرن العشرين هوأن تخضع مؤسساته للرقابة الشعبية وللمؤسسات الديمقراطية، وأن يتولى الرجل العادي الإشراف على العلم، وبذلك يصبح العلم والعلماء خادمين للمجتمع وليسوا أسيادا عليه. 2

<sup>1-</sup> عادل عوض: الإبستمولوجيا،بين نسبية فييرباند وموضوعية شالمرز،ص.185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Feyerabend: Méthode contre la raison ,p.58

إن رفض (فايرناند) لمفهوم العلم يرتبط برفضه للأسس النظرية التي يبني عليها، لاسيما مفهوم العقل، إذ يعتبر أن العقل لم يعد هوالعامل الذي يوجه التقاليد الأخرى، وإنما هوفي حقيقته الخاصة، يعد تقليدا كأي تقليد آخر ليس حسنا أو سيئا بالضرورة، وهوبذلك ينفي عن العقل قدسيته ومركزيته التي رسخها التراث التنويري للحداثة. فالعقل وفقا لذلك لا يناسب العلم ولم يكن في مقدوره أن يساهم في نموه، لمذلك على المذين يعجبون بالعلم أن يختاروا الآن إما أن يحتفظوا بالعقل، ولكن لايمكنهم أن يحتفظوا بهما معا.

فالعلم نشأ من اعتراضات شاملة ضد ما كان عليه الحال من قبل بل وضد العقلانية ذاتها، كما أنه نشأ من اعتراضات شاملة ضد الحس المشترك أوالادراك الشائع. وبذلك فمفهوم العلم متغير بحسب العصور والأزمان وخاضع للتاريخية والنسبية، هذه النسبية التي يدافع عنها (فايرناند) لأنها جزء من العلم نفسه. والنظريات الفيزيائية الحديثة العلمية تثبت ذلك ولا تنفيه، وهوبذلك من موقعه كفيلسوف يسخر من أولئك الفلاسفة الذين أصبحوا خدما للعلم بعد أن كانت الفلسفة نفسها هي منبع العلم والعقل الذي تنبثق منه جميع النظريات الجديدة الى العالم.

وأما الذين يدافعون عن العلم بحجة تفوقه وإثبات أفضليته، فإن فايرباند يعلن أن تفوق العلم لم يكن نتيجة بحث أوحجة، وإنما هونتيجة ضغوط سياسية ومؤسسية بل وحتى عسكرية. لذلك علينا أن نكف عن مديح العلم بسبب إنجازاته، إذ لوصح ذلك فإنه يعين علينا أن نمتدح الأسطورة مائة مرة وبحماس أكبر، لأن إنجازاتها كانت أعظم بما لا يقاس، إذ أن مبتدعي الأسطورة

<sup>1-</sup> المرجع السابق، ص.58

أنشأوا ثقافة، في حين عمل العقلانيون على تغييرها تماما، ولن يقدموا في أغلب الاحوال أفضل منها، فالعلم إذن مجرد إيديولوجيا كغيره من الإيديولوجيات ولن يحقق وجوده إلا بفصله عن الدولة والتي تحالفت معه ومواجهته بالنسبية التي وحدها تدخل الشك في منبع اليقين.<sup>1</sup>

#### 5- غاستون باشلار: (Gaston Bachlard) ومفهوم التقدم .

يعد باشلار من أشد فلاسفة العلم حرصا على إبراز الطابع الثوري للتقدم العلمي. إذ يرى أن الخطأ أساسي وأولي وهوالذي يظل مسيطرا على العقل البشري ما لم يعمل هذا العقل على إزاحته عن مواقعه واحد بعد الآخر بجهد وكفاح وصراع لا يتوقف. فكل حقيقة لابد أن تكسب بنوع من النضال والإنتصار، وكل معرفة لابد أن تحارب لكي تحتل مواقع الجهل. لذلك فالتقدم في العلم يتم من خلال صراع بين الجديد والقديم.

وهكذا فالمعرفة تنطوي على صراع يتبلور هذا الصراع في السلب (اللا) التي أصبحت مقولة لا يستغنى عنها العلم في القرن العشرين (لاحتمية، لا تعين، لا نيوتونية ميكانكية، لا إقليدية هندسية،...). فالجدة العلمية لم يعد من الممكن إكتسابها إلا عن طريق السلب الذي يصارع القديم ويرفضه.<sup>2</sup>

فباشلار يصر على رفض فكرة الإتصال في فلسفة العلم، فمراحل المعرفة توصف بالإنفصال في صورتها ومضمونها لذلك يلجأ باشلار الى المنهج الجدلي Dialectique، لذلك فهذا

¹- ألان شالمرز، نظريات العلم.ص.87

<sup>2-</sup> غاستون باشلار:العقلانية التطبيقيـة،ترجمـة،بسـام الهاشـم، دارالشـؤون الثقافيـة،بغـداد، 1987.ص 57.

المصطلح يعبر عن عدم اتصال المعرفة والانتقال من القضية الى سلبها.

وعلى أساس هذه المفاهيم من خلال الصراع مع الخطأ، السلب، الجدلية، الإنفصال، . ... يتضح لنا تصور باشلار الثوري بحيث يغدوا التقدم العلمي مرهونا بقفزات ثورية، تعقبها أفكار تصحح أفكار، فروح العلم هي تصحيح المعرفة، وتوسيع نطاقها الى ما أسماه ب "منطق التصحيح المذاتي" ميث صاغه (بوبر) في التكذيب وتجاوزه، وصاغه (باشلار) في الخطأ وتصحيحه. فيقول باشلار: " العلم لا يخرج من الجهل كما يخرج النور من الظلام، لان الجهل ليس له بتية، بل يخرج من التصحيحات المستمرة للبناء المعرفي السابق، حتى أن بنية العلم هي إدراك أخطائه والحقيقة العلمية هي تصحيح تاريخي الخطأ طويل ".2

من هنا ينتهي باشلار إلى الإنفصالات في حركية العلم لا التراكمية بل الثورية، لهذا كان منطق الثورة هوالأقدر على تجسيد التقدم العلمي.

فينف باشلار أي سكونية تراكمية في نموالمعرفة العلمية، فالمعرفة المتي تبدوا تابثة تجعلنا نؤمن باستمرارية الأشكال العقلية وثباتها واستحالة قيام أي طريقة جديدة للفكر.

هكذا يرى باشلار أن الفكر العلمي هوالإبداع الحقيقي وإنشاء الموضوعية، ومستنداته الحقيقية هي التصحيحات، وعلى هذا النحويكتب التاريخ الحركي للفكر، فالمفهوم يحظى بمعنى أكبر وانفصالا جديدا في تاريخ العلم وحركية تقدمه التي بين فيها

<sup>1-</sup> المرجع نفسه،ص.58

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Bachelard: La nouvel esprit scientifique, P.U.F, paris, 1935.p.96

باشلار ما فيها من انفصالات وقطائع حتى أبدع مفهـوم القطيعـة المعرفية La repture epistemologique.

فمن خلال القطيعة رفض النظرية التراكمية الإتصالية، فالقطيعة تعني أن التقدم العلمي مبني على أساس قطع الصلة بالماضي وإنكاره والتنكر له. بل التقدم العلمي ليس أفقيا بل رأسيا أي يرتفع طابق فوق طابق فالقطيعة لا تعني أن التقدم هومجرد تواصل ميكانيكي أواستمرار تراكمي لمسار الماضي أوتعديلا أوإضافة بل هوشق طريق جديد كل الجدة.

وكمثال على ذلك فكرة الأثير لباشلار: "المصباح الكهربائي " "فهوليس استمرار لأساليب الإضاءة الماضية المتي تقوم على الاشتعال والاحتراق، بل قطيعة لكل هذه الأساليب لحد الشروع في مرحلة تعتمد الإضاءة فيها الحيلولة دون أي إشتعال أوإحتراق. ..فهي خلق و إبداع جديد تماما.<sup>1</sup>

فالجدة العلمية هي بؤرة التقدم والإنفصال عن ماضي العلم والإضافة الحقيقية لحاضره.

فقد رأى باشلار أن الجدلية تجعل القطيعة المعرفية تركيبا من الإنفصال والاتصال، إلا أنه قد بالغ في رفضه لفكرة الإتصال حيث ركز على الإنفصال في تقدم العلم وحركيته، وكان تركيزا يخل بجدلية باشلار التي تجمع بالإتصال والإنفصال، مادام يجعل القطيعة انفصالات متتالية في تقدم العلم، فعنصر الإتصال والاستمرار له دور في عملية تقدم المعرفة العلمية وأهميته الكبرى فليس من السهل الإطاحه به على طريقة باشلار. فالقطيعة قد تعني التجاوز لماضي العلم، فالمبدع الخلاق لا يكرر

\_

<sup>1-</sup> يمنى الخولي: فلسفة العلم في القرن العشرين،ص.245.

الماضي، بل هوإنجاز وتجاوز في نفس الوقت هـذه التجـاوزات قد تكون أساسية وضرورية في تقدم العلم.

هكذا أبدت فكرة القطيعة المعرفية فعالية كبيرة في تجسيدها للتقدم العلمي كثورة تنفصل عن الماضي وتشق طريقا جديـدا، لذلك كانت فلسـفة باشـلار للتقـدم العلمـي الـتي اسـتطاع مـن خلالها بلورة مفهوم الثورة.

#### 6- لا راي لاودن: ) L. Laudane ( نظرة لاودن للتقدم:

بالإضافة إلى هذين التصورين للتقدم في العلم، هناك تصور ثالث صاغه لاودن في كتاب له تحت عنوان: Progress and dits المنشور عام 1977. يؤسس لاودن نظريته على فكرتين هما: فكرة المعقولية Rationality وفكرة تقاليد البحث من توماس كون والمرتبطة بمفهوم النموذج والثورة. مين توماس كون والمرتبطة بمفهوم النموذج والثورة. وبالنسبة للاودن، يتم البحث العلمي في إطار تقاليد علمية معينة تتضمن الفرضيات الأولية والأدوات المفاهيمية والمناهج والمسلمات. وهذه التقاليد هي المتي توجه العمل علمية معينة، فرعية كانت أوأساسية. ويمكن لنظريات في علمية التقليد أن تشهد تغييرات كثيرة عبر تاريخها، بحيث، نفس التقليد أن تشهد تغييرات كثيرة عبر تاريخها، بحيث، أحيانا، تكون صيغتها الأولى مختلفة تمام الاختلاف عن صيغتها الأخيرة. ورغم ذلك تبقى هناك استمرارية بين مراحل صيغتها الأخيرة. ورغم ذلك تبقى هناك استمرارية بين مراحل تطور النظرية.

بالنسبة للاودن، هدف العلم هوحل المشاكل. وعملية حل المشاكل هذه هي التي تعبر عن الجانب المعقولي (أوالعقلي) للعلم وللطريقة التي يشتغل بها العلماء. ويكون قرار علمي ما معقوليا إذا كـان نقـديا، أي إذا اختـار النظريـة الـتي لهـا أكـبر قدرة على حل المشاكل مع قلة عـدد الحـالات الشـاذة الـتي تواجهها.<sup>1</sup>

وفي هذا الصدد يميز لاودن بين نوعين من المشاكل التجريبية والمشاكل المفاهيمية. ويميز بين ثلاثة أنواع من المشاكل المحلولة والمشاكل المحلولة والمشاكل المحلولة أما المشاكل المحلولة فهي علامة التقدم وتحسب لصالح النظرية. وأما المشاكل غير المحلولة فلا تحسب لصالح النظرية بل تعبر فقط المشاكل غير المحلولة فلا تحسب لصالح النظرية بل تعبر فقط عن التوجهات المستقبلية للبحث. لكن عندما يجد مشكل غير محلول حله من طرف نظرية منافسة فإنه يصبح شذوذا بالنسبة للاودن أهم المشاكل على الإطلاق.

وأما **المشاكل المفاهمية** فتنشأ عندما يحصل عدم تماسك داخلي للنظرية. أو عندما تنشأ صراعات حادة مع نظريات أخرى أو مع معتقدات راسخة. وقد تشمل هذه المعتقدات لا فقط المناهج، بل أيضا نظريات عملية أخرى، وأحيانا مذاهب إجتماعية أو دينية.<sup>2</sup>

يحصل التقدم العلمي حسب لاودن بتدفيق المعطيات التجريبية والنظريات داخل تقليد معين. وقد يحصل التقدم بإبدال تقليد بآخر إذا كان التقليد الجديد أكثر معقولية من القديم.

<sup>1-</sup> سالم يفوت: إشكالية التقدم في العلم،ص 15.

<sup>2-</sup> مفهوم التقدم في العلم، المرجع السابق، ص.17.

وهكذا نلاحظ أن مفهوم التقدم في العلم عند لاودن يختلف عن الذي ورد عند كون وعن الذي ورد في إطار النظرية التراكمية. فتصور لاودن هو في الواقع حل وسط بين الموقف الإستقرائي التراكمي الساذج، والموقف الثوري الذي تبناه كون. لكن موقف الفيلسوفين لن يفهما إلا بعد وضع تعريف مقنع للمعقولية.

نلاحظ أولا أن مصطلح المعقولية (Rationality) صعب الترجمة إلى اللغة العربية. إذا ترجمناه بكلمة "عقلية" فسوف يلتبس بمصطلح "الذهنية"، وإذا ترجمناه بكلمة "معقولية" فسوف يحصل أيضا تشويش في ذهن القاريء العربي، وإذا ترجمناه بكلمة "عقلانية" فسوف يتلبس بالمقابل العربي لكلمة (Rationalisme) .(أما نحن فقد اخترنا كلمة معقولية لاقتناعنا بأنها أقرب إلى المعنى الإصطلاحي الوارد في كتاب لاودن.1

يربـط لاودن بيـن مصـطلح **التقدميـة** (Progressivness) ومصـطلح "**المعقوليـة"** (Rationality) ( بقـوله: "تتمثـل المعقولية في القيام باختيارات نظرية أكتر نقدا".

ويعرف التقدمية بقوله: "هي تزايد درجة القدرة على حـل المشاكل ". ولكن رغم ذاك يبقـى مفهـوم "المعقوليـة" مـن المفاهيم الأساسية الأكتر غموضا سواء في نمـوذج لاودن أو في نموذج كون.

حسب هذا الأخير، ليس هناك موقف حول النموذج معقولى مائـة بالمائـة لأن هنـاك تـأثيرات اجتماعيـة تتـدخل. وبمـا أن

<sup>ً-</sup> روبير بلانشي: نظرية العلم(الابستملوجيا)، ترجمة، محمود اليعقوبي،ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،2004.ص.98.

المدافعين على النموذج ينطلقون من داخل النموطج نفسه فلن يكون هناك ترابط منطقي تام بين النماذج المتنافسة. وهذا يؤدي إلى ما سماه كون بـ: "عدم القابلية للقياس بنفس الوحدة" (المنطق المنطق العلماء لا يستطيعون مقارنة النماذج باستعمال المنطق وحده، أو باستعمال أسس تجريبية وعقلانية، فلا بد أن تكون هناك عناصر غير عقلانية تدخل في الانتقال من نموذج إلى أخر. 1

هذا فيما يخص موقف كون من المعقولية. أما لاودن فيتبنى في هذه المسألة موقفا معتدلا وذلك بأخده بصنف المشاكل المفاهيمية إلى جانب المشاكل التجريبية. لأن المشاكل المفاهيمية هي في الواقع أرضية عقلانية لمقارنة النظريات. ولا يتناول لاودن المعتقدات الاجتماعية اللاعقلانية، بل يتناول التوتريين النظريات والمناهج الموجودة والتصورات المختلفة للعالم، وتتم مقارنة النظريات وتقاليد البحث بحمل قيم على النظريات تتناسب وأهميتها المدركة في وقت معين ومع مكانتها العلمية من حيث الصعوبة والعمومية والإفادة. ولكن لاودن يعطى أهمية كبرى لمعيار المعقولية لحساب التقدم أكثر من معيار التقاليد الاجتماعية.

بالإضافة إلى ارتباط مفهوم التقدم بمفهوم "المعقولية" هناك أيضا ارتباط وثيق بين مفهوم التقدم ومفهوم "الحقيقة". (Truth)

حسب النظرية التراكمية الساذجة يسير العلم بشكل تراكمي بحيث يقترب أكتر فأكتر أوربما يصل من الحقيقة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Robert Blanché: la science Actuelle et la Rationalisme , P.U.F, France, 1967.p.57.

وغالبا ما يتم تفسير هذه النظرة الواقعية بالنجاح الذي حققه ويحققه العلم سواء في تفسيره للظواهر أو للتنبؤ بها.

حسب النظرة الساذجة للعلم ينبغي لكل نظرية أن تملك محتوى تجريبيا اكتر من النظرية التي سبقتها بحيث تكون أقرب إلى الحقيقة من الأولى ولكن مع إدخال فكرة اللاقياسية الواردة عند كون أصبح التوجه نحو الحقيقة يلعب دورا ثانويا في التقدم العلمي. فلا يصح عند كون القول بأن نظرية ما تكون أقرب من سابقتها. ويؤيد لاودن أطروحة مماثلة مفادها أن معرفة الحقيقة هي مهمة طوباوية. 1

لم تقف التأويلات التي تناولت فكرة التقدم عند هذا الحد بل تم توجيه انتقادات من مختلف الأشكال إلى نوماس كون على الخصوص. ومن أهم هذه الانتقادات تلك المتي قامت على أسس لسنية. فهذا ألكسندر ليفن ) Alexander Livine ( يحاول تبرير النظرة التراكمية للتقدم في العلم ويحكم على كون بعدم فهمها لاعتبارات تعود إلى طبيعة لغة العلم. ولم يكن كون الوحيد الذي انتقذ النظرة التراكمية بل واجهها أيضا كواين Quine ( في مقال لم تحت عنوان: Two dogmas of Empiricism " حسب ليفن يمكن تبرير النظرة التراكمية للتقدم في العلم إذا تم فهم لغة العلم من خلال ما يسميه بالنظرية السببية للإحالات) The ( وليس من خلال نظرية الوصف الوصف الوصف المناون الجدد. ومن الرواد المؤسسين للنظرية السببية السبية السبية السبية السبية السبية السبية السبية السبية الوصف الوضعانيون الجدد. ومن الرواد المؤسسين للنظرية السبية السبية السبية السبية

<sup>1-</sup> سالم يفوت: مفهوم التقدم في العلم، المرجع السابق،ص.16.

للإحالة نذكر على سبيل المثال . S.Kripke, (1972) Hilary Putnam (1973).

وفي هذا الصدد يدخل (Puntnam) في اعتبارهما مفاهيم فلسفية تزيد فكرة التقدم تعقيدا مثل مفهوم السببية و مفهوم « العوالم الممكنة" ومفهوم " الدالمة الصارمة وغيرها. وإذا كانت النظرية السببية للإحالة مفيدة في قيامها تأويلية فسوف تصبح مفيدة على الخصوص في قيامها بالمهام التأويلية لتصنيف المراحل في تاريخ العلم باعتبارها لحظات تطور.1

أمـا لاري لـودان فتميـزت واختلفـت رؤيتـه حـول التقـدم العلمي باستنطاق التاريخ العلمي الـذي يلاحـظ فيـه النقـاط التالية: 2

لا يمكن الاحتفاظ بالمحتوى المنطقي أوالتجريبي للنظرية حينما تحل محلها نظرية أخرى ( أي أن التقدم العلمي يتناقض مع النظرة التراكمية وبالتالي لاتراكمية مع التقدم العلمي).

لا تنبذ وتفنذ النظريات ببساطة لأن لها شواذ، ما لا تقبل بباسطة لأنها مؤيدة تجريبيا (أي أنها لا "تكذيب" ولا "تأييد")، التغيرات في النظريات والمناقشات المتي تصحبها غالبا ما تكون في المستوى المفهومي لا التجريبي، لا يمكن اعتبار أن التقدم العلمي يتجه نحو فهم أو مطابقة "حقيقة العالم".

وبناءا على هذه الملاحظات فإن (لودان) يقدم نموذج " حل المشكلة على أساس أنه هو المحرك لعملية التقدم

\_

<sup>1-</sup> سالم يفوت: مفهوم التقدم في العلم،ص.22.

²- يمنى الخولي: فلسفة العلم في القرن العشرين،ص.245.

العلمي بدلا من اعتبار أن التقدم العلمي مرهونا " باقتراب النظريات العلمية من فهم العالم".

يتقدم العلم حسب (لودان) في حالة وجود نظريات متتابعة تحل كل واحدة منها مشكلات أكثر من التي تحل سابقتها.

كما يرفض لودان بناءا على الملاحظات السابقة النظر إلى المعرفة العلمية على أنها تراكمية، ويدى أن التقدم العلمي يتعلق بتفضيل النظريات المتي يمكنها حل عدد أكبر من المشكلات التجريبية، وفي الموقت نفسه إنتاج أقل عدد من الإنحرافات والمشكلات التصورية، ولا يتعلق الأمر بمحاولة الحفاظ على الموروث المنطقي أوالتجريبي للعلم.

هذا يعني أن (لاري لودان) ينظر إلى التقدم العلمي باعتباره نشاط تقدمي لحل المشكلات، وبالتالي تغدوا النظرية الجديدة أكثر تقدما لأنها الأكفأ والأجدر لحل المشكلات وليس لأنها أقرب إلى الصدق أوأكثر قابلية للتكذيب.

وفي الأخير ما يمكن أن نقوله حول التقدم من خلال النماذج التي عرضناها من آراء فلسفة العلم القرن العشرين والتي مثلث التصور الثوري في مسألة التقدم العلمي نعرض نموذج يعكس الآراء السابقة ألا وهوالتصور التراكمي ونعطي نموذج كارناب.

### 7- كارناب: Carnap ومفهوم التقدم:

والذي يمثل اتجاه " التجريبية المنطقية " التي تعتمد الاستقراء ( التجريب) أداة للوصول إلى الحقيقة العلمية، بأن التقدم العلمي إنما يتم عن طريق " تأييد " المشاهدة المستقاة من التجربة

<sup>1-</sup> يمنى الخولي: فلسفة العلم في القرن العشرين، للمرجع السابق،ص.287.

النظرية المقترحة من العقل. وكلما ظهرت نتائج جديدة لتجارب مختلفة حول نظرية ما كلما تأيد صدق هذه النظرية وعلى ذلك فالتقدم إنما يتم بتراكم المعرفة شيئا فشيئا الأمر الذي سيستشهد فيه نيوتن مقولته المشهورة: " إنني لم أستطع أن أرى أبعد من الآخرين إلا عندما صعدت على أكتاف من سبقوني". 1

ورغم الجهد الذي بدله كارناب في تنقيح وتعديل " التجريبية المنطقية" لإنقاذها من النقذ الشديد الذي وجه إليها، إلا أنها لم تستطيع أن تحافظ على بريقها القديم فنشأت بعدها تيارات فلسفية أخرى، كان من أشدها عليها "المنهج التكذيبي" الذي تبناه كارل بوبر.

فقد هاجمه بوبر وهوألمع فلاسفة القرن العشرين على تصور "التأييد" الذي قدمه "كارناب" لتقدم المعرفة العلمية وقال بوبر: "إن التجربة لا يمكنها أن تؤيد أبدا وإنما يمكنها أن تكذب أو تنقض أو تفنذ نظرية أوفكرة ما إذا أقدمت على نتائج لا تلائم هذه الفكرة أوتلك النظرية.

وبعبـارة أخـرى فـإن مجـرد موافقـة التجربـة لتصـور نظـري معين لا يعني أن هذا التصور صحيح إنما يعني فقط أننـا لا نملك دليلا على خطئه.

فاعتبر بوبر " التكذيب" كأساس للتقدم العلمي لا على أساس "التأييد" ثم جاء كون ورفض كل من التأييد والتكذيب وقدم رؤية بديلة من خلال " النموذج الإرشادي " و" بالإنتقال من برنامج بحث متدهورا

<sup>1- -</sup> Gilles Deleuze: Empirisme et Subjectivité , 6eme éd,,P.U.F ,1998.p15.

**إلى آخر متقدما"** عند لا كاتوس ومع "التعددية المنهجية " لفييرباند، و" القطيعة المعرفية " من خلال الصراع مع القديم ورفضه (تصحيح الأخطاء) مع باشلار.

## أهمية التجربة في التقدم العلمي:

وكما هو واضح فإن فلاسفة العلم لم يسلموا من الاختلاف الكبير حول مفهوم التقدم في العلم. فاختلفت الرؤى والتفاسير وتباينت المواقف باعتبار الطبيعة الإنسانية فرع من فروع المعرفة التي تنسب إليها تصوراتهم ومواقفهم.

فبالرغم من ذلك يمكننا ملاحظة قاعدة مشتركة بين هذه البرؤى المتفاوتة المتمثلة في أهمية البدور الذي تلعبه التجربة L'expérience) (عند الجميع في عملية التقدم العلمي سواء كان ذلك "بالتأييد" عند كارناب أو" بالتكذيب" عند بوبر أو بغيرها من الأدوار التي تلعبها التجربة بشكل متفاوت عند فلاسفة العلم.

فنجـد أن النظريـة العلميـة ملتزمـة إزاء العـالم التجريـبي الواقعي الذي نحيا فيه فقد ازدادت مشكلة التقـدم العلمـي إلحاحا لبنية النظرية العلميـة فهنـاك العـالم التجريـبي فلكـي تثبت النظرية أنها أكثر تقدما عليها اثباث أنهـا أكـثر فاعليـة في التعامل مع التجربة ومواجهة الوقائع التجريبية.

ومن المعلوم أن القفزة الكبرى التي كانت في تاريخ العلم إنما كانت بإدخال عنصر التجربة في عملية محاولة فهم الطبيعة ونبذ طريقة الفلاسفة اليونان في التوصل إلى حقائق الأمور عن طريق الطريقة المنطقية والتأمل. الذي يخلوا من عنصر التجربة والذي ينسب إليه عادة هو حمل

لواء فلسفة المنهج التجريبي على يد مؤسسه الفيلسوف التجريبي " فرنسيس بيكون " رغم الانتقادات الـتي وجهها هووغيره من الفلاسفة للمنهج الأرسطي الذي يهمل التجربة. في بداية عصر التنوير لم تكن جديدة في جوهرها حيث سبق إليها الفلاسفة المسلمون قبل ذلك بقرون من أمثال " جابر بن حيان " و" ابن الهيثم " وغيرهم. بل وشرعوا في تطبيق المنهج التجريبي في أبحاثهم.

إذن نؤكد ونقـول أن العلـم لـم يكـن ليتقـدم لـولا توظيـف نتائج التجربة في العملية العلمية والتقدمية.

# لكن لو تساءلنا لمادا كان للتجربة هذا الـدور الأساسـي في تقدم العلم ؟.

فكان لدور هذه الثورات العلمية المعاصرة والجديدة ما كانت لتحقيق مثل هذه الاكتشافات الانجازات العلمية العديدة لولا تبنيها لمنهج جديد وهومنهج يقوم أساسا على اعتبار الممارسة العلمية المعاصرة اليوم خاصة على مستوى الفيزياء والرياضيات قد أكدت أن العلاقة بين النظرية والتجربة فضلا عن كونها علاقة جدلية متحركة وليست ستاتيكية سكونية ثابتة وجامدة فإنها كذلك علاقة يستحيل فيها فصل أيا منهما عن الأخرى (النظرية والتجربة).

وليس هناك اليـوم وكمـا كـان الحـال فـي الماضـي نظريـة علمية بدون إمكانية لتجربتها وذلك يعني أن التجربة العلمية هي التي تتيح للنظرية الجديدة منبعها ومرماها وهدفها.

وبذلك يرتبط النظر بالعمل عن العلوم التجريبية المعاصرة وفي مقدمتها الفيزياء ارتباط يجعل التجربة مستحيلة بدون استنادها

إلى نظرية تبنيها وتحدد أهدافها مسبقا قبـل النظريـة الـتي تظـل مصداقيتها وحجتها متوقفة.

وكما سبق أن أشرنا على مدى قابليتها للتجريب في الواقع. إن ذلك يعني أن الاختبار أصبح اليوم في الفيزياء وفي غيرها من العلوم التجريبية الموحد بين النظرية والتطبيق وليس الفاصل بينهما كما كان الحال في الماضي.

فالعلم وإنتاج المعرفة العلمية أصبح يعتمد اليوم على التوفيق بين النظرية والتطبيق من جهة وعلى الـتركيب المنطقي الجدلي بينهما من جهة أخرى استنادا إلى الواقع وليس إلى الافتراضات كما كان حال العلوم في الماضي.

كما أن العلم أصبح اليوم أكتر من أي وقت مضى يسعى الى تحديد افتراضاته وإبراز تناقضاته وإفـراز مشـاكله الـتي أفرزها تطوره وصولا إلى التدليل على صحته وعلى حـدوده كذلك وهذا عكس الإيديولوجية (L'idéologie) ال تي تسعى دوما إلى توكيد افتراضاتها واظفاء نوع مـن القدسـية عليهـا بكيفية يجعل كل مناقشة أوتشكيك فيها بمثابة الردة.

إن معنى ذلك أن النقد أصبح اليوم أهم سلاح العلم والعلماء وليس سلاح المضادين لهم كما كان ذلك في الماضي. إنه السمة الجوهرية له. (النقد بالنسبة للعلم). وهي السمة التي أضفت عليه بالتالي طابع الثورية إلى بناء جديد وإلى حقائق جديدة ولا يلبث أن يتجاوزها مرة أخرى وهكذا دواليك، يضاف إلى كل ذلك أن نفس هذه الثورية التي جعلت العلم لا يقتصر على الواقع القائم بل وعما يتضمنه ذلك الواقع بصورة مستثرة من إمكانيات.

نلاحظ هنا أن من آثار هذه الثورة العلمية المتجددة هي التي أمدت اليوم البعض من آثارها إلى الفلسفة ذاتها وجعلها فلسفة مطالبة للتغير المستمر.( مثـل فلسـفة جـاك دريـدا، ومشـال فوكو، ماركس. .الخ).

من هنا كانت تلك القطيعة بل والقطيعات الإبستمولوجية هذه كما نلاحظ كذلك أن هذه الثورة المنهجية التي شهدتها الفيزياء خاصة ويقينية العلوم التجريبية عامة أنها كانت وليدة ثورات فكرية اجتماعية وثقافية سبقتها ومهدت لها وبالتالي جعلت المجتمع الغربي الرأسمالي خاصة يتحملها ويتقبلها بل ويدعيها عكس ما هو عليه واقع المحاولات الثورية في المجتمعات المتخلفة التي غالبا ما تجتمع باسم التقاليد تارة وباسم حماية الدين ثارة أخرى لذلك فإنه لم التورات المنهجية خاصة العلمية والحديثة في المجتمعات الأكثر تأهيلا نتائج وميزة مثل هذه الرأسمالية لأنها المجتمعات الأكثر تأهيلا نتائج وميزة مثل هذه المناهج، ونظرا لقبول وتبلور وعيها وجعلها تنظر إلى الطبيعة على أنها نظام مادي مستقل تحكمه قوانين يمكن الوقوف عليها والتحكم فيها واستغلالها.

#### تقييم نظرية كون حول التقدم في العلم:

ثمة طريقة ثانية لإدراك نظرية علمية ما بوصفها بنية معقدة، وهي طريقة قيل عنها الكثير في السنوات الأخيرة وأقصد هنا أطروحات توماس كوهن التي ظهرت صيغتها الأولى في كتابه بنية الثورات العلمية المنشور عام 1692.

بدأ كوهن حياته الجامعية فيزيائيا قبل أن يكرس اهتمامه لتاريخ العلوم، وقد تبين له حينئذ أن أحكامه المسبقة حول طبيعة العلم تتطـاير وتتلاشـى. لقـد وعـى بـأن مختلـف النظـرات إلـى العلم سواء

منها الاستقرائية والتكذيبية، لا تحتمل مواجهة التحليل التاريخي، عندئذ بسط كوهن نظريته الخاصة في العلم من أجل التوافق على نحوأفضل مع الوضعية التاريخية التي واجهته. وتقوم إحدى النقاط التي تشكل أحد مفاتيح نظريته، في التركيز على الطابع الثوري للتقدم العلمي. والثورة هنا تدل على التخلي عن بنية نظرية وإحلال بنية نظرية جديدة مناقضة لها محلها.

وتتميـز نظريـة كـوهن أيضـا بالأهميـة الـتي توليهـا للخصـائص السوسيولوجية المميزة للجماعات العلمية.

بين مقاربة لاكاتوس وكوهن نقاط مشتركة كثيرة: أنهما بصورة خاصة يشترطان في تصوراتها الفلسفية أن تكون صادرة عن نقد مؤسس على تاريخ العلوم. وجهة نظر كوهن سابقة على ميتودولوجيا برامج البحث التي قدمها لاكاتوس، ولعله من الصواب القول بأن لاكاتوس قد كيف بعض النتائج التي توصل إليها كوهن ووفقها مع أغراضه الخاصة.1

وإذا كانت وجهة نظر لاكاتوس قد قدمت في هذا الكتاب قبل وجهة نظر كوهن، فذلك لأنها تمثل أحسن تمثيل قمة تطور النزعة التكذيبية البويرية التي استجاب لاكاتوس لندائها بكيفية مباشرة، وحاول أن يتجاوز حدودها. ويقوم الفرق بين وجهة نظر كوهن من جهة وبين وجهتي نظر بوبر ولاكاتوس من جهة أخرى، في الأهمية التي يوليها الأول (كوهن) للعوامل الاجتماعية.

<sup>·-</sup> آلان شالمرز:نظريات العلم،ص.87.

بإمكاننا أن نختصر تصور كوهن أونظرته إلى الكيفية التي يتقـدم بها علم من العلوم في عملية لا نهاية لها وهي: ما قبـل العلـم – علم سوي – أزمة – ثورة –علم سوي جديد – أزمة جديد.

ينتهي ما يسبق تشكل علم ما من نشاط غير منتظم ومتعدد الأشكال، إلى اكتساب بنية واتخاذ وجهة محددة، عندما يتم تبني نموذج علمي ما من طرف جماعة علمية ما. والنموذج العلمي يكون مصنوعا من فرضيات نظرية عامة، ومن قوانين وتقنيات ضرورية لتطبيق هذا النموذج، يتبناها أعضاء جماعة علمية معينة. 1

إن أولئك الذين يضعون أنفسهم داخل نموذج علمي معين، وليكن الميكانيكا النيوتونية أوالبصريات النموذجية، أوالكيمياء التحليلية، إن هؤلاء يمارسون ما يسميه كوهن العلم السوي. والمشتغلون بالعلم السوي يقومون بصياغة النموذج العلمي وتوسيعه بغاية تبيان سلوك بعض عناصر العالم المناسبة الـتي تم الكشف عنها عبر نتائج التجربة، ودمجها في وحدة متكاملة. وهم لا محالة يلقون في سبيل ذلك صعوبات ويواجهـون تكـذيبات ظاهرية. وإذا لم يتوصلوا إلى التغلب على تلك الصعوبات، فإن حالة أزمة تنشأ وتنمو. وتجد الأزمة حلها عندما ينبثق نموذج علمي جديد كل الجدة، ويحظى بالقبول من طـرف عـدد متزايـد من رجال العلـم،إلـي أن يتـم فـي النهايـة التخلـي عـن النمـوذج العلمي الأصلى الذي كان مصدر الإشكال. وينجم عن ذلـك تغيـر غير متصل. وهذا التغير هوالذي يشكل ثـورة علميـة. منـذ ذلـك يصير النموذج العلمي الجديد الواعد، والذي لم تثقل في الظاهر كاهله صعوبات أوعقبات كأداء، يصير هذا النموذج منذئذ مرشـدا وهاديا للنشاط العلمي السوى الجديد، إلى أن تعترضه هوأيضــا صعوبات تتولد عنها أزمة تفتح السبيل لثورة علمية جديدة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- آلان شالمرز: نظريات العلم، المرجعالسابق، ص.89.

والآن لندرس بعد هذا الملخص الذي قدمناه مختلف العناصر المكونة لخطاطة كوهن بتفصيل أكثر..

#### 2- العلاقة بين النموذج والعلم السوي:

يسترشد العلم الناضج بنموذج علمي وحيد، والنموذج العلمي يحدد معيار النشاط المشروع داخل الميدان العلمي الذي يحكمه. إنه يقوم بتنسيق وتوجيه أعمال المشتغلين بالعلم السوي الذي يعمل على "حل الألغاز " داخل المجال العلمي الخاص به. وحسب رأي كوهن فإن وجود نموذج علمي قادر على دعم أوتأصيل علم سوي ما، هوالخاصية المميزة للعلم من اللاعلم. فالميكانيكا النيوتنية، والبصريات التموجية، والكهرطيسية الكلاسيكية، شكلت كلها وربما لا تزال تشكل نماذج علمية: فهي إذن تشكل جزءا من العلم. أما علم الاجتماع الحديث فإن قسما كبيرا منه يفتقر إلى النماذج العلمية، ومن ثم لا يستطيع أن يرقى إلى مرتبة العلم. أ

إن من طبيعة نموذج ما، كما سيتضح فيما بعد، أن يقاوم محاولة إخضاعه لتعريف محدد. ومع ذلك فإن من الممكن أن نصف بعض المكونات النوعية التي تساهم في تركيب نموذج ما. ونجد من بين هذه المكونات، القوانين والفرضيات النظرية الصريحة المشابهة لمكونات النواة الأصلية لبرنامج من برامج البحث

<sup>-</sup> ماهر عبد القادر: المشكلات المعرفة،ص.91.

لدى لاكاتوس¹، ومن ثم فقوانين الحركة عند نيوتن تشكل جزءا من النموذج النيوتوني، وتشكل معادلات ماكسويل جزءا من النموذج المكون للنظرية الكهرطيسية الكلاسيكية. وتشتمل النماذج أيضا على وسائل من نمط موحد. لتطبيق القوانين الأساسية على عدد كبير من الأوضاع المتنوعة. فالنموذج النيوتوني مثلا يتضمن مناهج لتطبيق قوانين نيوتن على حركات الكواكب، كما أن أدوات التجريب وتقنياته اللازمة لتطبيق قوانين النموذج على العالم الواقعي، تشكل كذلك جزءا من النموذج. فتطبيق النموذج النيوتوني في علم الفلك، يدخل فيه استعمال فتطبيق النموذج التيوتوني في علم الفلك، يدخل فيه استعمال بعض أنواع التلسكوبات والتقنيات التي تمكن من تشغليها، وتقنيات أخرى متنوعة لتصحيح المعطيات التي يتم تحصيلها بهذه الوسيلة. وتتركب النماذج كذلك من بعض المبادئ علمي معين. فلقد ظل النموذج النيوتوني طوال القرن التاسع علمي معين. فلقد ظل النموذج النيوتوني طوال القرن التاسع عشر محكوما بفرضية مشابهة للفرضية التالية:

«ينبغي أن يتم تفسير العالم الفيزيائي في كليته من حيث هونسق أومنظومة ميكانيكية، تتحرك بفعل تأثير مختلف القوى التي تستجيب لمستلزمات قوانين الحركة عند نيوتن. » وكان البرنامج الديكارتي في القرن السابع عشر يتضمن مبدأ يتم التأكيد بموجبه على أنه « لا يوجد خلاء، وأن العالم الفيزيائي، عبارة عن ساعة كبيرة مركبة من دواليب مسننة. تتخذ جميع القوى داخلها شكل دفعة». وأخيرا تشتمل جميع النماذج على تعليمات منهجية عامة كهذه « اجتهد في جعل نموذجك مطابقا

<sup>1-</sup> بناصر البعزاتي: الاستدلال والبناء، 210.

للطبيعة» أو« إذا فشلت في مطابقة نموذجك مع الطبيعة فعليـك أن تأخذ هذا الفشل مأخذ الجد البالغ».¹

إن العلم السوي يسعى جاهدا نحوصياغة تفاصيل جديدة، بقصد تحسين مدى تطابقه مع الطبيعة. وكل نموذج يظل على الدوام غير دقيق، وقابلا للتوسع بدرجة تكفي لـترك البـاب مفتوحا أمـام العديد من الأعمال التي من هذا النوع. يصف كوهن العلم السوي بأنه نشاط يقوم في حل الألغاز، عملا بقواعد يمليها نموذج علمي معين. وهذه الألغاز قد تكون ذات طبيعة نظرية وتجريبية على حد سـواء. ومـن أمثلـة الألغاز النظريـة داخـل النمـوذج النيوتـوني، اختراع تقنية رياضية تتيح معالجـة حركـة كـوكب خاضع لقـوى جاذبيات متعددة، وتتيح تطوير فرضيات من أجـل جعـل قـوانين الحركة عند نيوتن قابلة لأن تطبق على ديناميكا السوائل.

ونجد من بين الألغاز التجريبية تحسين دقة الملاحظات التي تتم بواسطة التلسكوبات، وتطوير تقنيات تجريبية قادرة على توفير قياسات موثوقة، لثابت الجاذبية. إن على رجال العلم السوي أن يفترضوا بأن نموذجا من النماذج العلمية يمدهم بوسيلة لحل الألغاز التي تطرح داخله. وإذا فشلوا في حل لغز من هذه الألغاز فإن ذلك يعتبر فشلا للمشتغل بالعلم أكثر مما يعد ضعفا في النموذج. والألغاز التي لا يتوصل إلى حلها، تعتبر حالات شاذة. بدلا من اعتبارها تكذيبات للنموذج، ويعترف كوهن بأن جميع النماذج العلمية، تحتوي بعض الحالات الشاذة.( مثلا كحال نظرية كوبرنيك فيما يتعلق بالحجم الظاهري للزهرة، وحال نظرية نوتن مع مدار عطارد)، وينبذ كل أشكال النزعة التكذيبية.2

ا- ألان شالمرز:نظريات العلم، ص.145.

²- بناصر البعزاتي: الاستدلال والبناء: ص 245.

ليس للمشتغل بالعلم السوى أن يتخذ موقفا نقديا تجاه النموذج الذي يشغل داخله. فبـذلك وحـده يسـتطيع أن يركـز جهـوده فـي صياغة تفاصيل النموذج، وأن ينجز العمـل المتخصـص فـي أعلـي صوره، واللازم لوضع الطبيعة على محك الاختبار بصورة عميقة. وغياب الخلافات حول الأسس هوما يميز السوي عن النشاط غير المنظم، المنتمي لما- قبل العلم- غير الناضج. وهذا الأخيـر يتميــز في رأى كوهن بحالة عدم الاتفاق حول الأسس، إلى درجة يستحيل معها النزول من هذه المبادئ إلى مستوى العمل المتخصص والمفصل. فهنالك على وجه التقريب من النظريات بقدر ما هنالك من العلماء في نفس المجال العلمي، وكل عالم ملزم بأن ينطلق من الصفر، وأن يقدم تبريرا لمقاربته الخاصة. ويقترح كوهن مثالا لذلك، علم البصريات قبل نيوتن: فلم يكن هناك أي اتفاق في هذا المجال، ولم تظهر أي نظرية مفصلة مقبولة بصفة عامة، قبل قيام نيوتن بصياغة نظريته الحبيبية، والدفاع عنها. أما المنظرون الخصوم المنتمون لمرحلة- ما قبـل العلم- فإنهم لم يكونوا متحالفين فيما يتعلق بالفرضيات النظريـة الأساسية وحسب. بل كانوا كذلك متحالفين حـول النظريـة الـتي  $^{1}$ تدخل في مجالها هذه الظاهرة الملاحظة أوتلك

ويلح كوهن على كون النموذج يدل على أكثر مما يمكن التعبير عنه صراحة في شكل قواعد وتوجيهات. إنه يستدعي قول ما قاله فتجنشتين عن فكرة "اللعب" في سبيل توضيح بعض أوجه النموذج التي يدكرها. يبين فتجشتين أنه لا يمكن التصريح بالشروط الضرورية والكافية لكي يكون نشاط ما لعبا. وعندما نحاول ذلك فإننا نحصل بصورة ثابتة على نشاط يطابق تعريف

<sup>1-</sup> المرجع السابق،ص.246.

اللعب، ولكننا لا نريد أن نعده كذلك أوعلى نشاط يستبعده تعريف اللعب، ولكننا نريده لعبا.1

يري كوهن أن نفس الشيء يصدق على النماذج. فعندما نحاول إيجاد خاصية دقيقة صريحة مميزة لنموذج ما فـي العلـم الحاضـر أوفى العلم الماضي، فإننا نجد دائما عنصرا من العناصر الواقعــة داخل النموذج يخرق تلك الخاصية المميزة. غيـر أن كـوهن يؤكـد أن هذه الحالـة لا تجعـل مفهـوم النمـوذج أسـوأ تمامـا، كمـا أن وضعية مماثلة فيما يخص "اللعب" لا تقوض الاستعمال المشروع لمفهوم اللعب. وحتى في حالة غياب خاصية مميزة بصورة تامـة وصريحة، فإن كل مشتغل بالعلم يكتسب معرفته بواسطة تكوينه العلمي. وإذا دأب أحد متعاطى العلم على حل مشاكل من نمط موحد، وعلى إجراء تجارب من نمط موحد، ومارس على وجه الاحتمال البحث العلمي على يد من سبق أن كان ممارسا محنكا للعلم داخل نموذج معطى، فإنه سيألف مناهج هذا النموذج وتقنياته وأنماطه الموحـدة، إنـه لا يسـتطيع أن يقـدم بيانا صريحا حول المناهج والخبرات العملية التي اكتسبها، مثلما لا يستطيع نجار متعلم أن يصف وصفا تاما ما هوأعلى مما لديه من خيرة أومهارة عملية.<sup>2</sup>

ومن يمثل العلم السوي تمثيلا نموذجا لن يكون بسبب ما يتلقاه من تكوين يستلزمه النشاط العلمي الفعال، واعيا بالنموذج الذي يشتغل داخله، ولن يستطيع صياغة طبيعته على وجه الضبط. على أن ذلك لا يعني أن رجل العلم لن يكون قادرا على صياغة الافتراضات المتضمنة في نموذجه العلمي، إذا ما دعت الضرورة إلى ذلك. تلك الضرورة التي تتولد عندما يكون نموذج

<sup>1-</sup> سالم يفوت: فلسفة العلم والعقلانية المعاصرة،ص.91.

²- المرجع نفسه،ص 92.

علمي ما مهددا من قبل نموذج علمي آخر منافس له. في مثل هذه الظروف يكون من الضروري القيام بمحاولة توضيح القوانين العامة، والمبادئ الميتافيزيقية والمنهجية، الخ. التي يشتمل عليها نموذج علمي ما، وهو توضيح من شأنه أن يحمي هذا النموذج من خطر الحلول البديلة التي ينادي بها النموذج الجديد المنافس له.

# الأزمة والثورة:

يعمل المشتغل بالعلم بكامل الطمأنينة داخل المجال الذي يحدده جيدا نموذج علمي معين، يضع بين يديه سلسلة من المشاكل المحددة جيدا، كما يقدم له مناهج يعلم بوثوق تام أنها تقود إلى الحل.. وإذا ما ظهر لهذا العالم أن يعد النموذج مسؤولا عن جميع ضروب الفشل التي يمني بها في حل مشكل ما. فإنه سوف يتهم بما يتهم به النجار الذي يلام على أدواته. إلا أن الفشل يبقى مع ذلك قائما وربما يكون من الخطورة بحيث يزج بالنموذج في أزمة حادة، وقد يقود هذا الفشل إلى إقصاء هذا النموذج وإحلال آخر مناقض له محله.

إن وجود ألغاز لم تحل داخل نموذج ما، لا يشكل وحده أزمة. ويعترف كوهن بأن النماذج لا تتيح أبدا نجنب كل الصعاب. فهناك حالات شاذة أواستثناءات تظهر بصورة لا محيد عنها. وهذه الصعاب والشواذ لا تنمونموا من شأنه أن يقوض الثقة في النموذج، إلا إذا توفرت بعض الشروط

الخاصة. إن حالة شاذة ما تكون خطيرة على نحوخاص عندما تمس أهم أسس النموذج أوقاعدته الأساسية، وعندما تقاوم الهجمات التي يشنها في إصرار وعناد حماة العلم السوي الذين يسعون إلى القضاء عليها. يورد كوهن مثالا على ذلك: المشاكل المتعلقة بالأثير وبحركة الأرض بالنسبة إلى الأثير في النظرية الكهروطيسية لدى ماكسويل في نهاية القرن التاسع عشر ¹، وهناك مثال آخر أقل اصطباغا بصبغة التخصص وهوالمشاكل التي طرحتها المذنبات في وجه الكوسموس الأرسطي المنظم والممتلئ والمؤلف من كرات بلورية موصولة بعضها بعض وتعد الحالات الشاذة أيضا خطيرة، إذا ما تعلقت بضرورة اجتماعية ملحة. فقد اكتست الحالات الشاذة أيضا خطيرة، إذا ما تعلقت بضرورة اجتماعية البطليموسي صبغة حادة عندما انشغل الفلكيون بإصلاح التقويم السنوي في عصر كوبرنيك. كما أن المدة المتي تستغرقها محاولات القضاء على حالة شاذة ما، تحدد أيضا مقدار خطورتها، والعدد المرتفع للحالات الشاذة الخطيرة عامل إضافي يعجل بحصول الأزمة.

إن تحليل الخصائص المميزة لحقبة أزمة من الأزمات، يتطلب في نظر كون، تدخل كفاءة عالم النفس والمؤرخ على حد سواء. وعندما تصل الحالات الشاذة إلى حد طرح مشاكل جدية أمام النموذج فإننا نكون حينئذ أمام بداية حقبة " غياب الطمأنينة لمدى المشتغلين بالعلم" فتصير محاولات حل المشكل راديكالية أكثر فلم فأكثر، وتفقد القواعد التي يميلها النموذج صرامتها على نحوت دريجي. ويباشر رجال العلم السوي مناظرات فلسفية وميتافيزيقية، ويحاولون الدفاع بحجم فلسفية عن ابتكاراتهم الجديدة التي يكون موقعها ووضعها مشكوكا فيه من جهة نظر النموذج. ويصل الأمر بالمشتغلين بالعلم إلى حد التعبير علانية عن عدم اتفاقهم مع النموذج وعن الحرج الذي يشعرون به نحوه.

·- ألان شالمرز: نظريات العلم،صص 187.

وفي هذا الصدد يورد كوهن تصريحا ل: "باولي "حول ما تبين له أزمة متزايدة الخطورة في الفيزياء حوالي 1924. فقد أصر "باولى" في حنق شديد إلى صديق لمه قائلا: " إن الفيزياء توجد من جديد في هذه اللحظة في حالة غموض رهيب. وعلى كل حال إن الأمر بالنسبة لي صعب جدا، وأود أن أكون ممثلا سينمائيا أو أي شيء من هذا القبيل. فلا أعود أسمع أبدا شيئا عن الفيزياء ". وبعد أن يتم إضعاف نموذج ما، ويفقد كل اعتبار إلى درجة أن أنصاره لا يعودون يثقون فيه، آنئذ يكون الـوقت قـد حان لحدوث ثورة علمية. أ

تزداد الأزمة خطورة واستفحالا عندما يظهر في الساحة نموذج منافس، يقل كوهن: "يظهر بصورة مفاجئة وفي غسق الليل أحيانا نموذج جديد أوإشارة تتيح صياغته في المستقبل. يظهر ذلك فجأة في فكر رجل من رجال العلم، يغور في الأرض غورا عميقا". ويكون النموذج الجديد مختلفا جدا عن النموذج القديم ومناقضا له وتكون الاختلافات الجذرية بينهما من الطبيعة متنوعة.

يرى كل نموذج العالم مكونا من أشياء مختلفة، فقد كان النموذج الأرسطي يرى الكون مقسما إلى عالمين متمايزين: عالم ما فوق القمر وهولا يعتريه الفساد ولا يصيبه التغير، وعالم الأرض أوعالم ما تحت فلك القمر وهوعالم التغير والفساد، وكانت النماذج اللاحقة بعد نموذج أرسطوترى الكون مؤلفا من نفس الأنواع من الجواهر المادية، وكانت الكيمياء قبل لافوازييه

<sup>1- -</sup>Howard Gardner: Histoire de la révolution cognitive, traduit par: Jean - Louis peytavin , Edition payot ,1993, paris.p.141.

تعلن أن العالم يحتوى مادة تسمى الفلوجستيك تنتج عن احـتراق المادة، وقد أنكر النمـوذج الجديـد الـذي أتـى بـه لافـوازييه وجـود الفلوجيستيك، وأكد على عكس ذلـك ان غـاز الأكسـجين موجـود فعلا ويقـوم بـدور مخـالف تمامـا فـي عمليـة الاحـتراق، وكـانت النظرية الكهروطسية لماكسـويل تتضـمن فكـرة وجـود أثيـر يملأ الفضاء الكوني، وهي الفكرة التي الفها أينشتين عندما قام بإعادة صياغة جذرية لهذه النظرية.

تنظر النماذج المتنافسة في أنواع مختلفة من المسائل ويرى كل نموذج أن نوعا معينا من هذه المسائل هوالمشروع أوالأحق بالنظر، فالمسائل المتعلقة بوزن الفلوجستيك كانت جوهرية بالنسبة لمنظري فكرة هذه المادة ومجردة من المعنى بالنسبة للافوازييه. وكانت المسائل المتعلقة بكتل الكواكب أساسية عند النيوتونيين، وزندقة عند الأرسطيين، وقد ألغى أينتشين مشكلة سرعة الضوء بالنسبة إلى الأثير وهي المشكلة التي كان لها معنى عميق عند الفيزيائيين السابقين لأينشتين. فالنماذج إذن تثير مسائل مختلفة وتولد معايير مختلفة و متناقضة. فقد كان النيوتنيون يجبزون الحديث عن التأثير عن بعد دون أن يجدوا لذلك تفسيرا بينما كان الديكارتيون يستبعدون ذلك باعتباره ميتافيزيقيا. بل وغيبيا والحركة بدون علة محرك كانت تعد شيئا لا معقـولا عنـد أرسـطو وتشـكل عنـد نيـوتن إحـدي الأوليـات الأساسية. وإذا كان التحول المتبادل للعناصـر مـن بعضـها يحتـل مكانه هامة في الفيزياء النووية الحديثة كما كان الشأن في فيزياء العصور الوسطى، فإن هذا التحول يسير في اتجاه مضاد تماما للأهداف التي رسمها البرنامج الذري الذي قـدمه دالتـون. وكثير من الحوادث التي تصفها الفيزياء المعاصرة يشوبها نوع

<sup>1-</sup> توماس كون: بنية الإنقلابات العلمية، المصدر السابق، ص 87.

من عدم التعين أواللاحتميـة وهـو شـيء لـم يكـن لـه مكـان فـي برنامج نيوتن.¹

إن النموذج الذي يعمل داخله أحد المشتغلين بالعلم هوالذي يحدد الكيفية التي يرى بها مظهرا خاصا من مظاهر العالم. ويبين كوهن أن في وسعنا القول أن أنصار النماذج المتنافسة يعيشون داخل عوالم مختلفة. ويدلى على ذلك بحجة كون التغيرات الـتي تحدت في السماوات لم يبدأ الفلكيون الغربيون في ملاحظتها وتسجيلها ومناقشتها إلا بعد نشر نظرية كوبرنيك. قبل ذلك. فالنموذج الأرسطي كان يقرر أنه لايمكن لأي تغير أن يحدث في العالم ما فوق القمر وانه نتيجة لـذلك لـم يحصل أن لـوحظ أي تغير في هذه المنطقة من الكون.

وقد تم إبعاد ما كشف عنه تغيرات في هذه المنطقة باعتبار أن ذلك راجع إلى اضطرابات في الأجواء العليا للأرض وثمة أمثلة أخرى أوردها كوهن ومؤلفون آخرون قريبون منه.

يرى كوهن أن نقل العلماء لمبايعتهم من نموذج إلى آخر مناقض له يشبه التغير الحاصل في إدراك صيغة الجشطلت أوالانتقال من دين إلى دين آخر. فلا وجود لحجة منطقية خالصة تثبت تفوق نموذج على آخر فترغم بذلك أحد المشتغلين بالعلم من دوي النزعة العقلانية على القفز من هدا النموذج إلى دلك ويعود أحد أسباب هذه الاستحالة إلى تدخل عناصر شديدة الاختلاف في حكم أحد رجال العلم على مزايا نظرية علمية ما.2

<sup>1-</sup> Jean petitot - cocorda: physique du sens , centre national de la recherche scientifique , CNRS Edition , paris,1992,p.37.

²- توماس كون: بنية الانقلابات العلمية،ص.97.

فقراره يتوقف على الأولوية المتي يعطيها لمختلف العوامل المتمثلة: في البساطة والحاجة الاجتماعية الملحة والقدرة على حل نوع خاص من المشاكل وهكذا يمكن للعالم أن ينجذب نحو نظرية كوبرنيك بسب بساطة بعض خصائصها الرياضية وقد يجد فيها عالم آخر إمكانية لإصلاح التقويم الميلادي، وقد يتردد عالم ثالث في قبول نظرية كوبرنيك لكونه يهتم بالميكانيكا الأرضية ويعلم ان تلك النظرية تطرح مشاكل عند محاولة تطبيقها في مستوى هده الميكانيكا. وبوسع عالم أن يبعد النظام الفلكي الكوبرنيكي لأسباب دينية.

والسبب الثاني الذي يلغي وجود برهان يفرضه المنطق لإثبات تفوق نموذج آخر عائد إلى كون أنصار النماذج المتنافسة يلتزمون بمجموعات مختلفة من المعايير والمبادئ الميتافيزيقية الخ فإذا حكم على النموذج وفقا لمعايير خاصة فإنه قد يظهر أرقى من النموذج (ب)، ولكن هذا التقدير قد ينقلب إذا ما اتخذت معايير النموذج (ب)، مقدمات. إن نتيجة استدلال ما لا تفرض نفسها إلا إذا قبلنا مقدماته وأنصار النماذج المتنافسة لا يقبلون المقدمات التي لا ينطلق منها أنصار الطرف الآخر وبالتالى فهم بالضرورة لن يقتنعوا بحججهم.

ثمة حزمة متشابكة من الأسباب تفسر لمادا يدخل نموذج علمي ما في تنافس أو مزاحمة مع نموذج علمي آخر وليس هناك حجة منطقية قاطعة تملى على المشتغل بالعلم أن يتخلى على النموذج لصالح نموذج آخر ولا يوجد معيار وحيد يدل المشتغل بالعلم على كيفية الحكم على مزايا أو وعود نموذج علمي ما هدا علاوة على أن أنصار البرامج المتنافسة يلتزمون بمجموعات مختلفة من المعاير بل أنهم ينظرون إلى العالم على أنحاء مختلفة ويصفونه بلغات مختلفة وتستهدف وتبادل الحجج بين

أنصار النماذج المتنافسة الاقتناع أكثر مما ترمى إلى الإكراه والقسر. وأظن ما قتله في هده الفقرة يطابق عبارة كوهن القائلة أن النماذج المتنافسة هي نماذج غير مقايسة.1

تحمل ثورة علمية ما الدلالة على التخلي عن نموذج علمي معين وتبنى نموذج آخر جديد ليس من طرف عالم واحد معزول بل من طرف الجماعة العلمية التي يعينها الأمر في مجموعها وبمقدار تزايد عدد العلماء الدين يعتنقون النموذج الجديد الأسباب متنوعة بمقدار ما يحصل تغير متزايد في توزيع القناعات المهنية المتخصصة وإذا كان الظفر حليف الثورة العلمية فإن هذا التغير ينتشر بسرعة حتى يعم مجموع أعضاء الجماعة العلمية ولا يدع منهم ثلة يسيرة من المنشقين عنه. وهؤلاء العلمية ولا يدع منهم ثلة يسيرة من المنشقين عنه. وهؤلاء يقصون من الجماعة العلمية الجديدة وربما يكون بوسعهم أن يجدوا من شعب الفلسفة. وفي كلتا الحالتين ينتهي المطاف إلى الموت.2

#### وظيفة العلم السوي والثورات:

قد تخلف لدينا بعض مظاهر كتابات كوهن الانطباع بأن نظرته إلى طبيعة العلم هي نظرة خالصة أي أنها لها سوى وصف النظريات العلمية أوالنماذج ونشاط المشتغلين بالعلم. لوكان الأمر كذلك لما كان لوجهه نظر كوهن حول العلم من حيث هي نظرية في العلم سوى قيمة ضئيلة إذ أن نظرية في العلم مؤسسة على الوصف وحده تكون عرضة لبعض الاعتراضات التي قدمت على وجهة النظر الاستقرائية الساذجة حول تشكل النظريات العلمية فلا بد لوجهة النظر الوصفية أن تكيف

\_

ا- ألان شالمرز: نظريات العلم،ص.98

²- ألان شالمرز: نظريات العلم، ص 132.

بواسطة نظرية معينة حتى تسمح بانتخابات نماذج النشاط العلمي والنتائج التي ينبغي وصفها. ويجب بصورة خاصة أن توصف منتجات المشتغلين بالعلم وما يقومون به من نشاط في مرتبة الدنيا بنفس الدقة المتي توصف بها أعمال اينشتاين وجاليلي.

غير أن من الخطأ حصر بحث كوهن المتعلق بالخصائص المميزة في وصف أعمال المشتغلين بالعلم وحدهم. يلح كوهن على القول أن وجهة نظره إن تكن تشكل نظرية في العلم فذلك راجع إلى أنها تتضمن تفسيرا لوظيفة مختلف مكونات العلم. فالعلم والثورات العلمية لها في نظر كون وظائف ضرورية بحيث يلزم العلم أن يمتلك الخصائص المميزة لم أوخصائص أخرى تؤدى نفس الوظائف. لنر ما هي هذه الوظائف عند كوهن؟

تتيح الحقب التي يسود فيها العلم السوي للمشتغلين بالعلم فرصة تعميق نظرية عملية ما والدخول في أدق تفاصيلها. ولكون هؤلاء المشتغلين بالعلم يعملون داخل إطار نموذج علمي يعتبرون الأسس التي يرتكز عليها حقائق ثابتة فإنهم حينئذ يكونون قادرين على القيام بالعمل النظري والتجريبي الصارم واللازم لتحسين درجة التطابق بين النموذج والطبيعة والعلماء إذ يثقون في مطابقة نموذج

معين فإنهم يقررون تكريس طاقتهم للقيام بمحاولات حل الألغاز الجزئية إلى تواجههم داخل النموذج ويتجنبون الدخول في منازعات حول مشروعية الفرضيات والمناهج الأساسية. إن من الضروري أن يكون العلم السوي غير نقدي إلى حد كبير. إذا لوكان جميع المشتغلين بالعلم يمضون وقتهم في نقد جميع

أجزاء الإطار المفاهيمي الذي يشغلون داخلـه لمـا أمكـن لأي بحث معمق أن يتحقق.¹

ولـوأن جميع المشتغلين بالعلم كانوا وظلـوا ملـتزمين بالعلم السوي لكانت نتيجة ذلك أن يبقـى كـل علـم منحبسا داخـل حدود نموذج وحيد، ولا يتجاوز هده الحدود ولا يتقـدم لـو أن ذلـك حصل لشكل كما يرى كوهن تعريفا للعلـم. كـل نمـوذج علمـي يجسد إطارا مفاهيميا خاصا من خلاله ينظر إلى العالم ويوصـف، ومجموعـة مـن التقنيـات التجريبيـة والنظريـة الهادفـة إلـى المطابقة بين النموذج والطبيعة. غير أنه ليس هناك بصورة قبليـة سبب يجعلنا ننتظر من نموذج ما أن يكـون كـاملا أوحـتى أحسـن النماذج المتوفرة. فلا وجود لأية أساليب استقرائية من شـانها أن تيح بلوغ نماذج مطابقة للطبيعة تمام المطابقة.

وتبعا لذلك فإن العلم يلزمه أن يحتوى في ذاته على وسيلة كفيلة بقطع الصلة مع نموذج ما من اجل الانتقال إلى نموذج يكون أفضل من الأول هي وظيفة الثورات العلمية. جميع النماذج سوف تكون إلى هذا الحد أوذاك غير ملائمة فيما يتعلق بمطابقتها للطبيعة. وعندما يصل عدم ملاءمتها إلى حد خطير أو بعبارة أخرى عندما تنطلق الأزمة فإن العلم يقتضى لكي يكون في أخرى عندما تقدما فعليا أمر جوهري وهوالخروج من الأزمة بالمرور إلى مرحلة الثورة العلمية وإحلال نموذج جديد محل النموذج القائم برمته.

إذن يقيم كوهن التقابل بين فكرة التقدم العلمي الذي تم بواسطة الثورات العلمية وبين فكرة التقدم العلمي الذي يتم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- ألان شالمرز:نظريات العلم، ص.99.

<sup>2-</sup> توماس كون: تركيب الثورات اللعلمية،ص.120.

بواسطة الـتراكم وهـي الفكـرة الغزيـرة علـي أصحاب النزعـة الاستقرائية. فالمعرفة العلمية عند هؤلاء تنمـو نمومتصـل بمقـدار ما تـتراكم الملاحظـات متيحـة تشـكيل مفـاهيم جديـدة وصـقل مفاهيم قديمة واكتشاف علاقات جديـدة تفسح المجـال لصياغة قوانين هده النظرة خاطئة في نظر كوهن لأنها تؤدى إلى إغفال المـدور الـذي تقـوم بـه النمـاذج فـي قيـادة الملاحظـة والتجربـة والدور لإقناعي الذي تمارسه النماذج على العلم الذي يمـارس في كنفها هو علـي وجهـه التحديـد مـا يجعـل مـن إحلال نمـوذج محل آخر ثورة علمية. وللثورة العلمية وظيفة أخرى عنـد كـوهن محل آخر ثورة علمية. وللثورة العلمية وظيفة أخرى عنـد كـوهن تستحق الذكر. فالنماذج ليست عند كوهن من الدقة بحيث يمكن أن تستبدل بها سلسلة صريحة من القواعد كما سق الذكر.

في وسع علماء مختلفين أوجماعات مختلفة من العلماء أن يؤولوا ويطبقوا النموذج بأشكال مختلفة. والمشغلون بالعلم لا يتخذون عندما يكونون في نفس الوضعية قرارات واحدة أولا يتبنون إستراتجية واحدة ميزة دلك انه يتيح تعدد الإستراتيجيات المتي يتم تجريبها. ومن ثم فإن المخاطر تتوزع بين أعضاء الجماعة العلمية وتزداد حظوظ النجاح على المدى البعيد. ويتساءل كوهن كيف يمكن للمجموعة العلمية في كليتها أن نؤمن الأساس الذي تقوم عليها رهاناتها.

### النموذج والتجديد:

ينشط البحث العلمي حسب الشروط المادية والمؤسسية المتوفرة وليس طبق توصيات منهجية مسبقة وتاريخ العلوم يبين أن وتيرة نموالعلوم تعرف فـترات خصـوبة وفـترات تحـول- شبه شمولي - ولهذا يقتضي الفهم العقلي لنمو العلم بالاستناد إلى تاريخ العلم والأفكار بدل الركون إلى التصورات المعيارية.<sup>1</sup>

#### النموذج:

يقدم ت. كون ترسيمة لتطور العلوم يرى فيها أن الفعل العلمي لا يتخذ أسلوبا واحدا لأنه مشروط بدرجة نموالعلم في لحظة معينة إذ يسود تضارب الآراء في فترة ما قبل نضج العلم بينما يقتضى البحث في سياق العلم العادي الأخذ بمجموعة من الإجراءات العملية المتي يكتسبها العالم خلال التكوين بواسطة الدرس والعمل المختبري. فيتميز الفعل العلمي أنداك بكون جل العلماء وربما يأخذون بنفس التصور للعلم ولأدوات البحث والتقويم والحساب إذ عند ذاك يسود لديهم جميعا نفس النموذج، أما في حالة العلم خارج المعتاد فيحتد الجدال والخلاف والتنافس بين الفرضيات تعبيرا عن أزمة انتقالية.

والنموذج عنده مجموعة من المعارف والمسلمات والسبل المشتركة بين جماعة العلماء منها الصريح ومنها المضمر تتحكم في التقرير في شأن الفرضيات بالتحليل والتجريب." الأشخاص الذين يشتركون في نفس النموذج في أبحاثهم يلتزمون بنفس القواعد والمعايير للممارسة العلمية. ذلك الالتزام والإجماع الظاهر الذي ينتج عنه شرطان للعلم العادي أي لتكون تقليد خاص للبحث ولا استمراره". فاشتراك الباحثين في نفس النموذج سمة مميزة تدل على نضج ذلك العلم وتطور سبل البحث فيه، عبر انتقاء مجموعة من المسائل المحددة. ويتم التواصل بين أفراد الجماعة بدون سوء تفاهم ولا صراع بين حول المجالات أفراد الجماعة بدون سوء تفاهم ولا صراع بين حول المجالات

<sup>1-</sup> بناصر البعزاتي: الاستدلال والبناء، ص. 39.

النقدي والتجريب والقياس وتطبق بدرجة مهمة من الضبط في إطار النموذج المعمول به. «النموذج هوما تشترك فيه جماعة علمية وبالمقابل فإن الجماعة العلمية تكمن في أشخاص يتقاسمون نفس النموذج". ولذا يكون أفق البحث العلمي محكوما من قبل النموذج الذي يعين الأسئلة ويوجه البحث ويحدد الأجوبة الممكنة.1

ليس العلم لغة تكتفي بالواقعية لأن الوقائع لا تكتسب عقلية إلا بانخراطها في شبكة من العلاقات المفهومية التي تلزم عن النموذج السائد فالنموذج هوالذي يعطي دلالة لعبارات اللغة العلمية ولنتائج التجارب." وجود النموذج هوالذي يعين المسألة التي يبراد حلها وغالبا ما تكون النظرية --النموذج منخرطة مباشرة في تصميم الجهاز القادر على حل المسألة. إذ أنه بدون مؤلف (المبادئ الرياضية للفلسفة الطبيعية لنيوتن) مثلا لم تكن القياسات التي أنجزت بواسطة آلة اتوود لتدل على أي شيء". 2

فالجماعة العلمية بمثابة هيأة منسجمة بدرجة مهمة تتفق حول لغة وقواعد إجرائية وأدوات معينة ويتواصل أعضاؤها في إطار نفس التوجهات والقيم العقلية. والنموذج هوالذي يضبط تلك المكونات ويجعلها فعالة ومثمرة حيث تتبلور تلك المكونات في الكتب المدرسية وفي توجيهات الأساتذة، وفي مختبرات التمرين وفي شروط الالتحاق بالجامعات وبمعاهد البحث وغير ذلك من الإجراءات المؤسسية المتعلقة بالتمرين على العلم من قريب أوبعيد. إذ لكي يصبح المرء فيزيائيا في القرن الثامن عشر عليه استيعاب العلم النيوتني ولا يمكن للمرء أن ينتمي إلى علم الكيمياء لا

175

\_

<sup>ً-</sup> ألان شالمرز: نظريات العلم،ص 49.

²- ماهر عبد القادر: تركيب الثورات العلمية، ص.67.

فوازييه ويستبطنها بدرجة معينة. ذلك أن ممارسة البحث تقتضي انخراطا فكريا في النموذج القائم وانخراطا اجتماعيا مع جماعة الباحثين ولا تتطلب اطلاعا معينا على قواعد منطقية قبلية. "أشير إلى أن القواعد تنحدر من النماذج لكن النماذج تستطيع توجيه البحث حتى إذا غابت القواعد". والقواعد ثانوية لأن الانخراط في المسلمات والإجراءات هوالذي يفتح ذهن الباحث على الظواهر. 1

وينجز العمل في إطار "العلم العادي" في شكل حلول لتمارين تنبثق من تعاليم النموذج الذي يؤطرها. وبما أن الإنجاز العلمي يقتضى توفير قدر مهم من التوافق بين النظرية ونتائج التجربة فإن التجريب والنقاش يمران بدون توتر بين الباحثين ولا بينهم وبين الطبيعة.

ويتم اختيار الفرضيات و اختبارها في عالم دلالي وابستمولوجي تتحدد معالمه ومسافاته وعلاقاته وحدوده حسب ما يفرضه النموذج السائد. فالنموذج هوالذي يعين المجال التجريبي والوقائع التي تتبلور فيه كما يعين أدوات القياس والوزن والتقييم وما يسميه العلماء واقعا في حقيقته هوما يسمح النموذج بإدراكه. كتب كون: "تحدد النماذج مجالات واسعة للتجربة في نفس الوقت". إذ يشكل النموذج القناة المتي تمر من خلالها كل أنشطة العالم ويصبغ كل المظاهر التي تقع في مجاله الإدراكي بما يفرضه من تقطيع وتصنيف وانتقاء، إلى درجة أنه من الصعب أن يغامر بفكرة لا تساير ما يمليه النموذج من ضوابط وحقائق. ويقدم الكتاب المدرسي والجامعي معلومات مصحوبة بالأدلة ونتائج التجارب التي تدعمها ولا تترك أي مكان لأدلة معارضة وتستعين بتقنيات تربوية لإيصال تلك المعلومات إلى العقول

١- سالم يفوت: بنية الانقلابات العلمية،ص.86.

وللتغطية على كل ثغرة محتملة ولهذا "نظرا لثقة العلماء في نماذجهم التي تجعل هذه التقنية التربوية ممكنة فان القليل منهم يأملون تغييرها". فالنموذج المأخوذ به يقصي بعض الأسئلة والوقائع من الاهتمام لأنه لا ينفتح على وقائع غريبة عنه حيث لا يهتم الدارس إلا بما يسمح به النموذج السائد.1

ينتمي تحديد المجال التجريبي وأدوات التجريب إلى هذا النسيج المفهومي والادراكي وتحديد الوقائع يمليه النموذج المأخوذ به في شروط محددة. ولا يلاحظ الباحث إلا ما يصيره النموذج متهيئا للملاحظة وهوما يفترض أن الباحث لن يلاحظ واقعة تتنافر مع النموذج الذي يعمل تحث مظلته. فكتب كون: "عادة يكون النموذج المطور من أجل مجموعة من الظواهر غامضا في تطبيقه على ظواهر قريبة جدا. عند ذاك تكون التجارب ضرورية للاختيار من بين الطرق البديلة لتطبيق النموذج في المجال موضوع الاهتمام". وملامح العالم الذي ينشئه الباحثون تتحدد من خلال النموذج المعمول به،وما يعتبرونه واقعا هومن إنشاء النموذج السائد. وهذا الأخير هوالذي يجعل من بعض العبارات حقائق بديهية أو" آراء مسبقة" بل إنه يتحكم في أسباب الاختيار والتحقق والبناء. 2

مفهوم النموذج لدى كـون قريب مـن مفهـوم" روح العصـر" أو" روية العالم" المتداولة في الفلسفة الألمانية التقليديـة، ومفهـوم "ابسـتيمي" لـدى فوكـو. لكنـه اقـرب إلـى مفهـوم "أسـلوب التفكير" لدى - لدفيك فلك- الـذي لـم يعـرف انتشـارا واسـعا، وقد استفاد منه كون وأسلوب التفكير مجموعة مـن الآراء تأخـذ بها الجماعة العلمية فتفكر حسب معاييرها وبذالك يكون حضوره

<sup>·-</sup> ألان شالمرز: نظريات العلم،ص.71.

<sup>2-</sup> سالم يفوت: بنية الانقلابات العلمية،ص.241

ملازما لكل فعل علمي وشرطا له، كان استدلالا أوتجربة أو نقاشا. كتب فلك: "يمكن تصور كل اكتشاف تجريبي بكونه ملئا لأسلوب التفكير أوتطويرا له أوتغييرا له". ولا يختلف مفهوم النموذج عن مفهوم أسلوب التفكير إلا بالنظر إلى المسائل الجزئية التي فصل فيها كون القول والمتي كانت ذات وقع مهم في جوفلسفي يقوم على مسلمات نظرية مغايرة جدا. فحضور النموذج لازم لكل فعل علمي وحتى عندما يحصل تحول عميق في البناء العلمي فإن الذي يسمح بذلك التحول هوالنموذج نفسه.

### تبدل النموذج:

خلال مباشرة البحث في إطار نموذج معين ينسب كل فشل في الاختبار أوالاستدلال للباحثين بدلا من التشكيك في النموذج السائد. لكن تكرار الفشل المتمثل بالأساس في عدم تطابق بين الأفكار والوقائع لا يلبث أن يجعل الأسئلة حول بعض الأفكار السائدة تكثر وتلفت الانتباه. وعند هذا المستوى تبرز سمات أزمة بين الإقرارات التي يسمح بها النموذج ونتائج الملاحظة حيث يتعذر تكيف الملاحظات الجديدة مع بناء المفهومي القائم دائما بدون توتر. لكن لا يدرك كل الباحثين مدى خروج أخبار الملاحظات المختلفة عن تعاليم النموذج السائد بنفس الوضوح رغم أن العمل على ضوء نفس النموذج هوالذي أوصل إلى هذه الملاحظات حيث أنه بدون نموذج لم يكن مكنا أن يلاحظ أي شيء. كما كتب كون:» لا يبرز الخروج عن النموذج إلا بالنظر إلى

<sup>-</sup> بناصر البعزاتي: الاستدلال والبناء، ص. 147.

الخلفية الـتي يمكن منها النمـوذج نفسـه" 2. وتنتهـي الأزمات باحـدى الطـرق الثلاثـة: أحيانا ينتهـي "العلـم العـادي" باسـتيعاب الأزمة وحل المشاكل من داخل نفس النموذج، وفي أخـرى يفقـد العلمـاء الأمـل فـي إيجـاد حـل للمشـاكل المطروحـة فـي إطـار النمـوذج السـائد وفـي أخـرى تنبثـق عـن الأزمـة ملامح نمـوذج مرشح جديد. وتؤدي الاضطرابات المتتابعة ببعـض البـاحثين إلـى إدراك الحاجة إلى فرضيات جديـدة. فتشـهد المرحلـة الانتقاليـة صراعا بين فرضيات مرشـحة متباينـة فـي مسـلماتها ونتائجهـا. والاكتشـاف يبتـدئ عنـد إدراك الخـروج عـن النمـوذج القـائم. وعنـدما يتكـرر هـذا الخـروج تعـم الأزمـة سـبل البحـث ويصـعب الاستمرار في فهم المستجدات على ضوء نفس النموذج.

فالأزمة حالة اضطراب مفهومي تعبر عن انتقال غير متوقع في الغالب من اشبع تأويلا إلى نموذج في طور التكوين وكأن الأزمة شرط ضروري لبروز النظريات الجديدة «. لكن الانتقال من نموذج إلى آخر لا يتم في صيغة توسيع المجال التجريبي ونحت مفردات للتعبير عن مفاهيم نمت في اتصال مع البناء القائم بل يقتضى إعادة النظر في كل أسس البناء حيث تقترح سبل جديدة لإجراء التجارب وقياسها وفهمها فيتطلب دلك نموذجا جديدا. " عندما تكون نظرية علمية قد أنهت مهمتها كنموذج لا يصرح بعدم صوابها إلا إذا توفرت نظرية بديلة مرشحة لأن تأخذ مكانها". إذ لا يمكن النظر العلمي في مقارنة نظرية ما مع أحوال العالم فحسب بل يقتضى إجراء مقابلات بين الفرضيات على ضوء المستجدات ولا تقصى فرضية حتى تتبين ملامح فرضية أفضل لتأخذ مكانها". ففي وضعية الأزمة تسود تأويلات

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجعالسابق ، الصفحة نفسها.

متعارضة للوقائع ويضطرب الحقل الـدلالي للمفـردات وتتناسـل الفرضيات المرشحة من أجل التطوير.

ولا يستقر جوالتعامل بين العاملين في نفس الميدان حتى يهتدوا إلى نموذج جديد يشكل خلفية للبحث منه يقتبسون تعريفاتهم وبديهياتهم ومقاييسهم فالمرور من نموذج إلى آخر يتم في شكل تبدل شمولي في كل شيء. كنتيجة للأزمة التي وقع فيها البحث بأدواته السابقة ويقول كون:» إن الانتقال الحاصل نحونموذج جديد هوالثورة العلمية..."، فيحصل الانتقال من نموذج إلى آخر في شكل ثورة علمية حيث تتبدل كل الأحكام حول العالم وكل أدوات القياس والاختبار.

إن "العلم العادي"هو الغالب على سيرورة تطور العلوم لكن هذه عرفت تبدلات شمولية كذلك وانبثاق النموذج واستقراره يأتيان على إثر تبدل مفهومي مهم والأمثلة البارزة لمدى كون عن الثورات العلمية هي الثورة الكوبرنيكية وثورة الكيمياء مع لاقوازييه يقول عن الأولى: "بسبب حصيلتها التقنية والتاريخية تعتبر الثورة الكوبرنيكية من بين أكثر الحلقات إبهارا في تاريخ العلم كله". إذ يختص التحول المهم الذي حصل على يد كوبرنيك حلقة مركزية في التحول الأكثر شمولية المذي عرفه الفكر خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر والذي يسميه الدارسون ب "الثورة العلمية".2

# العلم العادي والعلم الثوري:

في رأي كون: لا يتخذ تطور العلوم نفس الوثيرة دائما ولا يستجيب لقواعد مضبوطة سابقة عن الممارسة. وفهمه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Kuhn (Thomas) : la révolution dezs structures scientifiques, p.87.

<sup>2-</sup> بناصر البعزاتي البعزاتي: الاستدلال والبناء، ص 248.

لنموالمعارف مهم جدا مقارنة مع الترسيمات التقليدية. غيـر أنـه يستدعي بعض الملاحظات لتقريبه من ذلك النموالفعلي.

لا يبين كون بصراحة علاقة النموذج بالنواة العلمية المتمثلة في القوانين والمبرهنات الأساسية. ولهذا يهمل خصوصية العلاقات الدقيقة التي تترابط فيها عناصر تلك النواة ويبالغ في جعلها ملحقة بالأحكام والاعتقادات المختلفة التي تشكل النموذج. لعل هذا من مظاهر ورود مفهوم النموذج نفسه ناقص التحديد نسبيا. لكن تبالغ م. مسترمان كثيرا في ما تدعيه من أن حد النموذج يحيل على معاني متعددة متضاربة وعمد كون إلى ضبط المفهوم في تعليقات ومقالات كتبها أوألقاها خلال الستينات. ولا تحمل هذه التدخلات تراجعا عن أفكاره الأصلية. لكنها تتضمن إيضاحات وتدقيقات حول مفاهيم النموذج والتغير. تجعل تصوره مرنا إلى حد ما. وبالإضافة إلى تلطيف العبارة عاد إلى الحديث عن دور الطبيعة في بناء الأحكام وعن كونها منبع الألغاز التي يعمل "العلم العادى" على حلها.

ففي إعادة تفكير حول مفهوم النموذج سماه "الرحم الناظم" حاول كون التميز بين مكوناته التي تتكون من" تعميمات رمزية" متمثلة في عدد من الأحكام العامة حول ميدان الاهتمام ومن "أجزاء ميتافيزيقية" تتحدث عن العام الطبيعي ومن "قيم" تتعلق بمقاييس الحكم والمفاضلة بين الفرضيات. لكن بقيت العلاقة بين النموذج ومكوناته مبهمة شيئا ما. كما كتب ل. لادون: "لايحل كون فعلا المسالة الحاسمة التي تتعلق بالعلاقة بين النموذج والنظريات التي تكونه أبدا". إذ لا يبين ما إذا كانت الروابط بين النموذج والنواة المعرفية الصلبة من طبيعة لـزوم

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها

منطقي أم أنها رباط تاريخي عضوي بيـن تطـور الأفكـار العامـة والأفكار العلمية أم أنها مجرد لقاء ظرفي.²

يعتبر كون النموذج نسيجا من القناعات الراسخة مندمجة مع المعارف السائدة لا تتغير خلال العمل في إطار "العلـم العـادي" ولهذا فإنه يبالغ في هذا الاعتبار لأن التداول بين العلماء لا بـد أن يجعل المفاهيم والمسلمات والأحكام تتأثر وإن بدرجة طفيفة. إذ أنه لمجرد استعمال المفردات في نقاش معيـن بيـن المهتميـن بميدان محدد. فإن تغيرا ما لا بد أن يلحق بمعاني هذه المفـردات مهما يكن التغير طفيفا. وقد كتب:" يمكن أن تكون القيم المشتركة محددات مهمة في السلوك الجماعي حتى ولوكان أعضاء الجماعة العلمية لا يطبقونها بنفس الطريقة...يمكن أن تخدم الفروق الفردية في تطبيق القيم المشتركة ووظائف أساسية للعلم". وهوإقرار بأن اختلافات بين العلماء تفرض نفسها عند تطبيق المبادئ والقواعد ولابد أن تتلازم الاختلافات في التطبيق مع فوارق وإن -طفيفة- في تشبثهم بالنموذج السائد. وفعلا فتاريخ العلوم لا يقدم نموذجا صافيا لسيطرة تامة وراسخة لنموذج ما في فترة معينة. إذ حتى عندما يتفق الباحثون حول مسائل جوهرية فإن اختلافا لا يستعان بـه حـول مسـائل ثانويـة لا يمكن تجنبه. إن كون يتحدث عن النموذج وعن- ما قبل النمـوذج-وعن -ما بعد النموذج- لكن من المستحيل بيـان الحـدود الفاصـلة بين هذه اللحظات الثلاث في تحول المفاهيم والنموذج كما يصعب بيان كل التمايزات بينها.

- يستعمل كون لغة من الميدان العقدي فتحتل عنده حدود "الاعتناق" و"الإقناع" و" نسق الاعتقادات" و"الذوق" مكانة بارزة عندما يفسر تغيير عالم ما لتصوره وكأن العلماء الذين

²- بناصر البعزاتي الاستدلال والبناء،ص.214.

يشتغلون في ظل نفس النموذج طائفة من المتعبدين متمسكين بمذهبهم تمسكا تاما معتبرين إياه مذهبا كاملا. ولهدا ينظر بعض النقاد إلى تصوره موقفا لا عقليا لكونه يترك انطباعا وكأنه يسوى بين نسق علمي ونسق أسطوري أوديني.

والحال أنه مجرد كون احد هؤلاء العلماء قادرا على ملاحظة واقعة لا يسمح النموذج بملاحظتها يمثل دليلا مهما على أن تشبثه بالنموذج ليس بالتزمت الذي يتبادر إلى الذهن عند تتبع تحليل كون. إذ لكي يلاحظ المرء واقعة ما، يجب أن يكون تكوينه المفهومي متهيئا لذلك وإن كانت الواقعة لا تستجيب لافتراضات النموذج. فلأن العالم الذي لاحظ الواقعة الشاذة ينظر إليها من زاوية تختلف عن مسلمات النموذج السائد.

ليست الثورات العلمية كثيرة العدد في سيرورة تطور العلوم كما يرى كون وهومصيب غير أنه لا يقف طويلا عند كل الأمثلة التي يوردها ليبين ما إذا كانت كل الثورات العلمية ذات نفس المدى والوقع أم أن بينها اختلافات من درجات معينة. أم أن بعض التحولات المفهومية اقرب إلى العلم العادي. لقد تركز اهتمامه على ثورة الفلك الحديث. واعتبرها نموذجية مذكرا بأن لهذه الثورة امتدادات في الفيزياء وفي الفكر عامة. وبقول:" فلأن النظرية الكوبرنيكية في كثير من الجوانب نظرية علمية نموذجية يمكن أن يعبر تاريخها عن بعض السيرورات التي تتطور طبقها المفاهيم وتعوض سابقاتها. ففي نتائجها خارج - العلمية على أي حال ليست النظرية الكوبرنيكية نموذجية فناذرة هي النظريات العلمية التي لعبت دورا في الفكر غير - العلمي بهذا الحجم ولكنها ليست فريدة كذلك"."

<sup>·-</sup> توماس كون: بنية الثورات العلمية،ص 125.

لكن عندما يقارن بين نسق كوبرنيك الفلكي وسابقه البطليمى يرى أن المتأخر لا يتميز بأية خاصية بنيوية يقول:" إذا حكمنا بناء على أسس عملية محض فإن نسق كوبرنيك الفلكي الجديد كان فشلا حيث لم يكن أكثر ضبطا ولا أبسط بدرجة بينة من سوابقه البطلمية". ويرى أن النسق الجديد كان ناجحا تاريخيا بالنظر إلى ما ترتب عنه من بحث تدقيقي لاحق.

فنسق كوبرنيك كما ورد في كتاب الدورات لا يحمل تحليلا جديدا للظواهر الفلكية بل تغييرا لموضعي الشمس والأرض في نسق العلاقات بين الكواكب ونسق العلاقات بين حركاتها فحسب.إذ أن لب التغير كامن في الواقع المذي خلفه على الحس العادي الذي ألف رؤية الشمس تتحرك والأرض ساكنة. أما ثورة لافوا نيه الكيميائية فإنها لم تصدم الحس العادي بل فرضت تفسيرا نظريا يدحض التفسير الخاطئ السابق. وهو تفسير الاحتراق بالفلوجستيك إذن يبدوا أن الثورات العلمية درجات من حيث الجدة والمدى ومن حيث العلاقة مع البناءات المفهومية السابقة عليها. إذ لا تشكل الثورة الكوبرنيكية ثورة كبرى إلا أنظر إليها كحلقة في سيرورة تحول مفهومي كلل بانجازات أخر القرن السابع عشر فيتضح إذ ذاك أنه انبثق عن التحول نسق جديد لم يكن لينظر إليه كاستمرار للأفكار السابقة.

ليست هذه مآخذ هدميه على تصور كون للثورة العلمية فهويحرص على التمييز بين تحول وآخر. لكنه لا يقف عند تفاصيل تلك التحولات في تصوره إذ الثورة العلمية خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر في حقيقتها سيرورة متصلة الحلقات من ثورات عديدة. أوليست الديناميكا الجديدة لدى غاليلي ثورة علمية؟ أوليس حساب التفاضل لدى

<sup>-</sup> شوقى جلال: بنية الانقلابات العلمية، ص 47.

نيوتن ولايبنتز ثورة علمية؟ اوليست نظرية الجاذبية لدى نيوتن ثورة علمية؟ لقد تمخضت عن كل واحدة من هذه البناءات المفهومية على حده نظرة جديدة حملت صياغة جديدة للمشاكل المرتبطة بذلك العلم بالتحديد. فالثورات العلمية متدرجة ونسبية وهوما يقوله كون نفسه إذ كتب: "كان علم الفلك الكوبرنيكي ثورة بالنسبة للكل وكانت نظرية الأكسجين ثورة بالنسبة للعلماء الكيمياء فحسب ولم تكن كذلك بالنسبة للفلكين الرياضيين... ويقول في الإنجاز الذي قام به نيوتن في تفسير الحركة بالجاذبية: "... لا يحتاج الانتقال من دوائر كبلر إلى دوائر نيوتن أن يكون ثورة بالنسبة لعلماء الفلك". ولكن بأي معنى يجب اعتبار الفلك الكوبرنيكي ثورة مفهوميه بالنسبة لكل الناس في مقابل كون ثورة الأكسجين ثورة بالنسبة لجماعة علماء الكيمياء فقط؟) هل اهتم كل المفكرين بعلم الفلك وبنفس الدرجة من الاهتمام؟.1

يعتبر كون وضعي العلم العادي والعلم الثوري من فعل بلورة الجماعة العلمية ولا يركز على تحول النواة الصلبة للعلم موضوع النظر لهذا يرى أن" كثيرا من الحلقات لن تكون ثورية لأية جماعة، وأخرى تكون ثورية بالنسبة لزمرة صغيرة من العلماء وأخرى تكون ثورية بالنسبة لجماعات كثيرة معا وقليلة تكون ثورية بالنسبة لجماعات كثيرة معا وقليلة تكون ثورية بالنسبة لكل العلم ". وهذا التصنيف عام يحتاج إلى تدقيق أكثر على ضوء مزيد من التنقيب في مسار العلوم فالذي جعل التحول المفهومي شأن كل المهتمين بعد كوبرنيك هوكون التحول قد طال كل مجالات الفكر والمجتمع وهوما اصطلح على التحول قد طال كل مجالات الفكر والمجتمع وهوما اصطلح على

<sup>1-</sup> بناصر البعزاتي: الاستدلال والبناء، ص 275.

تسميته بالثورة العلمية وما الثورة الكوبرنيكية إلا حلقة من هـذه الثورة الأشمل.¹

ولا يلزم عن العمل في إطار العلم العادي إجماع تام بين الباحثين حول كل المسلمات والنتائج كما أن الثورة العلمية عبارة عن تحولات متعاضدة تختلف من حيث الجدة والمدى ولذلك فالعمل في إطار نموذج معين غير ملزم باعتقاد راسخ في كل مكوناته إذ يمكن الأخذ بنموذج معين مع الشك في بعض عناصره كما كتب نايس:" يركن العلماء إلى الاستمرار في تطبيق النظرية والعمل بها إذا لم يكن هناك بديل في الحين". وأيضا:" القبول من أجل البحث ليس مترادفا مع قبول كحقيقة".2

ففي حالات معينة يأخذ العالم بفريضة ما على صعيد الاستئناس ولا يتردد في انتقادها أحيانا ولا يتعارض هذا الموقـف مـع التنـاول العلمي.

إذن مفهـوم كـون عـن "العلـم العـادي" و"العلـم غيـرا لعـادي" معطيان تاريخيان لكنهما فـي حاجـة إلـى تلطيـف للتنقيـص مـن درجة الحدة بينهما وتجنب التأويلات المبالغة. فالعمل فـي إطـار تقليـد علمـي مسـتقر نسـبيا لا يعنـي غيـاب الجديـد تمامـا: إذ أن مجرد التواصل بين العلماء ومناقشة تقارير التجارب يؤديـان إلـى معرفة جديدة مهما تكن الجدة بسيطة. والعمل في سياق تحـول مفهـومي شـبه شـمولي لا يعنـي فقـدان الصـلة بيـن المفـاهيم القديمـة والجديـدة كليـة. لأن النـواة الصـلبة لا تطـرح إشـكاليات كبرى حيث تشكل معرفة مشتركة لا يلحقها تغيير مهم. والواقـع

\_

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

²- ألان شالمرز: نظريات العلم،ص 59.

أنه من الأعقل الحـديث عـن تحـولات متدرجـة تختلـف مـن حالـة استقرار نسبي الى تحول شبه شمولي عوض ثنائية صارمة علـم عادي / علم غير عادي.

### التحول الشمولي والتاريخية:

لا يتم نموالعلم كتراكم متصل للأفكار بل يعرف تحولات من درجات من الشمولية فتصور الاتصالية ضعيف لكن تصور الانفصالية في حاجة إلى فحص من أجل إبعاد بعض الغموض عنه وتصور كون من النوع الثاني لذا فهويتطلب ملاحظات تحرره من بعض الأعراض غير العقلية وقبل القيام بذلك نشير إلى صيغ من تصور التحول الشمولي لدى بعض الدارسين قبل كون.

أ- شمولية التحولات: لعل أول من عرف بفكرة التحول الشمولي هوب. دوهيم حيث عنده أن كل محاكمة تجريبية إنما تنصب على جملة متمفصلة من الأحكام. وليس على أحكام مفردة. فقد كتب: "إن البحث في فصل كل فرضية من فرضيات الفيزياء النظرية عن الافتراضات الأخرى التي يقوم عليها العلم من أجل إخضاعها انفراديا لمراقبة الملاحظة هوجري وراء سراب إذ أن إنجاز أية تجربة في الفيزياء وتأويلها يفترضان انخراط في مجموعة من القضايا النظرية جملة.

فالمراقبة التجريبية الوحيدة للنظرية الفيزيائية الـتي لا تكـون منافية للمنطق. تكمن في مقارنة كل نسق النظرية الفيزيائية مع مجموع القوانين التجريبية جملة وفي الحكم حول ما إذا كان ذلك

\_

ا- بناصر البعزاتي: الاستدلال والبناء،301.

النسق يمثل هذا المجموع بشكل مرضي". ويعبر نـويراث بعجالـة عن فكرة التبدل الشمولي عند تحول مكونات البناء العلمي دون أن يجعل منها مسألة ابستمولوجية مهمـة فيقـول:" يقـف العلـم بأتمه موضع نقـاش بالأسـاس" كمـا يقـرر ناجـل بـأن إقـرارات العلوم" مترابطة باتساق" وأن" وحـدها أنسـاق الاعتقـاد تخضع للمراقبـة الحاسـمة". بينمـا يركـز باشـلار علـى كـون النظريـات العلمية أنساقا شاملة حيث أن الانتقال من نظرية إلى أخرى يتـم علـى إثـر زحزحـة أركـان الأولـى وتغييـر جـدري للمفـاهيم ولمسلماتها الأولية إذ يقول:" إن عقلانية موسعة لا تقبـل تعـديلا جرئيا. فكل ما يعدل العقل يعيد تنظيمه".

وبعث كواين فكرة دوهيم جاعلا منها مسألة ابستيمولوجية أساسية فبالنسبة لكواين لا تختبر الفرضيات كوحدات منفردة لأنه لا يمكن أن تعزل عن نسيج العلاقات المتي ترتبط فيها مع أفكار أخرى منها تستقي دلالتها وأهميتها. ويرى أن الأجسام الطبيعية نفسها تنتظم كأجزاء من البنيات المفهومية المتسقة وإذا اعتبرت هذه ككل فإنها تلامس التجربة عند أطرافها. لهذا فإن النظرية كل مترابط وليست قضايا منعزلة الواحدة عن الأخرى ثم تجتمع فيما بينها بواسطة روابط المنطق. يقول:" لا تواجه إقراراتنا حول الواقع الخارجي محكمة التجربة الحسية كإقرارات مفردة بل كجسم ذي تكوين ذاتي". وشدد على أهمية الشمولية في مكان آخر معتبرا أن مواجهة الفرضيات للوقائع تتم في هيئة جسم ذي تكوين ذاتي. فاختبار فرضية اختبار للنسق الذي تنتظم فيه بل إنه اختبار حتى للمبرهنات الرياضية والمنطقية التي تندمج مع مكونات النسق العلمي وتستقر في مركزه إلا أن هذا المركز لا يتأثر بذلك التغير المتوقع كثيرا لأنه

<sup>1-</sup> محمود فهمي زيدان:من نظريات العلم المعاصر الى المواقف الفلسفية،ص 98.

يقاوم باعتبار أن التغير الجدري غير مرغوب فيه لذا فالتغير الذي يلحق البناء المفهومي يكون شموليا وبذلك فإن علاقته بالعالم الواقعي من التعقيد بمكان حيث يمكن ان يتسرب القصور إلى تعريف الصدق بالذات كما وجد مند تارسكي وأخذ به المنطق الصوري. لكن من الصعب تصور تغير القيم الصدقية للعبارات خصوصا للعبارات الصحيحة.

ففي حين يهتم التصور الـذراني بـالتوافق الصـدقى بيـن الحكـم والواقعة يأخذ التصـور الشـمولاني بمبـدأ انسـجام البنـاء النظـري جاعلا قيمتي الصدق والكذب في مرتبة ثانوية يقـول يـان هاكنـك عـن علاقــة التصـور الشـمولانى للبنـاء المفهـومى وموقـف الانسجام:" إن النظرية الانسجامية ذات توجه شمولي هـذا يعنـي أنها لا ترى الإقرارات الصادقة حاصلة واحدا فواحدا بحيث يوافق كل واحد واقعته الخاصة بـه". ويـؤدي التصـور الشـمولاني للبنـاء المفهومى الى دعوى قصور تحديد النظرية من قبل الملاحظة مع ما يلزم عن ذلك من تعقد العلاقة بين التجربة والنظرية.1

## قصور تحديد النظرية من طرف التجربة:

بلور كواين هذه الدعوى في سياق ينتقد التصور التجريباني للعلاقة بين النظرية والعالم الواقعي وفي علاقة متلازمة مع دعواه المعروفة بلا تحديديه الترجمة. غير أنه يمكن معاينة جذور هذه الدعوى لدى دارسين سابقين إذ كتب نويرات مثلا:" على العموم لا يمكن التحقق من إجرائية مختلف أنساق الفرضيات العلمية الا تحققا قاصرا إذ يستطيع المرء أن يتحقق من جزء قليل من آثار مختلف أنساق السكك الحديدية على حياتنا العامة". إن تشابك خطوط السكك

¹- المرجع السابق، ص. 99

الحديدية معقد وواسع ولكننا لا نشاهد منه إلا أجزاء محدودة ولا يمكن إغفال أن تلك الأجزاء التي نشاهدها مرتبطة بالتي لا نشاهدها لأنها تشكل نسقا مترابطا وبالمثل نحن لا نلاحظ كل تشابك العلاقات بين المفاهيم التي تحيط بنا من كل جانب ورغم ذلك فإن تلك الأجزاء التي ندركها متصلة بكل النسق المفهومي الذي يوجه عقلنا. فما تقدمه الملاحظة والتجربة من معلومات حول العالم قليل لكن البناء المفهومي ينسج شبكات من علاقات مفهومية معقدة تتجاوز تلك المعلومات.

إذن لا يمكن تجنب كون التجربة تعجز عن التقرير في شأن البنـاء النظـري بكيفيـة حاسـمة. فالتجربـة إجـراء محـدود فـي الزمـان والمكان ومشروط بأدوات محددة ومنتمية بينما يتسع البناء النظري على اثر أبسط نظر ولا يستقر عند مستوى معين. وهنا يصبح الاختبار أمرا معقدا وليس بالبساطة التي تتحدث بها التصورات التقليدية للاختبار. قال كواين:" الدليل الأساسي الـذي يثوي تحت دعاوي في لا تحديـد الترجمـة كـامن فـي كـون تقريـر حول العالم لا يمتلك دائما أولا يمتلك عادة مخزونا من النتائج التجريبية قابلا للعزل يمكن أن نقول عنه إنه خاص بذلك التقرير". ولكن إذا غاب الأساس التجريبي أوالواقعي الذي يمكن أن تحاكم الأحكـام علـي ضـوئه مـاذا يبقـي مـن المرجـع والقيـم الصدقية؟ وفعلا فإن دعوى قصور تحديد النظرية من طرف التجربة وملازمتها دعوى لا تحديديه الترجمة ودعوى لا فرزية المرجع، تؤدي لا محالة إلى موقف شكاني إزاء واقعيـة الظـواهر التي يفترض أن تحيل إليها الأحكام خصوصا في البناء العلمــي إذ نقول دعوى لا تحديديه الترجمة إنه لا توجد ترجمة واحدة مطابقة للأصل من لغة إلى أخرى لأن كل لغة تتميز بخصـائص مرفلوجيـة وتركيبية تجعلها تقطع الواقع الانطولوجي بشكل خاص، وتقول

دعوى لا فرزية المرجع أنه لا يوجد تطابق في المرجع بين الأنساق المفهومية لأن دلالة الألفاظ على المدلولات تتغير بفعل التداول. $^{1}$  بل إن بديهيات تقليدية تتهاوى في هـذا المنظـور مثـل الترادف والهوية والتناقض وغير ذلك من المبادئ التي من الصعب الاستغناء عنها في كل فهم عقلي للعلم. ولهذا تجد التصورات التي لا تريد أن ترى مسلمات عزيزة عليها تنهـار تحـت ضربات قوية من صنف الدعاوي التي ننظر فيها هنا فتلجأ إلى رفضها لأنها لا تقر بانطولوجية الواقع، إقرارا واضحا على الأقـل. ولأن هذه الدعاوي تستند إلى معاينة ظواهر ثقافية ومفهوميه من التاريخ الفعلي. فإن أدلتها أقوى من أدلة التصورات التقليدية. وقد أدرك بعض المتشبثين بالتصورات التقليديـة هـذا المأزق كما كتب نيوتن سميت:" يواجه الواقعاني المـأزق التـالي إذ لا يســتطيع أن يســتجيب فــي نفــس الــوقت للمقــومين الأنطولوجي والإبستيمولوجي في موقفه". إن العودة إلى التصـور ا لوضعاني النزراني غير ممكنة لكن قبول الندعاوي المعنية يسقط في متاهات لا تعترف بواقعية الظواهر الطبيعية ولا بالقيم الصدقية ولا بأية حقيقة مهما كانت بساطتها. وبعد أن يلاحظ نيوتن سميت عدم إمكانية اجتماع الواقعانية ودعوى لا تحديديه الترجمة يقرر:" لهذا فإننا نمتلك أسبابا جيـدة لرفـض لا تحديديه الترجمة بما أنها تمنع التناول الوقعاني للمقاولة العلمية". غير أن رفضا من هذا الصنف لا يقدم أدلة عقلية ضد تلك الدعاوي بقدر ما يكشف عن ضعفه هوفي إيجاد تحليل يقف على دقائق المسألة موضوع النظر.²

#### الانفصالية:

<sup>1-</sup> ماهر عبد القادر: المشكلات المعرفية، ص.27.

²- ماهر عبد القادر: الفلسفة العلمية (رؤية نقدية)،ص.58.

تنسجم فكرة قصور تحديد النظرية مع فكرة لا قياسية النماذج لدى كون وتدعم التصور الذي يعتبر التطور سائرا في شكل قفزات منفصلة من بناء مفهومي إلى آخر غريب عنه. إن المــرور من نموذج إلى آخـر يتـم فـي شـكل انقطـاع عـن تقليـد بـأكمله. وانخراط في آخر لا يشـترك معـه فـي شـيء. كمـا يقـول كـون:" بتـوجيه مـن نمـوذج جديـد. يحتضـن العلمـاء وسـائل جديـدة وينظرون في أمكنة جديدة. وأكثر من ذلك أهمية. فخلال الثورات يرى العلماء أشياء جديدة ومختلفة عندما ينظر إليها بالوسائل المعهودة في الأمكنة الـتي نظـر فيهـا مـن قبـل". فبعـد التغيـر المفهومي الشامل تتغير كل الأشياء في علاقاتها وخصائصها وأبعادها لأن الجهاز المفهومي الذي يكشف عن خباياها ويؤطرها يقدم أخبارا لم يكن الجهاز المفهومي السابق ليقدمها. وكأن الجماعة العلمية قد رحلت من عالم إلى آخر بحيث يستوجب العالم الجديد تعريفات ومسلمات وعادات جديدة وانجازات مغايرة عن السابقة في تقنياتها ومقاييسها ووظائفها بل إن ما كان يبدوفيما مضى من قبيل البديهيات أصبح في حاجة غالي تحديد وتعليل إن لم يصبح مجرد أحكام مسبقة وكأن العلماء رحلوا إلى عالم يتداول لغة أجنبية عنهم وعليهم ان يتعلموها للتكيف مع مناطق العالم الجديد أوأن يتشبثوا بأفكارهم التي لـم  $^{1}$ تعد رائجة فلا يفهمون شيئا عن  $\,$  جوانب العالم الجديد.

ويتبنى باشلار تصورا انفصاليا لنموالمعرفة العلمية حيث يرى أن العلاقة بين نسق نيوتن ونسق اينشتاين الفيزيائيين علاقة تنافر بمعنى أن الأخير ليس حاصل تطور السابق بـل إن مجـرد البـدء فـي التفكيـر فـي فيزيـاء النسـبية يقتضـي التخلـص مـن نسـق الفيزيـاء الكلاسـيكية. وهـذا الانفصـال يطبـع هندسـة إقليـدس

¹- المرجع السابق،ص.59.

وهندستي ريمان ولوباتشفسكى إذ لم تتطور الأخيرتان في شكل خط متصل عن السابقة. بل بزغتا على إثر معارضتهما وأصبحتا تشتملانها كحالة مخصوصة. يقول: " في الواقع نحن نعرف ضد معرفة سابقة عن طريق تحطيم المعارف غير جيدة الصنع.. ".في حاجته للإنجاز كما هوالأمر في مبدئه يتعارض العلم مع الرأي بكيفية مطلقة. إذ لا يشترك البناء العلمي المتأخر مع الذي يسبقه في مبادئه وتعريفاته ونتائجه وكل تطور يقتضي إعادة البلورة والنسج على أسس غريبة عن الأفكار السابقة. ولهذا يستحيل التنبؤ بما ستصبح عليه الأمور في نظرية جديدة من طرف المتمسكين بالقديمة.

التصور الانفصالي لدى باشلار وكون حاد جدا ينتج بمقتضاه سوء تفاهم كبير بين المنتمين إلى التقليديين المتتابعين. كما ينتج عنه أن لا مجال للمرور من تقليد إلى آخر عن طريق الحوار والاستدلال ولا عن طريق الترجمة وكأن بين الجهتين صراعا مذهبيا لا يمكن أن يفض إلا بانتصار أحد الطرفين. وبلغة كون:" تنتهي الثورات بانتصار تام لصالح أحد المعسكرين المتعارضين". ولكن هل من الضروري أن تنطبق هذه اللغة المشحونة بملامح الصراع السياسي والمذهبي في مجال التحولات المفهومية بدرجاتها المختلفة التي تعرفها التقاليد العلمية؟.

وفي الأخير واضح أن هناك شبه تلازم من درجة ما من السرامة بين دعاوي قصور تحديد النظرية من طرف التجربة ولا تحديديه الترجمة ولا فرزية المرجع ولا قياسية النماذج المختلفة فيما بينها. ويؤدي الأخذ بهذه الدعاوي في صيغتها التي لدى كواين وكون وفييرباند وآخرين إلى قناعة بتعذر سبل عقلية للبناء والنقد والتحقق. إذ تبدو الفاعلية من زاوية هذه الدعاوي مجتمعة وكأنها خبط عشواء لا تستنير بأية قاعدة عقلية وفعلا

فإن هذه الدعاوي في صيغها غير المقيدة تفضي لا محالة إلى مواقف شكانية أومواضعاتية أونسبا نية متطرفة غير أن رفض هذه الدعاوي بالاستناد إلى التحليلات التقليدية من مدرسة الوضعانية أومدرسة بوبر). لا يستطيع أن يدرك قوة التدليل لهذه الدعاوي إذ لا تخلوهذه من نصيب مهم من الصواب بحكم الخبرة العيانية. ولهذا بدلا من الرجوع إلى التصورات التقليدية ندلي بملاحظات تقيد هذه الدعاوي وتبرز سلمية متدرجة في الحالات المختلفة.

- ليست الترجمة مستحيلة في كل المجالات فتعقد النص الديني أوالأدبي ليس بنفس الدرجة من تعقد نـص علمـي. إذ الصـعوبات في العلم أقل بكثير. لأن لغته لا تترك ثغرات وإضـمارا كـثيرا فـي العبارة. وترجمـة الاسـتدلال تقبـل تحديـدا مـن درجـة مهمـة مـن الوضوح بينما لا تحديديه الترجمة بينة فـي حالـة النصـوص الـتي تطغى عليها خصوصيات المقام.
- يمكن ملاحظة فرزية المرجع في الميدان العلمي لأن لغته تبلور موضوعاتها وتحيط بها تجربة وقياسا و تقييدا: فاللافرزية التي تطغى في المجال الديني مثلا بحيث يختلف مضمون الكلمة الواحدة لدى المتداولين أمر واقع أما في الفيزياء فإن مفاهيم الإلكترون والقوة والسرعة وغيرها تتقيد في علاقات لا تقبل تأويلات متضاربة إلا بدرجات بسيطة جدا.
- يجب أن يوضع تحديد النظرية من طرف التجربة في سياق تغير أسباب التجريب والتعبير بالعدد والشكل. صحيح أن التجربة فقيرة مقارنة مع النظرية التي تؤطرها لكن تكرار التجارب وتدقيق اللغة يستطيعان التقريب بين النظرية والتجربة درجات. ولا تفيد هنا بعض الإقرارات التشكيكية مثل ادعاء كواين:" بأن

كل إقرار يقبل التصديق" بعد إجراء التعديلات." ولا إقـرار منـزه عن المراجعة". ولا يـبين كـواين الشـروط الابسـتمولوجية الـتي تستدعي المراجعة والتي لا تستدعيها.

- يتبنى التصور الـذراني مبـدأ التوافـق بيـن النظريـة والتجربـة ويتبنى التصور الشمولاني مبدأ الانسجام الداخلي للنظرية. فيؤكد الأول على توافق الأحكام المكونة للنظرية العلمية مع التجارب واحدا. في حين لا يهتم الثاني بصدق الأحكام ما دام يعتبر انسجام النظرية هو أساسا علميتها. وللتصور الأول أصول تجريبانية وللثاني أصول صورانية أما محاولات التأليف بينهما فلم تعرف إلا الفشل. إذ حاولت الوضعانية تأليفا بينهما ففشـلت وحاول كواين تأليفا مغاير نوعا ما لكنه تاه في إقرارات ضعيفة حيث دمج بين الأحكام التحليلية والتركيبية بطريقة مبهمة. وليس الاختيار بين النظرتين بالأمر الهين فالنظرة التوافقية تعتبر الأحكام منعزلة بعضها عن بعض، وفي هذا فإنها لا تدرك سيرورة النسج المفهومي المندمج فهي نظرة قاصرة، وتسقط النظرة الانسجامية من الحساب صلة الأحكام بالوقائع فتقصى كـل فهـم للصدق وبالتالي تقصى مضامين الأحكام وهي لدلك نظرة ناقصة وكلاهما لا يعيران اهتماما جديا لتحول المفاهيم في سيرورتها التاريخية وليس من السهل إيجاد تصور يبرز ايجابيات النظرتين ويكشف عن سلبياتهما من اجل تأليف بناء.

يأخذ ياشلار وكواين وكون بنظرة التحولات الشمولية حيث الأحكام تندمج في أنساق بينما يأخذ الوضعانيون وبوبر نيوتن سميت وآخرون بنظرة التحولات الجزئية حيث يقع الاختبار والنقد على أحكام مفردة يقول نيوتن سميت:" إن نظرية لاشمولية لدلالة الحدود العلمية أكثر احتمالا لأن تتمتع بحظوظ

للتسامح من التناول الشمولي". لكن يبدوأن كلا التصورين المتعارضين يقعان في مأزق المبالغة.

- لا تحصل التحولات المفهومية كحلقات متصلة من تغير أحكام ذرية لأن كل حكم يفترض آخر ويستند عليه. لكن تصور الأفكار كأنساق منفصلة متحولة شموليا لا يخلومن عيوب. ونتائج الشمولية مثل قصور تحديد النظرية ولا فرزية المرجع تظل مسألة حيوية بالنسبة للانفصالية. فإذا كان التغير يتم عن طريق القفزات كيف يمكن معرفة بداية التحول ونهايته؟ وما هي العلامات على وجود التحولات بالذات؟ إن خاصية الاتصالية تستند إلى ملاحظة تطور الأفكار في الزمان بينما تقوم خاصية الانفصالية على مقارنة الأنساق ككليات شمولية بوضعها في تقابل ستاتيكي. ولهذا فإن التصور الأنسب والأوثق هوالذي يقر بتدرج مدى التحولات وأثارها في الأنسجة الثقافية عامة.

إذن توجد مستويات في التحولات المفهومية تحولات بطيئة وأخرى جذرية وأخرى في موقع وسط ولا يمكن أن تصنف في ترسيمة قارة لأن لكل تحول ميزته. أما التحول الجدري الذي يوصف بالقطيعة الابستمولوجية فلا وجود لمه في تاريخ الأفكار الفعلي ما عدا إذا أخذ المرء نسقين مختلفين للمقارنة فإن سيجد أن لهما كيانين لا صلة لأحدهما بالآخر لكن عند ذاك فإن الأمر يتعلق باجتثاث للأفكار من سياقها التاريخي. فلا توجد قطيعة تامة ولا اتصال تام بل درجات في التحول وربما كان هذا هورأي كون نفسه حيث يقول:" سيرورة إعادة البلورة المفهومية هده هي التي سميتها في مكان آخر ثورة علمية لا تحتاج تلك الثورات أن تكون شاملة تقريبا. كما ينتج عن الوصف السابق بل تشترك معها في خاصية أساسية. فالمعطيات المتطلبة للثورة كانت موجودة من قبل عند عتبة الوعي العلمي فحملها بزوغ

الأزمة إلى مركز الانتباه وسمحت لها إعادة البلورة المفهومية الثورية لكي ترى بطريقة جديدة".

فليست الجدة انقطاعا كليا عن التقليد السائد بل بلورة لجانب من التقليد على ضوء جانب آخر ويتخذ التأليف الجديد صبغة التحول شبه الشمولي ولا شك أن كون نفسه متحفظ من تصـور الانقطاعات المفهومية المفاجئة التي لا ترتبط بماضى هوبمثابة منطلق التحول فعند حديثة عن انقراض الأطر المفهومية القديمة لا يتردد في الإشارة إلى "الانطفاء التدريجي لمفهوم واحديه الأرض وسكونها" ثم إلى "السيرورة التدريجية" لانتصــار التصور الكوبرينكي والعلاقة التي تطبع المفاهيم التي من النواة المعرفية الصلبة ليست علاقة تنافر وتضاد بقدر ما هي علاقة قريبة من الاتصال الحميم. وقد كتب: "كل نظرية علمية جديدة تحتفظ على نواة صلبة للمعرفة المتى كانت تقدمها النظرية السابقة و وتضيف إليها معارف جديدة" ففي التحولات المفهومية هناك مكونات تتطور وتنتقل من البناء القديم إلى البناء الجديد وهي النواة الصلبة كما أن هناك مكونات تـتراجع وتترك مكانها لأفكار جديدة وهي المكونات التي لا تدخل في التركيب البنيوي للنظرية العلمية ولا مكان للانقطاع التام بين الجديد والقديم ومؤرخ الفلك الكوبرنيكي ويستمان ينتقد كون في عدم انتباهه إلى عناصر الاتصال والاستمرارية المتدرجة مـن الفلك القديم إلى فلك كوبرنيك عندما ينظر للتحولات من نموذج إلى آخر فكل العناصر الأساسية في نسيج البناء المفهومي الكوبرنيكي سابقة على كوبرنيك ورغم ذلك نتحدث بحق عن تحول نظری شبه شـمولی فـی التصـور الکسـمولوجی لأن كوبرنيك أعاد تشكيل العناصر القديمة وعناصر جديدة تشكيلا حديدا. إذن كلى التصورين الاتصالي والانفصالي في تأويلهما الحاد غير تاريخين وليجدان سندا من الفعل العلمي العياني فالاتصال كما عند المدارس التقليدية (الوضعانية وبوبر مثلا) غريب عن التاريخ الدي يشهد على كون سيرورة التطور في العلم تعرف منعرجات دلالية وصراعات فكرية. والانفصال كما عند باشلار وكون لا يلقى سندا من التاريخ الفعلي للعلم.

إن تاريخ العلم يكشف عن سيرورة جدلية من البناء والـترميم وإعـادة السـبك والمراجعـة سـيرورة تعـرف تحـولات متدرجـة مختلفة من حيث المدى والسعة.

#### مدخل:

لقد حاولنا فى الفصل السابق تقديم الخطوط العريضة لتصور كون للتقدم العلمي الذي اكتسى أهمية بالغة وأصبح يشكل إلى جانب تصور( بوبر) الأرضية الخلفية للنقاشات الإبستمولوجية على مدى الأربعة قرون الأخيرة. كما أصبح يستقطب اهتمام الباحثين في مجالات معرفية أخرى مثل التاريخ وعلوم التربية والأدب.

ونظرا لأهمية ذلك شكل هذا التصور موضوع نقاشات كـثيرة وحـادة شارك فيها عدد من الباحثين المنشغلين بالمعرفـة العلميـة. نـذكر منهم:

شالمرز (Chalmers) شابير (D.Schapere) ماسترمن (M.Masterman) لاكاتوس (L.Lakatos) فكانت لهذه النقاشات أن توجهت بالانتقاذات للتصور الكوني (كوهن) للتقدم في العلم.

المبحث الأول: نقد التصور الكوني للتقدم العلمي. لقد سعى تومـاس كـون إلـى تحويـل العلـم إلـى "مشروع ذاتي" وليس " مشروع عقلي"، من حيث أنه يرجع

اُختيارات العلماء إلى عوامل علمية و-خارج علمية- وبالتالي ينتهى إلى نسبية واضحة.(Relative).

من حيث أنه ينفي وجود معيار للمعقولية الشـاملة (المطلـق)، خـارج التاريخ يسمح بالحكم على النظريات العلمية والتفضيل بينها.

هذا بالإضافة إلى غموض واضطراب مفهوم النموذج للخطاطة الـتي تبين كيفية تقدم العلم أوالمعرفة العلمية هذا على أنه بالرغم من كل المجهـودات الـتي بـدلها كـون لإدخـال بعـض المرونـة علـى تصـوره للتقدم العلمي فإنه لم يستطع التدليل على كل الصعوبات.

فتعتقد أن الأمر لا يتعلق لدى كون بمجرد خطاطة تفسيرية لتقدم العلم، ولكنه يتعلق ببرنامج بحث. لذلك نعتقد أن الحكم على قيمته الإجرائية يقتضي إخضاعه لدراسات أخرى تنظر في مدى ملائمة هذا التصور الكوني لمختلف تقدم المجالات العلمية الأخرى.

وبالفعل حاول بعض الباحثين القيام بذلك نذكر منهم:" أرنست ماير" في مجال البيولوجيا(E.Mayer)

لقد انتهى هذا الأَخير إلى النتيجة التالية: إذ أنه يعترف بكون توماس كون قد انتقد وفند بعض النظريات الأكثر واقعية التي أفرزتها الفلسفة العلمية التقليدية، ويؤكد (ماير) على أن ما قدمه (كون) من بدائل كان يبدوا على القدر نفسه من اللاواقعية أ، ويرجع السبب في ذلك إلى كوننا لا نجد أثرا في تاريخ البيولوجيا لتلك " الثورات و الإنقلابات " التي تكلم عنها كون، ولا تلك المراحل الطويلة من البحث العلمي التي سماها بالعلم العادي.

فإذا كَان كَتاب " داروين الصنال الأنواع " يعد عملا ثوريا، فإن فكرة "التطور" كانت قد لاحت في الأفق قبل نشر هذا الكتاب بقرن من الزمان. وعلاوة على ذلك فإن نظرية داروين في الإنتخاب الطبيعي التي هي مفتاح مشكلة- التكيف التطوري - ظلت غيرمقبولة تماما حتى بعد مضي قرن على نشرها. ... وعلى امتداد تلك الفترة الزمنية حدثت ثورات علمية صغيرة ولكن لم تكن هنالك قط أي فترة زمنية يمكن وصفها بأنها فترة "علم عادى". 2

ويبدوا أن موقف (ماير) هذا ينطبق أيضا على علم الفلك الذي استخدمه توماس كون كثيرا في تصوره لتقدم العلم، « فالتجديد الكوبرنيكي لم يكن انقلابا فجائيا، ولا إشراقا فلسفيا، ولا اعتناقا غقائديا، بل كان تتويجا لسيرورة نقدية تطورت منذ زمن بعيد، وأطر هذا البرنامج الرصد الفلكي في أواخر القرن الخامس عشر، وأوائل القرن السادس عشر"3.

فما قيل عن البيولوجيا وعلم الفلك حدث نفس الشيء للفيزياء (Physique). التي لعبت دورا حاسما في بلورة تصور كون بحكم تخصصه كفيزيائي كما وضعنا ذلك في الفصل الثاني من المبحث الأول فإن فلسفلة نيوتن الطبيعية مثلا التي وصفت مرارا بالإنجاز الثوري فهي تظهر دفعة واحدة وعلى نحومفاجيء، بل توجت مجهودات جبارة بذلت من طرف علماء بدءا من كوبرنبك وصولا إلى ديكارت، ومن ناحية أخرى لم تستطع هذه الفلسفة أن تفترض نفسها بين عشية وضحاها وأن تدشن مرحلة -العلم العادي- الطويلة الأمد. كما بدى لتوماس كون ، فعلى العكس من ذلك ظلت هذه الفلسفة تصارع الفلسفة ديكارت هذه الفلسفة تصارع الفلسفة ديكارت هذه الفلسفة وعلى رأسها فلسفة ديكارت كويرنبك وحولا إلى كويرنبك وحولا الملسفة وعلى رأسها فلسفة ديكارت كويرنبك وحولات كويرنبه وعلى رأسها فلسفة ديكارت كويرنبه كويرنبه وعلى رأسها فلسفة ديكارت كويرنبه كويرنبه وعلى رأسها فلسفة ديكارت كويرنبه كويرن برخير كويرنبه كويرن برخير كويرنبه كويرن كويرن كويرنبه كويرنبه كويرنبه كويرنبه كويرنبه كويرنبه كويرنبه كويرن كويرنبه كويرنبه كويرن كويرنبه كويرنبه كويرن كوي

أرنست ماير: هذا هوعلم البيولوجيا، دراسة في ما هيـة الحيـاة والإحيـاء، ترجمـة: د. عفيفـي محمود عفيفي، مجلة عالم الفكر،العدد 277 جانفي 2002. ص. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص. 12.

<sup>ُ-</sup> بناصر البعزاتي: الإستدلال والبناء، بحث في خصائص العقلية العلمية، دار الأمان، الرباط، 1999، ص. 485

ولايبنتز Leibnizعلى مدى حوالي قرن من الزمـن دون ان تتمكـن مـن إقبارها نهائيا.¹

لَهذه الاعتبارات وأخرى نعتقد أن تصور كون لتقدم العلم لا يخلوا من نقائص وسلبيات، في كونه أنه حاول تجاوز التصورين الإستقرائي (Inductiviste) والتفنيدي (Falsificationniste) لتقدم العلم.

وفي كونه قدم جملة من المفاهيم التي ل تخلوا من نقائص ن غير أنه يحتاج إلى مراجعة جدية تفضي إلى إضفاء نوع من المرونة على خطاطته حول تقدم العلم، فالتقدم العلمي لا يخضع لحتمية تاريخية لتسمح بوضعه في علب تاريخية حديدية.

هكذا نجد أنه ما إن ترسخت الصورة المتفائلة اتجاه نتائج التقدم العلمي في الأذهان حتى برزت أفكارأقل تفاؤلا تنتقد المجتمع والأنظمة السائدة في الاقتصاد والإدارة، وكان لا بد أن يتجه النقد إلى العلم أيضا. فعبر "كرككارد" و" شوبنهور" و" ماركس " و" نيتشه" و" توينبي" و"هوسرل" عن تشكك في الموضوعية العلمية، وانتقدوا التفاؤل السائد، كل من زاوية خاصة. وما يهمنا هنا هوالجانب الذي يتعلق بفكرة التقدم المطرد.

- يرى توما س كون أن الإنتقال من بناء مفهومي إلى آخر (من نموذج إلى آخر). لا يتضمن تقدما فحسب، بل يسلتزم سقوط بعض المكونات المفهومية والدلالية وتراجعها الى النسيان، لأن النموذج العديد لا يستوعب كل المضامين التي كان يحتويها النموذج القديم، وبالتالي فإن النموذج الجديد يقدم أجوبة جديدة لمسائل قديمة ويؤول القديمة حتى تناسب النموذج الجديد، فتبقى بعض الأجوبة السابقة مهملة، هكذا يخفي التقدم جوانب الخسارة الفكرية الملازمة له. وكما يقول كون: " توجد خسارات بمثل ما توجد أرباح في الثورات العلمية، والعلماء يمليون إلى إغماض العين بكيفية خاصة بالنسبة للأولى "2.إذ أن النظرية الجديدة التي تترعرع في مناخ فكري جديد لا تتعرف على كل مكونات المناخ الفكري الذي تحرر منه. ولهذا يعتبر كون أن " خلال مراحل العلمية فلا بد من فقدان التقدم بينا ومضمونا"3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paul Mouy : Le développement de la phisique cartesiènne, New york, Arnos Press, 2ème édition, 1981, p.81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- <sup>-</sup>Thomas (kuhn):Structure des Révolutions Scientifiques,p.167.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- Ibid,p.167.

لأفكار عدة لا يستوعبها النموذج الجديد. ثم إن بين النموذجين الجديد والقديم لا قياسية، فلا يمكن القيام بمقارنة محايدة كونات الجديد مع مكونات القديم. إذ لا يمكن أن يكون المقارن إلا في حضن نموذج معين أي منحازا.

معنى ذلك أن حكمنا بوجود تقدم قد يغفل عن عناصر تراجع ثقافي، فلا ننتبه للتراجع لأن المناخ الفكري الحاصل على إثر التحول المفهومي الجذري لا يسمح بإدراك ملامحه. إن ملاحظة كون جلية ومفيدة ولا يمكن تجاهلها من قبل كل تصور يطمح إلى تقديم فكرة مقبولة عقليا عن التقدم المعرفي.

- ويتحدث فيرابند عن فكرة التقدم باعتبارها أسطورة صنعها التفاؤل العقلاني لأنه يعتبر أن الأنساق المعرفية أصبحت تغرى الأذهان، خصوصاً الذهن المعجب بالتقنيات الـتي سـاهم العلـم فـي تـوفير $^{
m L}$ والعلم في نظره ليس أفضل من أنساق التفسير والاعتقاد المنتميـة إلى أزمنة غابرة والتي تستمر لدي مجموعات ثقافية عديدة. ففي حديثة عن الفيزياء الحديثة مثلا، يقرر فيرابند أنها بناء إنظاري قابال لِلأَخذ والرد، مثلها مثل أي بناء نظري آخر. ولكن يجب أن تؤخذ بجدية أكبر مما تؤخذ بها اليوم، ويشك في إمكـان تجاوزهـا². معارضـا كـل التصورات العقلانية. وفي تعليقه على العلم الأرسطي أيضا يشيد فيرابند بما يتيحه هذا العلم من إمكانات للتأؤيل والتحليل والفهم، وأنه يوفر خصوبة مفهومية تقبل البلورة متى توفرت شروط تجريبيــة وثقافيـة مسـاعدة، ضـدا علـي كـل المعـايير العقليـة. ويؤكـد أن " المطالب العلمية لم تعد مطالب مطلقة "، وأن لا وجود لأدلة تفند ما أتى بـه أرسـطو، وأن العلـم الحـديث " ليـس أفضـل " مـن الفكـِر الأرسطى بـل هومغـاير لـه فحسـب³. واضـح أن فيرابنـد لا يعتـبر أن العلم الحديث يشكل تقدما بالنسبة للتفسيرات القديمة، وبذلك فإنه يطعن في فكرة تراكمية المعرفة في العلم. وفي نظره فإن السيمات والأساليب تتغير، ولا سبيل إلى إبـداء رأي قـار حـول تقـدم العلوم. ويدعي أن أرسـطويعرف عِـن بعـض الموضـوعات أكـثر ممـا يعرف اليوم سواء من قبل العلماء أومن قبـل العمـوم. وقريـب مـن هـذا الـرأي يقـرر تومـا س كـون أن نظريـة أينشـتاين فـي النسـبية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Feyeraend (Seuil): Méthode contre la raison, paris, 1979.p.79

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- *Ibid* ,p.79

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- Ibid ,p.80

المعممة أقرب في مضمونها الأنطولوجي من نظرية أرسطووكلاهما أبعد عن نظرية نيوتن. وكأن العلم النيوتني وهوتركيب لإنجازات ساهم فيها غاليلي وكبلر وديكارت ولايبنتز وهوينز وآخرون لا يتطرق إلى المسائل المي يعالجها الفكر السابق عليه ولا اللاحق، وأنه لا يسيرفي سيرورة بنائية مرحلية تتجاوزما أتى به العلم السابق وتعلن ما يأتي به البحث لاحقا. معنى هذا أنه حتى إذا جاز الحديث عن تقدم علمي فيجب اعتباره تقدما اختزاليا وانتقائيا. ويهتم فيرابند بالميادين ذات المفعول العملي مثل الصحة، حيث ينتقد الطب العلمي المعاصر نقدا لاذعا. وفي هذا الموقف يبرز فيرابند وجها مخربا للتقدم لأن التقدم هنا يقضي على الانسجام بين الحياة والمحيط الطبيعي كما يخرب جوانب من الخبرة البشرية ويحد من والمحيط الطبيعي كما يخرب جوانب من الخبرة البشرية ويحد من التخيل لدى الإنسان. 2

ومن زاوية نظر أخرى يرى ( لارى لاودن) أن العلم لا يحقق تقدما في فهم الواقع الأنطولوجي ولا في الاقتراب من الصواب، بل العلــم مــن خلال مرحلية متتابعة متصلة، يكتفي بإيجاد حلول لمشاكل عيانية تصادفها الممارسة الظرفية. وعنده أنه لا تختلف نظريتان فـي فهـم الواقع، بل تختلُّفان بقدر ً ما تأتياًن بحلـول للمشـكل موَّضـوع البُّحــّث. كماً يقول لادون:" يمكن أن يحدث التقدم إذا وفقط إذا أظَّهر تتابع النظريـات العلميـة فـي أي ميـدان درجـة متناميـة مـن حـل فعلـي للمشاكل.(...) في كل مرة نغير نظريـة أونـأتي بـأخرى مكانهـا، فـإن ذلك التغيير يكون تقدميا إذا وفقـط إذا كـانت الصـيغة المتـأخرة أكـثر فِعالية في حل المشاكل من سابقتها ( بالمعنى المحدد قبـل)".3 وبمـا أن لا وجود لنظرية تقدم حلـولا لكـل المشـاكل المتدفقـة فـي الحيـاة الفكرية والثقافية فإن هناك ضرورة دائمة للمقارنة بين النظريات على أساس عدد الحلول والشذوذ (انعدام الحل). فالمقياس في تقدم العلم لا يكمن في فهـم العـالم بـل فـي تقـديم حلـول لمشـاكل تلاقيها التقاليد الفكّرية في مناسبات عملية،" وبالفعل فيإن فعالية نظرية ما في حل المشاكل تتوقف على الميازان الذي تنصبه بيان

ا- عادل عوض:الإبستمولوجيا بين نسبية فيرابند وموضوعية شالمرز،ص.58.

²- المرجعالسابق،ص.59.

<sup>ُ-</sup> محمود فهمي زيدان:من نظريات العلم المعاصرإلى المواقف الفلس فية،دار النهضة العربيـة للطباعة والنشر،1982.ص.89

المشاكل التي وجدت لها حلا والتي لم تجد لها حلا"1. وفي هذا التناول فإن التقدم حاصل لكن في شكل تقنيات ووسائل إجرائية، ولا تنفذ إلى صميم فهم الواقع الطبيعي لتكشف عن بنياته العلاقية وتفسرها وتفهمها عقليا. وعليه فلا يوجد فهم أفضل من آخر ما دام العلم عبارة عن اقتراحات وفرضيات إجرائية فقط، في نظر لاوذن. وهويأتي بفرضية الأثير باعتبارها مفهوما قد حل بعض المشاكل في نطاق العلم الكلاسيكي، ثم تبين فيما بعد أن لا وجود للأثير في الواقع. ولذلك فإن الهدف الذي ترسمه التصورات الكلاسيكية للوصول إلى الصواب بالتدريج هدف طوباوي².

من وجهة نظـر هـذا التصـور الوسـيلاني لا يمكـن إقامـة تفاضـل بيـن النَّظرِّيات يقوم على أساسَ القدرة التفسيرية للوقائع الطبيعية، لأن الوقائع قد تكون مجرد مواضعات سرعان ما تتبخر على إثار تحاول مفهومي، فينفى الإطار المفهومي الجديد تلك الكائنات المنشأة التي كانت تستند لها الواقعية سابقا. ففي نظر فين فراسين: " أن ملامح التفوق التداولية تلك لنظرية ما على نظرية أخرى هي بالتأكيـد مهمـة جدا في تقدم العلم. لكن بما أن ملامح التفوق قد تظهر فيما بين صياغات مختلفة لنفس النظرية، كما يمكن أن تبرز في فشـل فعلـي، فإنها ليست تفكيرا حول ما تقوله النظرية ذاتها عما هوقابل للملاحظة "³فلا وجود لضمانة في شأن دوام منتجات العلم، لأن العلم يصنع تلك الوقائع صنعا. وإذن لا يحقق العلم تقدما من حيث البناء المفهومي والإستدلالي باعتباره كشفا عن البنيـة العلاقيـة للوقـائع، التي ليست معطاة للإدراك المباشر، بل النظرية إنشاء يلبي ظرفيات سياقية تداولية فقط. وهذا تعبير عن رؤية وسيلانية للعلم تنكر عقلية العلم التراكمية، كما تنكر واقعية أحكامه. ولـذلك يؤكـد فـن فراسن أن مطلب تفسير الإنتظام فـي الطبيعـة لا يلعـب أي دور فـي الفعالية العلمية.4

- يلاحـظ فيرابنـد أن كـل النظريـات العلميـة تعـرف صـعوبات فـي طموحها إلى التطابق مع الوقـائع، لأن النظريـة تصـنع لنفسـها مجـالا

المرجع نفسه،ص.87

<sup>·-</sup> سالم يفوت: مفوم التقدم في العلم،ص.14.

<sup>-</sup> بناصر البعزاتي:الاستدلال والبناء، بحث في خصائص العقلية العلمية،ص.241

⁴- المرجّع نفسّه، الصفحة نفسّها، 242.

تقرأ فيه ما تسلم به قبل أن تستدل عليه، إضافة إلى أن النظرية تسبق تصريحات الوقائع دائما وبالضرورة.

وانطلَّاقا منَ هذا الاعَتبار يستنتج فيرابنداً أن "لا نظرية تنفق أبدا مع المعطيات المتوفرة "، وَأَن "كلَّ نظريـة توجـد دائمـاً فـي صَـعوبة مـاً أوفى أخرى "¹، ولذلك لا مجالِ للحديث عن نقلة في التفسـير أوعـن الاقتراب من الصواب. ولا بد أن ينصب التهجم على العقليـة العلميـة بالضـرورة علـى فكـرة التقـدم لأن فكـرة التقـدم مكـون مهـم مـن مكوناتُ الخاصية العقلية في العلم² وبما أن هذا النقد عـارم ويسـتند إلى أسس تاريخية ومجتمعية، وإن التصورات الكلاسيكية تفتقد قرائن من الممارسة الفعلية للعلم، فيجب تجاوز التصور الكلاسيكي العـادي لعقلية العلم وتقديم « تصور جديد للتقدم » أمن خلال أستيعابُ الملاحظات التي أبدتها الأبحاث منـذ السـتينات مـن القـرن الماضـي. وفعلا فإن فيرابند وهويحاول نسف عقلية العلم، يـدعي " أن الأحكـام في شأن التقدم والتراجع غالبا ما تكـون اعتباطيـة"³لأن كـل المعـايير تتغير على ضوء البحث والجدال، وتبعا لذلك تتغيـر السـمات المميـزة لما يدعي وقائع. وهي فكرة عزيزة عند النزعة النسبانية الـتي تـري أن العلم لا يتغيى فهم الواقع وأن الواقع مجـرد مقولـة ميتافيزيقيـة لا يمكن التثبت منها، وهوالرأي الذي يـدعمه كـثير مـن السسـيولوجيين اليوم خصوصا أصحاب "البرنامج القوي".

نسبية التقدم:

لم يعد مقبولا عقليا أن نتحدث عن تقدم مطلق، إذ التقدم درجات بالنظر إلى أن الإختبارية (القابلية للإختبار) أيضا درجات، وهوما يجعل التقدم في الغالب متميزا عن وضع الأنشطة البشرية الأخرى فالفرضيات تخضع للإختيار، والإختبار يؤدي إلى إحقاق أوإبطال، وهاتان العمليتان ليستا مطلقتين، لأن كل فرضية تقبل التعديل والتصويب لكي تستجيب لدقائق الوقائع. وكل إحقاق لفرضية ما يلزم عنه إبطال لفرضية أولفرضيات منافسة، فيتخذ الاختبار أشكالا من التحول المفهومي قد يكون جزئيا وموضعيا وبطيئا، أوشبه شمولي وموسعا وسريعا. ويلزم عن هذه السيرورة المؤلفة للنقد

ا- آلان شالمرز:نظريات العلم،ص.97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص.88.

<sup>ُ-</sup> بناصر البعزاتي: المرجع السابق،ص.242.

⁴- المرجّع نفسُه، الصفحّة نفسها. ً

والبناء معا، أن التقدم العلمي ينجـز فِـي تلاحـم جـدلي لايتوقـف عنـد محطة نهائية.وينتج عن هذه الجدلية أن أفكارا تلقى الترحاب واخـرى تهمل بفعل اعتبارات متشعبة،من بينها قنوات النشر والتواصل. ورغم ذلك فإن فكرة كون عن الخسارة تحتاج إلى تلطيف. نعم، إن النظرية الجديدة لا تجيب عن كل ما كانت تعجز فيه وعنه النظريـة السـابقة ن لكنها تجيب عن كل ما كانت تنجح فيه، وبشـكل أدق وأفضـل إحاطـة. أما تلك المضامين التي كانت ملتصقة بالنظرية السابقة، ولم تجد في النظرية الجديدة جوابا موفقاً،فإنها لـم تكـن ملتحمـة ومندمجـة مـع السابقة باعتبارها مفاهيم وقوانين علمية، بل مانت تشكل فرضيات ملحقة موروثة وعالقة بها، ظلنت ملتصقة بالنظرية العلمية بحكم الضرورات التداولية والمقامية المتى تربط الفاعلية العلمية بالمناخ الفكرى ككـل. ولا توجـد نظريـة علميـة متخلصـة ومتحـررة مـن كـل المعتقدات الموروثة. والثنائية الحادة بين علم عادي يوفر تقدما، وتحول جذري في العلم يسبب خسارة تحتاج إلى تلطيف، فالتحولات من درجات مختلفة من المدى والحدة، ولكن لا توجد درجات قصوى.فهناك كما قال مؤرخ العلم ر.وستمن:"خطوات وسطية بين النماذج". على خلفيتها تتبلُور أجوبة "وسطية في التَجديد". والْعناصر الثقافية التي لا يعانقها العلم لا تنقر ض بالضرورة، بـل تـأتي الفلسـفة والفنون لتعطى لها كيانا بأساليب خاصة.

في نظر وليم هويل: ما يبدوا في التحولات المفهومية في العلم بمظهر "تتابع للثورات" هوفي الواقع "مسلسل من التطورات"، استنادا إلى أن "الحقائق المحصلة سابقا لا تدحض، بل تستوعب، وهي لا تنقض، إنما توسع..." كلكن سواء نظرنا إلى نموالمعارف باعتبارها "تتابعا للثورات" أو "مسلسلا من التطورات" فلا بد ان ينتج عن التطور تحول ن غير أن التحول لا يحدث بنفس المدى والوتيرة في كل المناسبات. إذلا يسير النظر العلمي في خط متصل هاديء، بل يقترح فرضيات قد تتداخل بعض تفاصيلها وتتعارض أخرى، فتعالم وتنتقد جزئيات الفرضيات على ضوء التجريب ومن خلال الاعتراضات المتلاحقة من لدن دوى الاختصاص. ولا يمكن ان تعلو فكرة ما عن

¹- Jacob O.Clavelin: Rationalité et progrès philosophiques, 2ème édition, 1989, L'âge de la science, lecture Epistémologie, paris, Olide jacobe, p.p.293-308.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Georges Canguilhem: la décadence de l'idée de progrès ,Revue de la métaphisique et de la morale,N°- 4 ,1987.p.437-454.

النقد، خصوصا عند اقتراحها الأولي، بل حتى عندما تصمد فرضية مثمرة ما امام الاختبار، فإنها تتعرض لتهذيب وترميم لكـي تندمـج مـع المعارف التي سبق التأكد من صوابها سابقا ولـي تكـون معهـا وحـدة متسقة.وفي كل الحالت التي يمكنتصورها، لا يخلوالامر من نقد وغعادة سبك للبناء العلمي أوهذا أبوبكر البرازي يببرر انتقاداته لتَّفسيرات جالينوس:" بـأن النظـر العلمـي بالـذات يسـتلزم مراجعـة التفاصيل بخلاف الحس العادي الذي يظن أن النقد لا يحتوي إلا هدما، فكتب: " وأما من لامني وجهلني في استخراج هذه الشـكوك والكلام فيها فإني لا أرتفع به ولا أعده فيلسوفا، إذ كان قد نبذ سنة الفلاسفة وراء ظهره وتمسك بسنة الرعاع من تقليد الرؤساء وتـرك العـتراض عليهم، فإنه لم تزل سنة المتفلسفين جارية بإعلاء الرؤساء والتشدد في شدة المطالبة وترك المساهلة".²ويذكر الـرازي أن أرسـطوانتقد أفلاطون، وان جالينوس انتقد أرسـطوفي الطـب والمنطـق، لأن مـن صميم عقلية البحث التجاوز وإعادة النظـر فـي المعـارف السـابقة. وانطلاقا من هذا المبدأ تراكم من الخبرة مـا يكفـي لانتقـاد جـالينوس بدوره لسابقيه.

إن الوعي المتزن بالتقدم لا يخفي أن كل مستوى من المعرفة إلا وهومحكوم بالتجاوز من طرف دينامية الفاعلية العقلية. فالنظر العلمي محكوم بالبناء الوثيق، لكن بعض العلماء يتوصلون إلى معارف جزئية في مجالات محددة، ولا يسجلون كشوفاتهم، أوأن سيرورة التواصل لا تحسن التعبير عنها مما يجعل البعض يتهمون العلماء الأقدمون بالأباطيل فينصح بعدم التسرع في اتهام المؤلفين بالخطأ".3

وتقتضي الحكمة أن على الدارس اليوم أيضا أن لا يتطرف لا في تنزيه الأقدمين ولا في الإنبهار المبالغ بالمحدثين، كما أنه لا يجب اختزال فكرة التقدم في ما يشاهد من تقنيات، موهمين أن العلم لا يشتغل إلا من أجل تطوير التكنولوجيا، إنما العم مندمج في النشاط الفكري عامة وعلى مستويات عدة.

<sup>-</sup> عإدل عوض: الإبستمولوجيا بين نسبية فيرباند وموضوعية شالمرز،ص.98.

<sup>ُ-</sup> أَبُـوبكُرُ مَحْمَـُد بِـنُ زِكُرِيـا الـرازي:الشَّـكوكُ عَلـَى جَـالينوسَ، تحقيـق مهـدي محقـق، طهـران،إيـران:مكتب المعهـد الع المي للفكـر والحضارة الإسـلامية،1372ه.ش./1413ه.ق./ 1993م،ص.2-3.

<sup>· -</sup> أبوبكر الرازي:الشكوك على جالينوس،ص.3.

لذا،ربما بدا أن تقدم العلم متعدد الأبعاد: الفهم والتفسير والقدرة على النسج من أجل توسيع العالمالـدلالي. لكُنبمـاً أن العلـمَ يَشـاركُ الفلسفة بعض أسئلتها، فلا بد ان الفهم يتزايد، وبالموازاة فــإن دائــرة الجهل أيضا تتزَّاليـد، بحكـم أن كـل تقـدم مكتسـب يرمـي فـي الأفـق بأسئلة أعوص لم يكن الباجثون ينتظرونها. إن التقدم العلم ي مطرد لكنه اختزالي نسبيا، يرسم حدودا في المضامين والصـياغات ً ويجـوز اعتبار أن واحدة من أهم علامات التقدم العلمي هوالتمكن من التنبؤ المضبوط بكثير من الظواهر الطبيعية، وهنا يكون التنبؤ تفسيرا يستبق التعـرف علـي الوقـائع. فواحـد مـن معـايير العلميـة هوتقـديم أجوبة ناجحة في ربط الظـواهر واسـتبعاد التفسـيرات غيـر الوثيقـة، وبذَّلُك كمايقولَ بـُوبر:" لكـَي يُسَـتمر تقـدم العلـم، ولكـي لا تنحـدر عقليته، لا نحتاج إلى عمليات إبطاليـة فحسـب، بـل نحتـاج أيضـا إلـي نجاحات إيجابية. علينا أن نتهيأ في مناسبات كثيرة بكيفية معقولة لأن نوجد نظريات تسلتزم تنبؤات جديدة، وبالخصوص تنبؤات لأحداث جديدة ولنتائج قابلة للإختبار جديدة، توحي بها النظرية الجديدة ولم يفكر فيها أبدا من قبل.(...) وأؤكد أنه لا يجب أن توجد تنبؤات جديــدة من هَذا ۚ النمط فُحسب، لكـن عَليهـا أن تكـون مثبتـة بكيفيـة معقولـة أيضًا في مناسبات كثيرة عن طريق السند التجريبي، إذا أريد للتقـدم العلمي أن يستمر".² وتقديم الفرضيات للمحاكمة لا بد أن يستند إلى سلطة، وليست سلطة المفاهيم وحدها هـي الـتي تقـرر فـي مصـير الفرضيات، بل الوقائع تلـزم الفرضـيات بـأن تلبـس لباسـا معينـا وأن تهذب جزئيات أحكامها، ولذلك لا يحيا العلم خارج العالم، بـل يتفاعـل مُع وقائع العالم بدون انتقطاع، يبلور الوقائع على ضوء الفرضيات ويَهذَب هذه بفعل الفرز الذي تفرضه تلك. وكما كتب "كتشر" في حق المنافية المن على أن "الطبيعة الثابتة المفترضة" ليست ضرورية، على مناهضًى الواقعية أن يقدموا صورة منافسة ذات فضائل مماثلة"3. وعلى أيّ حال فإن التسليم بواقعية الظواهر الأنطولوجية وهومن قبيل

> \_\_\_\_\_\_ ً- بناصر البعزاتي: بحث في خصائص العقلية العلمية، ص.215.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Karl R.POPPER: Le conventionnalisme Méthodologique, centre de recherche en gestion de l'école polytechnique, Jackes GIRIN, Février ,1979.p.p.214-245.

<sup>ُ-</sup> سالم يفوت: فلسفة العلم والعقلانية المعاصرة، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1982.ص.85.

ميتافيزيقا بناءة أفضل من ترك السؤال الذي قد يفتح المجال لميتافيزيقا سيئة أوأسوأ.

- يمكن ملاحظة أن التشكك في تقدمية العلم ناتج عن عزل العلم عن سيرورته التفاعلية مع الفلسفة والفنون. إذ لم يتوقف العلم أبدا عن التمفصل مع المضامين الفكرية المختلفة. وأثر العلم على تغير أسئلة الفلسفة وإبداع الفنون لا يجب أن يغيب عن الملاحظة. وعليه، فليس العلم وحده هوالذي يتقدم بل تتقدم كل الفاعلية الفكرية التي ترافقه وتندمج معه بدرجة ما. مثلا من خلال التجديد في الألوان وإدماج تقنيات وآليات هندسية وبصرية في الممارسة الفنية خلال القرن الخامس عشر، أصبح متداولا لدى الفنانين كما لدى العموم أن الفن بصدد تحقيق تقدم، حيث يتمثل هذا التقدم في إغناء الأساليب العلمي لا يعبر عن نفسه عن طريق حل مسائل تقنية فحسب، بل العلمي لا يعبر عن نفسه عن طريق حل مسائل تقنية فحسب، بل العلوم. ولكن ليس التقدم متساو هنا وهناك: فالتقدم في فروع الرياضيات بين أكثر منه في العلوم الطبيعية، وربما هو أقل في الميادين الفنية.

ولـذا يمكـن القـول أن العلـم لا يتقـدم عـن طريـق حـل المشـاكل فحسب، بل أيضا يـوفر تقـدما فـى الفهـم² والـرأي الأوثـق أن العلـم يتقـدم لأنـه يشـحذ القـدرة علـى التصـور والنسـج وتخطـي المعيـش الحسي في اتجاه الإطلال على البنيات العلاقية للوقائع وهومـا نعنيـه بالتفسير والفهم.

- ولا تقف الفاعلية العلمية عند صياغة المبرهنات والقوانين، بـل هـي محـرر مهـم للخصـوبة الفكريـة عامـة، وتشـتغل فـي خصـم تـدافع الفرضيات، في مناخ يسوده التنافس الخلاق الذي يرغم الـذهن علـى المبادرة في الإنشاء. وكما يقول كتشر: " خلال ما تتقدم تلك الحقول العلمية على (السـابقة) إذا العلمية أعلى (السـابقة) إذا نظرنا من زاوية أفهام المعيار الخارجي. وبالرغم من وجود مراحـل يمكن يدافع فيها عن سبل متنافسة في مراجعة الممارسة العلمية تحـل ذلـك بواسطة أدلـة متسـاوية الجـودة فـإن الجماعـات العلميـة تحـل ذلـك

<sup>·-</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ديلتاًي: فلسفة الحياة،ص.13

التردد -في الحسِم- عن طريق تشغيل شكل أعلى من التعقـل قابـل للإستعمال من أجل دعم نظرية من بين تلك المتنافسة.<sup>3</sup> و يجوز القول أن العلّم ينمي القـدرة علـي النسـجالمفهومي والمقارنـة بيـن الأنساق المنسوبة فيما بينها، والوقا ئع الـتي يكشـف عنهـا التنقيـب. وبقدر ما ترتقي القدرة على النسج المفهومي يشحذ النظرالعلمي أدلـة للتمييـز بيـن الأبنيـة النظريـة وتقـديمها أمـام محكمـة الوقـائع، فيتحقق تقدم في مستوى الفهم لأجزاء مهمة من الكون.

وفي الأخير:

أ- ليس النموذج كتلة مـن الأفكـار مجمـع حولهـا إجمالهـا شـاملا فـي تخصص ما، وليس التحول من نموذج إلى آخر عصيانا غيـر ذي سـند. ولا يتم التجديد في صيغة تخلص واع من نموذج معين بأتمة ثم تشييد صرح نموذج آخر يأخذ مكانه دفعة واحدة. بل النقلة عبارة عن تحول مرحلي تدريجي يمر عبر إعادات تشذيب، حـتي يتبلـور نمـوذج جديـد من خلال تمفصل الأفكار المفردة فيما بينها.

ب- كل انخراط في نموذج ما تقريبي ومتدرج ونسبي، وليس اتباعـا أعمى، إلا ناذرا، وكل ميل إلى التجديد تقريبي نسبي وتدريجي، وليس حدسا إشراقيا. ولا ينخرط المهتمون في نموذج نظري معيـن انطلاقا من نفِس الدوافع والمقاصد، لأن الفاعلية العلمية تندرج في سياق ثقافي أوسع، فتعدد الأغراض.

ج- يكشف التقدم العلمي عن مجالات تظل من قبيل المجهول، والجهل أيضا تقريبي، لأنه عادة يلحق بالمعلوم. إنما الأنساق العقديــة وحدها التي تدعي إيجاد الأجوبة النهائية عن كل شيء. فدائرة المعلوم تتسع، لكن اتساع المعلوم يكشف عن مجاهيل واسعة أيضا. والإقرار الواعي بوجود دوائر لا زالت من قبيل المجهول في حـد ذاتـه

تقدم.

د- بما أن العلم يشتغل متفاعلا مع المناخ الفكـري، فإن التقـدم العلمي يحتم تقدما أشمل. ولذا فالميتافيزيقا والفكر الديني والفنـون تعرف تقدما على سبيل تفاعلها مع التقدم العلمي.

 و- لا تنقطع الصلات بين المفاهيم المتبلورة في نطاق نموذج قديم ونموذج جديد فجاة، بل يتم الإنتقال من خلال سيرورة حوارية وتنافسية وتدافعية متشبعة. ولا يلاحظ الانفصال بين النسقين

<sup>·-</sup> البعزاتي: بحث في خصائص العقلية العلمية،ص. 247.

المفهومين الجديد والقديم إلا بعد اكتمال الانتظام الـداخلي للنسـق الجديد.

و- والأصل في خصوبة الفاعلية العقلية ليس هوالتشبت بالنموذج السائد تشبثا مانعا من إدراك الأمثلة والمعطيات المضادة، وليس هوالقفز نحوالجديد ولولم يعبر الجديد بعد عن وثاقته بما يكفى من الأدلة والقرائن، بل الخصوبة تنبع من التناول المتريث للأفكار والتحقق منها بالفحص النقدي.

# توماس كون بوصفه صاحب نزعة نسبية:

يذكر- كوهن معايير كثيرة يمكن استخدامها في تقويم نظرية ما وتحدي ما إذا كانت أفضل من منافستها، ومن بين هذه المعايير: "معيار دقة التنبؤ، والتنبؤ الكمي بوجه خاص، والعلاقة بين مواضيع الحياة العامة ومواضيع البحث العلمي المتخصص ésotériques وعدد المشاكل المختلفة المتي تم التوصل إلى حلها"، ومنها أيضا، وإن بدرجة أقل من حيث الأهمية،" البساطة، والسعة، والتساوق comtabilité مع تخصصات اخرى.

ومعابير كهده تشكل القيم التي تشتغل بها الجماعة العلمية. والوسيلة التي تتحدد بها نوعية هذه القيم " يجب أن -تكون في نهاية التحليل سيكولوجية أوسوسيولوجية. وبعبارة أخرى يجب أن تكون هذه الوسيلة وصفا لمنظومة قيم ايديولوجيا معينة، وفي نفس الوقت، تحليلا للمؤسسات التي يتم عبرها انتقال هذه المنظومة من القيم الإيديولوجية وتوارثها وتمكنها، فليس هناك سلطة أعلى من سلطة موافقة الجماعة العلمية المعينة "أ.هذه الملامح التي يظهر فالحكم بأن نظرية ما أحسن أوأسوأ من نظرية أخرى، إنما ينبغي الحكم بها تبعا لمعايير الجماعة العلمية المخصوصة، وهذه المعايير العماعة العلمية المخصوصة، وهذه المعايير العماعة العلمية المخصوصة، وهذه المعايير العماعة العلمية التي تكون فيها الجماعة العلمية، وتتجلى النزعة النسبية بصورة بارزة عند كوهن في التنبيه العلمية، وتتجلى النزعة النسبية بصورة بارزة عند كوهن في التنبيه المعرفة العلمية مثل اللغة، هي في جوهرها ملك مشترك لمجموعة علمية معينة، وإلا فهي غير موجودة. ولكي نفهمها علينا أن نعرف علمية معينة، وإلا فهي غير موجودة. ولكي نفهمها علينا أن نعرف

ا- آلان شالمرز: نظريات العلم،ص.155.

الخصــائص الــتي تنفــرد بهــا المجموعــة العلميــة الــتي تبــدعها وتستعملها". أ

إن كوهن ينكر أن يكون صاحب نزعة نسبية. فقـد كتـب فِـي معـرض رُده عَلَى هذه َ التهمةُ: "أن النظريّة العلمية الحديثة العهد أفضـل مَـنَ سابقتها، وتتجلى أفضليتها في صورة حل الألغاز داخل السياقات أوالمجالات التي تطبق فيها، وهي سياقات أومجـالات غالبـا مـا تكـون مختلفة أشد الاختلاف. وليس هذا موقفا من مواقف النزعة النسبية، بـل هوموقـف يحـِدد بـالظبط بـأي معنـي أعتقـد جازمـا فـي التقـدم العلميُ2. ويبدوا أن النتيجة المترتبة عن هذا هي كون كوهن صاحب نزعة عقلية تحدد معيارا شموليا نوعيا يسمح بتقويم المزايا النسبية للنظريات، بما في ذلك قدرتها على حل المشاكل. على أن تأكيد كوهن بأنه ليس صـاحب نزعـة نسـبية لا يبـدولي مقبـولا. إنـه يلاحـظ هوذاته أن الاعتبارات المؤسسة على القدرة على حل المشاكل ليست" إجبارية لا مـن الوجهـة الفرديـة ولا مـن الوجهـة الجماعيـة". وذلك فيمًا يخص المزايا النسبية للنماذج المتنافسة، كما يلاحظ أن "الإعتبارات الِجمالية (التي تكون نظرية جديـدة مـا بحسـبها "أنقـي" و"أنسبّ" و"أبسط" من النظريّة القديّمة) قد تكون أحيانا حاسـمة.³ الُّشيء الذيُّ يعود بنا إلى موقفُ النزعة النسبية. إن المعيار الشمولي المؤسس على القدرة على حل المشاكل يطرح مشكلا إضافيا وهومشكل إيجاد صياغة لا تتصف بالنسبية. ونظرة كوهن نفسه إلى العلم تقود إلى اعتبار مشكلة ما متعلقة بنموذج معين أوبجماعة علمية ما. والمثال المفضل هوتحديد الأوزان الذرية والجزيئية للعناصر الطبيعية، والأجسام المركبة خلال القرن التاسع عشر. فقـد أثار تحديدها الدقيق مشاكل هامة في تلـك الفـترة. وإذا انطلقنـا مـن منظُورِ القرنِ العشرينِ، قلنا إن المركباتِ الطبيعية تحتوي في نظـر الكيمياء النظريـة خلّيطـا اعتباطيـاً ليـس لـه أهميـة نَظريـة تـذكر، وهوخليط من "الّنظائر" isotopes بحيث أنّ مشروع العمـلُ المضـنيّ لكيميائي القرن التاسع عشر، كما يقول ف. صادي F.Saddy " قد ظهـر وكانه مشروع عمل يساوي في ضآلة أهميتة ودلالته العمل المطلـوْبُ

ا- عادل عوض: الإبستمولوجيا بين نسبية فييرباند وموضوعية شالمرز،ص.120

²- آلان شالمرز:نظريات العلم،ص.58.

<sup>·-</sup> المرجعالسايق،ص.59.

لتحديد الوزن المتوسط لمجموعة من القنينات بعضها مملوء وبعضها فارغ قليلا أوكثيرا".<sup>1</sup>

إِن كُوهِن وهُوغِيرُ ناكر لكون العلم يتقدم، يرفض بدون مواربة أَن

يكون هذا التقدم متجها نحوالحقيقة.

وفيما يتعلق بالإختبار بين النظريات فإن كوهن يؤكد أن المنطق لا يفرض في هذا المجال أي معيار: "ليست هناك قواعد إجرائية محايدة لاختيار نظرية ما، ولا أسلوب أوطريقة منظمة لاتخاذ القرار، إذا ما طبقت عن وعي وروية، قادت على نحوضروري ولزوما، كل فرد من أفراد الجماعة العلمية إلى اتخذد نفس القرار "كداخل جماعة علمية ما توجد قيم تصادق عليها هذه الجماعة، وتكون مرشدا وهاديا للعلماء في اختيارهم، ومن هذه القيم الدقة، واتساع مجال الصلاحية، والبساطة والخصوبة. ..الخ. فالعلماء الحاملون لهذه القيم في وسعهم أن يتوصلوا إلى اختيارات مختلفة داخل نفس الوضعية الملموسة، وهذا يعود إلى أنهم قادرون على موازنة مختلف القيم بطرق مختلفة، وعلى تطبيق نفس المعيار، على أنحاء مختلفة، داخل نفس القيم بطرق مختلفة، وعلى تطبيق نفس المعيار، على أنحاء مختلفة،

إن طموح مجال من المجالات، أوعدم طموحه إلى امتلاك الصفة العلمية ليتوقف في نظر كوهن، على معرفة ما إذا كان هذا المجال يطابق أولا يطابق النظرة التي اقترحها إلى العلم في كتابه: "بنية الثورات العلمية". إن ما يميزه بصورة جوهرية ميدانا من ميادين البحث، بالقياس إلى الحدود الفاصلة بين العلم واللاعلم، لهوفي نظر كوهن أن نعرف هل هذا الميدان قادر على أن يولد تقليدا من تقاليد العلم السوي. وكما يقول كوهن: " فإن من الصعب أن نجد معيارا آخر. ..يعلن بمثل هذا الوضوح، أن ميدانا من ميادين البحث قد صار

علما من العلوم"3.

لقد تعرض معيار الفصل بين العلم واللاعلم لدى كوهن، لنقد من طرف بوبر، لأنه يشدد بدون داع على دور النقد في العلم كما انتقد هذا المعيار من طرف لاكاتوس لكونه يهمل من جملة ما يهمل أهمية التسابق أوالتباري، بين برامج بحث أوالنماذج paradigme ، وانتقده

ا- منى فياض: العلم في نقد العلم، دار المنتخب العربي، الطبعة الأولى،1995.ص.45

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه،ص.55.

<sup>ُ-</sup> ماهر عبد القادر:الفلسفة العلمية (رؤية نقدية)، دار النهضة العربية للطباعة والنشـر، الطبعـة الاولى،1997.ص.76.

فايرباند بكون التمييز الذي أقامه كون يقـودإلى اسـتنتاج ان الجريمـة المدبرة وفلسفة أكسفورد يحق لهما أن تحملا إسم العلم.

ان كوهن مثله في ذلك مثل لاكاتوس، لا يبين أن العلم أرقب من ميادين البحث الأخرى، وإنما يفترض ذلك افتراضا. فهوفي الواقع يوحي بأن علينا متى تعارضت نظرية عقلية ما مع العلم، ان نغير هذه النظرية لا العلم الذي تعارضت معه. " فأن نفترض بالأولى أننا نملك معايير للمعقولية مستقلة عن فهمنا وإدراكنا لما هوجوهري في التقدم العلمي هوأن نفتح باب الفردوس الخيالي الواهي"أ. إن التقدير الفائق الذي يوليه كوهن ولاكاتوس على حد سواء للعلم من التقدير الفائق الذي يوليه كوهن الكاتوس على حد سواء للعلم من حيث هومثال للمعقولية، من غير تساؤل أو شك هوالذي يشكل في رأيي النقطة التي يبتعد فيها عن النزعة النسبية كما حددت خصائصها سابقا.

واستخدام لاكاتوس لكلمات مثل "الفزع المعدي" بصدد ما يقوله كوهن عن حالات الأزمة، و"علم نفس الجماهير" بصدد الثورات العلمية، فيه مبالغة. غير أن هذه الكلمات تنطوي مع ذلك على عنصر من الحقيقة، فالطريقة التي ينبغي الكشف بها حسب نظرة كوهن إلى العلم، عن القيم المؤثرة في سيرورات البحث العلمية هي التحليل السيكولوجي أو السوسيولوجي للجماعة العلمية، ومع أن التحليل السوسيولوجي يحتل مكانا هاما لدى كوهن، فإن هذا الأخير لا يقترح سوى عدد قليل من العناصر في سبيل تكوين نظرية المقبولة والوسائل غير المقبولة لبلوغ الإتفاق الجماعي. ومن جهة المقبولة والوسائل غير المقبولة لبلوغ الإتفاق الجماعي. ومن جهة النظر هذه يكون لاكاتوس قد عرف كيف يتخلص من هذا المأخذ الماخذ الماخذ الماخذ الماخذ الماخذ الماخذ الماخذ الجماعة العلمية.

إذا شئنا أن نلخص ما قلنا في هذا الفصل، أمكننـا القـول ان لاكـاتوس كان يرمي إلى إعطاء وجهة نظر عقلانية عن العلم، ولكنه فشل فـي ذلك، بينما ينكر كوهن أنه كان يرمي إلـى إعطـاء وجهـة نظـر نسـبية، ولكنه قدمها مع ذلك.

التقدم العلمي والعقلانية العلمية:

ا-المرجع نفسه ، الصفحة نفسها.

يرجع كثير من العلماء والفلاسفة التقدم في العلم إلى كون هذا الأخير يحكم التجربة كمقياس للتحقق من قضاياه (القوانين والنظريات)، وإلى تبني منهج يرفض المطلقات،الشيء الذي يسمح بتجاوز الماضي وضمان السيرورة المستمرة لحركة المعرفة والمجتمع. ليس هناك تقدم مجرد يمكن تحقيقه مرة واحدة وإلى الأبد أو يمكن اعتباره حالة مثالية تشكل هدفا نهائيا للحقيقة العلمية. فالتقدم ديمومة. بصفة عامة، هناك معياران لتعريف التقدم في العلم: المعيار الأول صدقي، والثاني برغماتي.

حسب المعيار الأول: ترتبط العقلانية في العلم بدرجة تحقق قضاياه، أي درجة تفنيدها أوتعضيدها من طرف التجربة. وهذا معيار تبنتة العقلانية الوضعانية. وإذا تم إرضاء هذا المعيار الصدقي، فينبغي العمل على التقليل من المفاهيم لتحقيق وحدة في المنهج، ووحدة في العلم. التقدم إذن هوتحقيق هذه الأهداف. لقد كان الوضعانيون المناطقة يهتمون بالصياغة المنطقية لبنية العلم، ويهملون الجانب الأنطولوجي من القضايا العلمية. كان هؤلاء الفلاسفة يفصلون التقدم العلمي عن التراكم الزمني للإختراعات والإكتشافات، ويعتبرون القدرة على الرد إلى الأبسط هي مقياس التقدم.

أدى هذا التصور للتقدم سواء في العلم، أوفي الميادين الإجتماعية إلى ما يسمى اليوم " بالفلسفات النسبانية " و-الإبستمولوجيات اللاعقلانية -. لقد تبين أن مقياس الصدق أو(القابلية للتحقق) لا يضمن العقلانية في العلم، بل أدى تداوله إلى نوع من اللاعقلانية. وفي هذا الصدد ظهرت محاولات كثيرة تهدف إلى إعادة النظر في مفهوم التقدم في العلم ومفهوم العقلانية العلمية، نذكر من بينها تلك التي دافع عنها توماس كون (1983) ولاكاتوس (1770) وفيرابند (1979) ولاودن (1977) وغيرهم.

لم تعد الحقيقة العلمية مع هؤلاء الفلاسفة تخضع لمعيار الصدق، فلا حاجة إلى معرفة هل القوانين والنظريات العلمية صادقة أم لا، وهل هي قابلة للتحقق أم لا، لكي يتقدم العلم. فالعلم حسب "لادون" نشاط فكري يهدف إلى حل المشاكل، بغض النظر عن صدق أوتصديق قضاياه. وهذا هوالمعيار الثاني للتقدم في العلم.

يعرف المدافعون عن هذا المعيار الثاني التقدم في العلم بكونه القدرة على حل المشاكل على أساس أن تكون هذه الحلول مقبولة

#### الفصل الثالث:

## الرؤية النقدية والمستقبلية للتقدم

تجريبيا. وكلما تراكمت الحلول وتزايدت القدرة على حل المشاكل كلما تقدم العلم. لا يعني هذا أن الحلول المتي تمت صياغتها في فترة زمنية معينة سوف تبقى صالحة لكل زمان. ليست هناك حلول مطلقة، وهذا ما يفسر ظهور ثورات في العلم. هناك استمرارية في القدرة على الحل، ولكن هناك قطيعة بين النماذج أو التقاليد العلمية. فالتقدم في العلم في الحلول المقبولة تجريبيا، بل قد يتم التعبير عن التقدم في العلم بقفزات أوثورات على المفاهيم والبنيات العقلية القديمة. بالنسبة ل: "كون" و"لاودن"، إذا أخذنا العقلانية العلمية بمفهومها الوضعاني فسوف يصبح العلم لا عقلانيا. لهذا ينبغي تقديم نموذج جديد للعقلانية العلمية وبالتالي لتقدم العلمي.

يعتبر هذان الفيلسوفان الوحدة الأساسية للتطور في العلم هي المشكل المحلول. وهدف العلم هوحل أقصى ما يمكن من المشاكل التجريبية والتقليل ما أمكن من المشاكل المفاهيمية. ففكرة التقدم تقاس بدرجة فعالية النظريات في حل المشاكل في ميدان معين. ويعرف لاودن العقلاني بقوله:" بأنه هوكل عمل أواعتقاد باستطاعته تقديم مبررات صلبة لصالحه. وهذه المبررات الصلبة بالنسبة للعلم هي حل أكبر قدر من المشاكل التجريبية. وهذا

هوالتقدم بعينه.

يهدف "لأودن" إلى بيان أن خواص التقدم في العلم تتجاوز الزمن والثقافة لأنها قابلة للتطبيق سواء على الفكر ما قبل التاريخي، أوعلى القرالحديث. معنى هذا أن النموذج الذي يقدمه "لاودن" قابل للتطبيق بشكل مطلق. فالتقدم معناه "التكيف" مع الوسط، والعلم هوالصورة الأكثر ملائمة لهذا التكيف، والسلوك العقلاني هوبالضبط القدرة على التكيف.

يتضح مما تقدم أن التعريف الذي قدمه "كون ولاودن" للعقلانية العلمية، وللتقدم العلمي، تعريف هش. والسبب هوكون هذا التعريف مؤسسا على تمييز كلاسيكي بين مفهومي المشكل والحل. فإذا رجعنا إلى تاريخ العلم نفسه، فسوف نجد أن عددا من الحلول أصبحت بدورها مشاكل، فما نعتبره حلا لمشكل قد يكون مشكلا أعوص في حاجة إلى حل جديد. أضف إلى ذلك أن إبعاد مقياس الصدق والتحقق في تعريف العقلانية العلمية وتبني

المقياس البرغماتي قد يودى إلى رد العلم إلى وسيلة لتحقيق منفعة. وهنا يصبح الباب مفتوحا أمام كل الايديولوجيات المصلحية والذرائعانية التي تنفي العقل والأخلاق.

صحيح أن إقامة الحقيقة العلمية على الصدق المنطقي أوالصدق التجريبي مسألة تنسف العقلانية العلمية بمفهومها الكلاسيكي، ولكن المقياس البرغماتي نفسه غير قادر على الصمود. ناهيك عن كونه ليس الوحيد الممكن. لماذا لا نتبنى على سبيل المثال المقياس النفسي لصدق القضايا العلمية ؟ الذي نادى به فلاسفة مثل (هيوم) منذ بداية القرن 18 م، ولماذا لا نودع العقلانية العلمية نهائيا على الطريقة التي يقترحها فيرابند ؟ وهكذا فإن الإجابة عن هذه الأسئلة صعبة، وبالتالي فإن مشكلة العقلانية في العلم، ومشكلة التقدم العلمي بشكل عام تبقى مطروحة بحدة.

-<u>تقىيم:</u>

يقرر غالبية فلاسفة العلم أن أي تقدم علمي يعتمد على إمكانية مِقارِنة النظريات العلمية وتقديم إحداها على أخرى، وذلك لاعتقادهم بأن النظرية لابد وان تكـون متسـقة مـع كـل النظريـات المسـتخدمة بالفعل في هذا المجال، ومن هنا أصبح شرطا ضروريا لتنـاول التقـدم العلمي مقارنة النظريات. وإلى هذا التناول يـذهب دعـاة التجريبيـة المعاصرة. إلا هناك من دعا إلى القول بـأن التقـدم العلمـي لا يـأتي عبر مقارنة النظريات، بل النظريات العلمية المتعاقبة في جوهرها لا قياسية. بمعنى أن النظريات العلمية والتي تحل واحدة منها محل الأخرى كيانات نظرية، لا يمكن مقارنتها على أسـاس أن كـل منهـا يستخدم الألفاظ عموما والمصطلحات خصوصا بمعان مختلفة عين بعضها تمام الإختلاف، والمثال الشهير الذي يستشهد به فيرابند فـي هذا الصدد هوأن المقارنة بين الميكانيكا النيوتونية ونظرية النسبية من الأمور المستحيلة، ذلك لأن الحدود التي تستخدم في كلتا النظرتين قد تكون واحدة، ولكنهما يشيران إلى شيئين مختلفين في كل نظرية ً. فمعنى الحدود كالكتلة والقوة والمكان والزمان يختلف بصورة حاسمة في الميكانيكا النيوتونيـة عنـه فـي النظريـة النسـبية، والسبب في هذا يعود إلى أن كل هذه الحدود تشير إلى ثوابت

<sup>ً-</sup> خالد قطب: العقلانية العلمية، دراسة في فلسفة فيرابند،القاهرة،1996،(رسالة ماجستيرغير منشورة)،ص.141.

أومطلقات عند نيوتن، أما في نظرية النسبية فتشير إلى متغيرات تتحدد وفقا لإطارالمرجعي Frame of reference الذي يتم التعامل معها فيه، هذا يعني ان الحدود النظرية غير متوافقة، وهذا في حد ذاته كاف للمباعدة بين النظريات العلمية التي ترد فيها تلك الحدود بما يؤسس درجات اللاقياس.<sup>1</sup>

فبالنسبة لفيرابند إذن لا يستقر معنى عبارة أولفظ نهائيا: " المعاني نتائج مواضعات، وللذلك ليسبت فكرة كون نظرة بسيطة تستطيع التقرير في شأن تأويل العبارة الملاحظية لا واقعية فحسب، إنها مستحيلة من حيث المبدأ". ولا تقبل العبارات تصنيفا مسبقا ولا حتى تأويلا محددا مرة واحدة. فما يتفق عليه متدالون في شروط معينة سرعان ما يختفي في شروط أخرى، وكأن الدلالة في ثورة مستديمة. وبما أن المعتقدات متعددة ومتعارضة، فلا بد أن تتعدد وتعارض تأويلات المفردات والعبارات.2

إن موقف أصحاب التغير الجذري في المعنى متمثلاً في فيرابند، وغيره يبدأ معلنا إحدى النقاط المهمة في تصوره للعلم وهي أن المصطلحات ليس لها معنى منعزلة عن السياق الذي ترد فيه، ويتصور عدم القابلية لقياس من منطق أن المصطلحات والمفاهيم وعبارات الملاحظة التي تستخدم هذه المفاهيم تتوقف جميعها على السياق النظري الذي ترد فيه. ذلك لأن معنى أي مصطلح يعتمد على السياق النظري أوالنظرية التي يتخذ فيها موضعاً.

وفقا لرأي فيرابند فإن تقديم نظرية جديدة يتضمن تغيرات في النظرة فيما يتعلق بما هوملاحظ، وأيضا بما لم يلاحظ بعد من ملامح العالم، ويستتبع هذا تغيرات مناظرة في معاني أكثر الحدود المستخدمة في اللغة. وهنا فإن موقف فيرابند يتكون من فكرتين رئيسيتين: الأولى: فتتمثل في أن التأثير الشامل للنظرية العلمية يبدوأعمق بكثير مما يتصور أصحاب الاتجاهات الكلاسيكية. وفقا لهذا، فإن النظريات العلمية تعد بمثابة طرقا في النظر إلى العالم.

ا- المرجع نفسه،ص.142.

<sup>·-</sup> بناصر البعزاتي: الإستدلال والبناء،المرجع السابق،ص.284.

<sup>·</sup> ماهر عبد القادر:فلسفة العلوم الطبيعية، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية،1990،ص.112-- 12.

وتبني هذه النظريات يؤثر على اعتقاداتنا العامة وتوقعاتنا، ويؤثر أيضا على خبراتنا وتصورنا للواقع الخارجي.  $^{1}$ 

وأما الثانية، فتتمثّل في آن نظرياتنا قابلة للإختبار، وأنها ترفض بمجرد ما يتضح أنه لا يتضمن النتيجة التي نتنبأ بها. ولشدة هجوم فيرابند على العلم يعلن بجرأة " أن موضوع عدم قابلية النظرية العلمية للقياس المتكافيء ليس موضوعا فلسفيا، كما يظن البعض، بل موضوع علمي، وغالبا ما يكون موضوعا ناجحا، وأن الهجوم العام على هذا الموضوع لا يعني الهجوم على وضع فلسفي، بل هوبالأحرى هجوم على العلم ذاته. 2

ومعنى تغيير النظرية هوأن موضع الحد يتغير بالنسبة للحدود الأخرى، وبالتالي يتغير المعنى. كذلك فإنه إذا كان علينا أن نتبنى نظرية علمية جديدة، فهذا يعني ان نعيد تحديد أدوار les roles الحدود النظرية الملاحظة .وهذا التغير من وجهة نظر "هانسون" و" فيرابند" و"كون" و"تولمن" إنما يكون جذريا Radicale في المعنى ، بمعنى أنه سوف يستبعد مقارنات مهمة بالنظريات المختلفة من خلال الرجوع لنوع ما من المشاركة في المعنى للحدود المستخدمة، على أساس مغ، أوليست على اتفاق مع، أوهي بديل، أومنافسة، أوترتد إلى،أومشتقة من، أوأفضل من، أوالأكثر قبولا من نظرية أخرى، فهذه المقارنات ليست ممكنة الرجوع إلى معاني الحدود المستخدمة، المالواردة في النظريات المختلفة لتستخدم كأساس للمقارنات، ولذا فإنهم يستندون إلى المبدأين الآتيين:

**الُمْبِدَأُ الأُولُ**: أن معنى أي حد علمي يعتمد على السياق النظـري الذي يرد فيه.

المبدأ الثاني: أن معنى أي حد علمي يرد في نظريـة سـوف يتغيـر جذريا إذا تعدلت تلك النظرية.3

والشّيء الضروري الذي نريّد أن نؤكده فيما يتعلـق بهـذين المبـدأين، أن فلاسـفة العلـم الـذين يأخـذون بفكـرة المعنـى الجـذري المتغيـر،

ا- خالد قطب:العقلانية العلمية،المرجع السابق،ص.ص.1333-134.

<sup>·-</sup> آلان شالمرز: الإبستمولوجيا بين نسبية فيرابند وموضوعية شالمرز،ص.99.

<sup>·-</sup> ماهر عبد الُقَادر:فلسفة العلوم الطبيعية،المرجع السابق،ص.ص.أُ122-122.

يزعمون أن قبول المبدأ الأول يفرض علينا ضرورة قبول الثاني. لكـن فيرابند يرى خلافا لذلك.

فالمعنى ليس وظيفة للتكوين الفيزيائى للحدود فحسب، لأنه يمكن النظر للمعاني على أنها نسبية بالنسبة لنظرية ما معطاة، ومن ثم فإن هذا الفهم لا يفرض علينا أن نوافق على اعتقادهم بأن الحدود في النظريات المختلفة لا تشترك في المعنى نفسه، لأنه ما دامت المعاني تعتمد على السياقات النظرية، فلا ينتج عن ذلك أن المعاني ذات علاقة تناظر واحد في السياقات النظرية، حيث لا يشترط أن تكون كل علاقة تناظر واحد- بواحد، ومن ثم فإن المبدأ الثاني لا ينتج من الأول.

إذن فالحالة العادية عند فيرابند في الدلالة هوالتغير المستمر وليـس الاستقرار. ويحاول فيرابند من خلال مذهب المعنى الجـذري للتغيـر أن يثبت فكرته الأساسية من واقع النظر في النظريـات العلميـة ومـا تنطوي عليه، ولذا فإنه يضع بعض الحجج الأساسية الـتي يحـاول مـن ثياياها أن يثبت وجهة نظره فيما يتعلق بالتطور النظري داخل العلم، أوبمعنى آخر في معاني الحدود ذاتها، وهذه الحجج هي:

الُحجة الأولَى: معنى أي حد علمي ولَيكن) (S يتغير جدريا إذا دخل في علاقات أساسية مختلفة مع حدود أخرى.

معنی أي حد علمي يرد فيها قد تغير جذريا.

الحجة الثانية: بنّاءا على هذا فإنه إذا تعدلت النظرية(T) فمعنى أي حد علمي يرد فيها قد تغير تغيرا جذريا.

تشبه النتيجة التي توصلُنا إليها إلى حد كبير الـرأي القائـل بـأن أي تعديل في النظرية (T) قد تغير تغييرا جذريا²

إن المشكلات التي ناقشناها الآن إنما نشأت من تصور "كون" و"فيرابند" للقدر الذي ينسب للإختلاف في المعنى داخل النظريات العلمية، فهما معا يذهبان كما يشير إلى ذلك "شابير" إلى أن أي حدين يردان في نظريات مختلفة يجب أن يكون لهما المعنى نفسه، أويجب أن يختلفا اختلافا جنريا وتاما. ولكن كما اتضح لنا أنه لا يمكن الأخذ بهذه النظرة تماما، لأن الحد يستبقي جنزءا من معناه القديم رغم أنه قد تغير، لكن هذا التغير لم يكن جنزيا. ربما وجد

<sup>-</sup> ماهر عبد القادر: فلسفة العلوم الطبيعية،المرجع السابق،ص ص.123-124.

² - المرجع السابق،ص.127.

فيرابند أن مواقفه السابقة تثير بعض المشكلات المنطقية والصعوبات فيما يتعلق بفهم التغيرات العلمية على المستوى النظري، فاندفع يكتب مقالا جديدا حول "معنى الحدود العلمية" يعدل فيه من آرائه السابقة بصورة تتفق مع فهمه لما يثيره موقف المعنى الجذري المتغير، لكنه مع هذا لم يستطع أن يتخلص تماما من متناقضات ومشكلات موقفه السابق. 1

إن رفض موقف المعنى الجـذري المتغيّر على النحوالـذي قـدمناه يكشـف المسـوغات المنهجيـة الـتي تجعلنـا نرفضـه داخـل فهمنـا للنظريات العلمية.

فالتغير المستمر وعدم الاستقرار أدى إلى نتائج واعتراضات محرجة بشأن موضوعية العلم. ومن اهم وأخطر هذه الاعتراضات المنهجية التي يمكن أن نثيرها أمام وجهة نظر أصحاب المعنى الجذري المتغير ما يلى:

- أنّه إذا كـان هـذا المـذهب صـحيحا فلـن يمكـن اختبـار أوتكـذيب أي نظرية علمية عن طريق الملاحظات أوتقارير الملاحظة.

- أنه إذا كان مذهّب المعنى الجذري المّتغير صحيحا إذن فلـن تنـاقض نظرية علمية أخرى.

- أنه إذا كان مذهب المعنى الجذري صحيحا، إذن فسيصبح كل عالم من العلماء معزولا عن غيره، وسيعيش في نسق المعاني الذي يكونه لنفسه فحسب، وبالتالي فسوف تكون المعاني مختلفة بين العلماء داخل الحقبة العلمية الواحدة، وبالتالي لمن يمكن لعالم من العلماء أن يتوصل لفهم نظرية أواكتشاف علمي آخر خلال التحول العلمي، طالما أن المعاني التي يستخدمها كلا منهما مختلفة، ومعنى هذا أن الاتصال بين نسق علمي وآخر سيكون مستحيلا، وهنا فإن العلم سوف يفقد خاصية الإتصال بين الأنساق العلمية المتتابعة. ويترتب على هذا أيضا أن النقاش المثمر والمفيد الذي يدور عادة بين العلماء الذي يدور عادة بين العلماء الذي يعتنقون نظريات مختلفة سيفقد من أساسه.

لذا يقف بعض الدراسين ضد فكرة التغير الجذري للدلالة، لأنها تؤدي إلى إقرار بتعذر التواصل والمقارنة الواضحين بين الأفكار، وتتهدم كثير من المميزات العلم بذلك، مثل خاصية الموضوعية. يرفض "

ا- المرجعالسابق،ص.ص.128-129.

<sup>--</sup> ماهر عبد القادر: فلسفة العلوم الطبيعية،المرجع السابق،ص ص.123-124.

# الرؤية النقدية والمستقبلية للتقدم

كوردج" الفكرة لأن لها" نتائج منهجية غير مرغوب فيها"، حيث كتب:" من غير المعقول افتراض أن التحولات العلمية تفرض تغيرا جذريا في دلالات الحدود المستخدمة الذي يمنع مقارنة النظريات المختلفة عبر الارتكاز إلى الدلالة المشتركة"<sup>1</sup>.

وإذاً كان لا يُمكن العودة إلى التصورات التقليدية التي تأخد بفكرة ثبات الدلالة، فليس من الضروري الارتماء في أحضان دعوى "التغير الجذري للدلالة". إن الأنساق العلمية أقل تعرضا لتضارب التأويلات من الأنساق الفلسفية. فلا زالت مفاهيم وقوانين ونظريات علمية كثيرة تتداول بالدلالة نفسها تقريبا، رغم مرور زمن عليها. إذن لا يمكن أن تظل الدلالة ثابتة تماما، لكن تغيرها ليس جذريا، إذ هو قابل للقياس نسبيا. 2

والآن يمكننا أن نقيم آراء ( فيرابند وكون وهانسون وتولمن) وننظر لهذه الآراء من خلال النسق العلمي وابستمولوجيا العلم، فهذه الآراء جميعا لا تسلم من النقد على الأقل في أربع نقاط أساسية: الأولى، أن آراء هؤلاء تحول بين العلماء ومراجعة اعتقاداتهم وفقا للنسق العلمي، وبذا يصبح من المستحيل التوصل لإنجاز علمي حقيقى. الثانية، أن هذه الآراء أيضا تمنع النظرية العلمية بعد الثورة العلمية من أن تشكل بديلا مهما للنظرية العلمية قبل الثورة العلمية. الثالثة، أن وجهات نظرهم مليئة بالمشكلات المتعلقة بكيفية تداخل النظرية مع البيئة العادية لتنتج العالم. أما الأخيرة، فإنه إذا كانت وجهات النظر المعروضة صحيحة فلن يمكن اختبار أي نظرية أوتكذيبها عن طريق الملاحظات. 3

أما المشكلة التي تتصل بآراء (فيرابند وهانسون وكون وتولمن) فهي أنه إذا كان هؤلاء على صواب، فلا بد وأن ينتج عن موقفهم أنه لن توجد نظرية علمية يمكن اختبارها أوتكذيبها عن طريق الرجوع للملاحظات، ذلك أنه وفق رأيهم فإن الافتراضات المسبقة على الملاحظات سوف تكون طوع الجزئيات العلمية في أي وقت. ولكن الملاحظات وتقاريرها لن تفضي إلى الرفض العقلي للنظرية

ا- عادل عوض: الإبستمولوجيا بين نسبية فيرابند وموضوعية شالمرز،ص.48.

<sup>--</sup> بناصر البعزاتي: الإستدلال والبناء، المرجع السابق،ص.285.

<sup>·-</sup> المرجَع نفسَه، ص.أ286.

العلمية، ولا إلى القبول العقلي للنظرية الجديدة والاتجاه الثوري فـي العلم.1

التغير النظري ومفهوم التقدم:

نتوصل هنا إلى أهم نقطة في فلسفة فيرابند العلمية، ففي غياب الحكم المقارن على النظريات ارتكازا إلى الخبرة واستنادا إلى النظريات القائمة، كيف يحدث التغيير النظري ؟ وكيف يمكن إحراز التقدم؟ ذلك ما سنحاول العثور له عن إجابة فيما يلي، غير أنه ينبغي أن نهييء أنفسنا منذ البدء بألا نجد طريقا سحريا سلسا يقودنا إلى التغير النظري، ومن ثم، التقدم، فالأمر أكثر تعقيدا عند فيرابند. ويذكر فيرابند أنه ليس أول من أدرك صعوبة الانتقال وتعقيده، فقد أدرك" بيكون" قبله أن التغير العلمي يتطلب إعادة تشكيل ليس فقط لقدر من الأفكار بل لنظرية عالمية جديدة. ويرى فيرابند أنه لإحراز الانتقال يجب الخروج عن - العقلانية ومفاهيمها - المنهج والخبرة واللغة.

يرى فيرابند أن العقلاني المدرب جيدا يسير على نهج المعايير الـتي تلقنها، ويظل على ولائه لها بغض النظر عن مـدى الاضـطراب الـذي تعانيه ويعجز عن إدراك أن ما يعده " صوت العقل" ليس سوى وضع النتيجة أمـام السـبب. وكمـا سـبق أن أشـرنا فلـن تتـوافر الظـروف حسبما تطلعنا الشـواهد التاريخيـة الـتي ينبغـي فيهـا إقصـاء قواعـدنا الأكثر ليبرالية. فكثير من النظريات التي على الساحة اليوم لم تكـن لتوجد دون الحكم المسبق والعاطفة والخيال والأخطاء والعناد، وأيضا يعـد شـرط الاتسـاق عقبـة أساسـية أمـام الانتقـال، لأنـه يبقـى علـى النظرية الأقدم وليس الأفضل كما ذكرنا.

عند ميلاد نظرية جديدة سرعان ما يحدث الصدام مع (الخبرة-الملاحظات- والتجارب) ورأينا الدواعي التي يذكرها فيرابند لإجابته الصارمة بالنفي عن تساؤلنا هل تصلح الخبرة حكما على النظريات ؟ فيرى أن العلماء ذوي النزعة التجريبية سرعان ما يقيمون نزالا غير متكافيء بين الأطروحة الجديدة والوضع الراهن ويعلنون بتشدق بأنها لا تتفق مع الوقائع والمباديء السائدة أوبلغة توماس كون "النموذج

ا- آلان شالمرز: نظريات العلم،ص.120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه،ص.121.

<sup>-</sup> عادلُ عوض:الإبستمولوجيا بين نسبية فييرابند وموضوعية شالمرز،ص.102.

الإرشادي" وهم محقون في هذا بالطبع، لكن ليس بالمعنى الـذي يقصدونه ففي المرحلة المبكرة للتطور يشير هذا التعارض إلى الاختلاف فيما بين القديم والجديد، ولكن لا يشير إلى أيهما أفضل. وفيرابند يرفض هذا النوع من الحكم اللذي يفترضَ سلفاً أن طرفى  $^{1}$ التنافس يواجه كل منهمـا الآخـر، وكـل منهمـا متمتعـا بكافـة حقـوقه ولكن في غياب المعايير المنطقية والخبرة كيف نقيم مقارنة عادلةً؟. يجيب فيرابند بأن الخطوة الأولى هي ضرورة الإبقاء على الكوزمولوجيا\* حتى يتم استكمالها بالعلوم المساعدة الضـرورية، وأن نبقي عليها أمام الوقائع المفندة الواضحة والصريحة، وقد نحاول تبرير ذلك بقولنا أن الملاحظات النقدية إما غير ذات صلة أوأنها وهمية، غير أننا لـن نتمكـن حينئـذ مـن تفسـير ذلـك بسـند موضـوعي واحد. ويشبه فيرابند هذه الخطوة بالرجوع خطوة إلى الخلف حيث يتم تنحية الشواهد ذات الصلة المفندة لها جانبا.² فـالإجراء المشـروع عند فيرابند حينما يحدث التعارض بين الخبرة والنظرية الجديدة لا يكمن في التخلي عن النظرية، وإنما تناسى الصعوبات وعدم الحديث عنها والِتصرف كما لوكانِت النظرية خالية من الأخطـاء. فـالمرِء يقـر ضمنا بأن النظرية في مأزق، غير أنه يصوغها على نحو يوحي بأن مبدأ جدیدا ثم اکتشافه.³

وعند هذا الحد لن يكون بوسعنا سوى تقديم إيماءات لفظية، لن يمكننا طرح تفسير مقنع حينئذ ودعوة رقيقة للمشاركة والإسهام في تطوير الفلسفة الجديدة. وتبدأ حقبة جديدة في تاريخ العلم بالرجوع خطوة إلى الخلف. إلى مرحلة أسبق عندما كانت النظريات أكثر غموضا وأقل في محتواها التجريبي، وهذه الخطوة ليست عرضية بللها وظيفة محجدة، فهي أمر ضروري متى أردنا تجاوز الوضع الراهن، حيث إن ذلك يتيح لنا الوقت والحرية المطلوبين لتنمية الرؤية الجديدة. ومن أجل إيجاد العلوم المساعدة المطلوبي للعلم حينئذ فروض عينية، أوإيجاد صلات عينية، والمحتوى التجريبي للعلم حينئذ

ا- المرجعالسابق،ص.103.

<sup>-</sup> نادراً ما يستعمل فيرابند لفظ نظرية ولكنه أحيانا يسميها كوزمولوجيا، أديولوجيا، رؤيـة، وجه ة نظر، أطروحة متفلسفة.

<sup>-</sup> آلان شالمرز:نظريات العلم،ص.79.

<sup>·-</sup> المرجع نفسّه،صَ.80.

يتم تقليصه لحد بعيد. وفي هذه الحالة تبدوالنظرية الجديدة جذابة لبعض البشر، فلقد أصبحت تكتسي ببعض التأييد التجريبي والنظري - تأييد جزئي- وطالما توفر هذا الدعم والمعقولية الجزئيان للبدء في نهج جديد، وطالما أن البدأ في هذا الإتجاه الجديد يعني اتخاذ خطوة إلى الوراء، وفي حقيقة الأمر هي خطوة إلى الأمام تبعدنا عن طغيان الأنساق النظرية شديدة الإحكام، فكما أن المرء لا يولد ناضجا، كذلك المعرفة. ومع ضرورة اتخاذ خطوة إلى الوراء إلا أنه كيف تقنع الناس بأن يتبعوا مسلكنا ؟ وكيف نجذبهم بعيدا عن نسق محدد ومصقول وناجح تجريبيا؟ وكيف نحول ولائهم إلى فرض غير مكتمل وغامض؟ فروض تتوالى على معارضته، ملاحظة تلوى الأخرى، متى جعلنا جل همنا ما تؤكده حواسنا؟ وكيف نقنعهم بأن نجاح الوضع الراهن ما هوإلا مظهري؟.1

يفيض فيرابند في الحديث على أن مثل هذا الانتقال لن يتم باتباع أساليب عقلانية (كالبراهين مثلا) فلا يتوفر حتى هذا الحين سند موضوعي واحد، بل على العكس تماما فالولاء للأطروحة الجديدة لا يتأتى إلا باتباع أساليب غير عقلانية مثل العاطفة والفروض العينية ، واللجوء إلى أحكام مسبقة من شتى الأنواع فيقول: "نحن بحاجة لتلك التقنيات غير العقلانية من أجل الإبقاء والدفاع عما ليس سوى حتى الآن إيمان أعمى ريثما يتم إيجاد العلوم المساعدة والوقائع والبراهين التي تحيل هذا الإيمان إلى معرفة راخسة وموثوقة. 2

ويرى فيرابند أن على المرء أن يتوقع أن التغيرات الجانحة في البيئة الفيزيقية وكذا الحروب وتحطم أنماط أخلاقية والثورات السياسية تستثير ردود الأفعال بما فيها أساليب الإقناع. والآن إذا ما سطعت أحداث تؤدي بنا أيضاإلى أسباب معاكسة ؟ وإذا غدت وسائل الإقناع القديمة أضعف مما ينبغي ألا يصلح هذا سببا يدفع هؤلاء إلى هجر مسكانهم المتصدعة أوتبني وسائل هي في الوقت ذاته أقوى وأقل نصيبا من العقلانية ؟ ( إنه من العسير وربما المحال مقاومة أساليب غسيل المخ الذي يفعله الإقناع ) حتى أكثر العقلانيين تزمتا سيتوقف

ا- بناصر البعزاتي: الإستدلال والبناء،ص.285.

<sup>-</sup> ينظر ُفيرابنَد إَلَى الفروض الَعينية باعَتبارها غير عقلانية فيقول: تتوفر الظروف حيث يغـدومن الأفضل طرح أوتطوير أوالدفاع عـن فـرض عينـي أوفـرض يتعـارض مـع نتائـج تجريبيـة موثوقـة ومقبولة على نطاق عام- راجع الفروض العينية-.

<sup>·-</sup> عادل عوض: الإبستمولوجيا بين نسبية فيرابند ومضوعية شالمرز،ص 98.

قسرا عن إعمال العقل ويلجأ إلى العاطفة، ليس لأن بعضا من الأسباب التي آمن بها لم يحالفها الصواب، بل لأن القدرات السيكولوجية التي جعلتها قادرة على التأثير على الآخرين قد اختفت. أ

وحينما نعمد إلى وصف التطورات من هذا القبيل بوجه عام،فإنه يتحتم علينا النظـر إلـي صـيغ الخطـاب القائمـة، الـتي لا تتسـع لهـذه التصورات، والتي يجب الخروج عليها وإعادة صياغتها وصهرها في أنماط جديدة كي تتلاءم مع المواقف المستجدة، فدون الخـروج علـي اللغة لا سبيل لأي كشف أوتقدم. فهذا هوالتحول المفاهيمي الجــذري والذي يفترض رؤي عالمية جديدة ولغات مبتكرة قادرة على التعبير عنها، وأن تشييد مثل هذه الرؤية وتلك اللغة المطابقة لهي عملية تستغرق زمنا، وأن مصطلحات تلك اللغة لن تكتسب الوضوح إلا بعـد أن تتقدم هذه العملية لدرجة ملائمة حتى يصبح كل لفظ من مفرداتها مركـزا لخطـوط عديـدة تربطـه بالألفـاظ الأخـري، كمـا أن الجمـل والقاضايا الفكرية والتخمينات والتي تبدوغامضة في بدايـة الأمـر لا تفتيء أن تكتسب الوضوح التام بعد إجراء تلك الارتباطـات، وفيرابنـد هنا يطالبنا حيين النظِّر لَأُطروحية فكُريية جديدة بالإندماج في لغية المستقبل وذلك باستخدام ألفاط غير مفسرة وجملا ليس لها قواعد استخدام واضحة حتى ذلك الحين تماما كما يبدأ الطفيل في استخدام الألفاظ دون استيعاب مضامينها، والذي يكتسب معانيها بعد فترة طويلة من استخدامها. بالطريقة نفسها تماما نجد مبتكر رؤية عالمية جديدة (وفيلسوف العلم الذي يسعى لفهـم هـذا الهـواء هـذا الهواء الذي يتلفظ به هووأصحابه لدرجة تعطي المعنى لكل أجزائه<sup>.2</sup> في هذا السياق فقط تنشأ طبقة متحررة فيغدولها العلم الذي تقـدمه المدارس ومناهجه ونتائجه وحتى لغته - اللاتينية البربرية التي تلـوك بها ألسنة المدرسيين- والتسلط العقلي للعلم الأكاديمي سرعان مــا يتم عدها غير ذات جدوي، مما يسهم في الحد من تأثيرها على عقول هؤلاء الذين يؤازرون االرؤية الجديـدة. فالبـدائل هـي السـبيل الأوحـد للكشف عن أخطاء النظريات الشاملة. يطلعنـا الـتراث حسـبما يـري

ا- المرجع نفسه،ص.99.

<sup>--</sup> عادلَ عوض: المرجع السابق،ص.47.

فيرابند على أن هذا الإجـراء( التغيـر النظـري أوالتقـدم) أمـر متكـرر ويحدث متى قدح الباحثون زناد خيالهم في اتجاهات جديدة. $^{1}$ فَهذا الانتقال لا يحده منطِّق وَلا خبرة ، وأن الباحثين البارزين غالبا مـا يتخطون الحدود المقبولة على نطاق عريض، وهنا تكون الخطوة الأولى. فالتقدم يمكن إحرازه فقط كما يقول فيرابند" إَذا تم النظّر إلى القسمة بين ما ينبغي أن يكون (الميثودولوجيا) وما هوقائم (الممارسة الفعلّية) بوصفها وسيلة مؤقتة أكثر منها خط حدودي فاصل.² وكما أسلفنا فإن فيرابنـد يؤكـد دائمـا أنـه لا يرسـم طريقـا سحريًا يقُود إلى التقدِم، أيقُول: " إن استعمالي المتكرر لكلمات متَّل تقدم وتطور، لا يعني أنني أزعم معرفتي عما هوصالح وطالح في العلوم، وأنني أسعى لفرض رؤيتي على القـراء، فكـل أمـري لـه أن يقرأ هذه الكلمات بأسلوبه الخاص، وطبقا للتقاليد التي يتبعها وعليــه فإن التجريبي يرى التقـدم بـأنه انتقـال إلـي نظريـة تحـوي اختبـارات تجريبية مباشرة لمعظم الفروض الأساسية ( ويرى البعض أن نظرية الكم واحدة من هذا النوع ) ويرى فريـق آخـر التقـدم وحـدة وتناسـق ربما على حسـاب المنحـى التجريـبي ( وقـد أدرك أينشـتين النظريـة الُعامة للنسبية على هـذا النحـو) وأمَّا أطِّروحـتُي فهـي أنَّ الفوضِّية الأداة التي يتسنى عن طريقها إحراز التقدم بأي مُعنى تشاء".3 كتب بنتام: " في الآونة الأخيـرة قـدم عـدد مـن الفلاسـفة مـن بينهـم

كتب بنتام: "في الاونة الاخيـرة قـدم عـدد مـن الفلاسـفة مـن بينهـم توماس كون نظرة جديدة للنشاط العلمي. وبـالرغم مـن أن تومـاس كون يرتكب أخطاءا، فالإتجاه الذي يمثله تصـحيح للاسـتنباطانية فـي فلسفة العلم السائدة، وتصحيح لبـوبر، وهوتصـحيح نحـن فـي حاجـة إليه ".4 بيد أن بنتام لا يبرز الأخطاء التي ينسبها لكون ولا يبين السبل التي يمكن أن تجعل رؤية كون تصحيحا لتصور بوبر الاستبطاني.

الله يقدل النباع العلمي كنظرية استنباطية، إذا كان التناول يعارض كون تناول البناء العلمي كنظرية استنباطية، إذا كان التناول يأخذ بعين الاعتبار التحولات المفهومية بل يرى وعلى صواب أن كل تناول استنباطي يجب أن يضع العلم في سياق دينامية البناء المفهومية. وهل يمكن لتصور نقدي للعقلية العلمية أن يأخذ بتصور بوبر، ثم يطعمه بالبعد التاريخي للمعرفة ؟ فتصور بوبر بعيد عن

ا- المرجع نفسه،ص.48.

<sup>ُ-</sup> آلان ُشَالمرز: نظّريات العلم،ص 85.

<sup>·-</sup> المرجعالسابق، الصفحة نفسها.

⁴- بناصر البعزاتي: الاستدلال والْبناء،ص.471-472

تاريخ العلم، ومن الصعب تصور تصحيحه من الداخل،أما تصور كـون فيمكن تعديله علـى ضـوء نتائج البحـث التـاريخي لأنـه وليـد البحـث التاريخي بالذات.

يبدوتفسير كون لتكون علم الفلك الحديث وكأنه لم ينبثق عن تطور تاريخي. ورغم أن تحليله لذلك التكون تدعمه الوقائع التاريخية بدرجة مهمة، فقد فاتته عناصر مهمة وهذه العناصر التي لم يستند إليها تكشف عن حلقات مفقودة كانت وراء التضخيم النسبي لدى كون باستعماله للغة تبدوغريبة شيئا ما عن حقل العلم.

إن تجديد كوبرنيك وليد تراكم الرصد والفحص النقدي للبناء الفلكي السابق، وعناصره تطورت لدى علماء منـذ قـرون، ومـن المرجـح أن كوبرنيـك اطلـع عليهـا أوسـمع عنهـا. فالشـكوك حـول واقعيـة البنـاء البلطمي تعمقت مع تقدم البحث، منذ بطلميوس نفسه حتى كوبرنيك، مرورا بثابت وابن الهيثم والعرضي والطوسي وابن الشاطر وبورباخ ورجيومنتانوس وغيرهم، واستمر الابتعاد عن البناء البطليمي في التزايد تدريجيا. وقد عبر ج. بورباخ: في الربع الثالث من القــرن الخامس عشر، عن فكرة لم تكن لتمر بدون وقفة من طرف الفاحصُ النبيه، خصوصا وأن هذا العالَم كانَ صـاَحبُ برنامـجُ جنينـي ل"لإصلاح أجوال علم الفلِّك، طـوره تلميـذ رجيومنتـانوسَ إذ كتـب: " من البديهي أن الكواكب السـتة تتقاسـم شـيئا مـا مـع الشـمس فـي حركاتها، وأن الشـمس مثـل مـرآة مشـتركة معينـة وقاعـدة القيـاس لحركاتها " $^{1}$  وتبين هذه الفكرة أن للشـمس دورا فـي جعـل حركـات الكواكب منتظمة فيما بينها، وكأنها هي المنظم. وفكرة حركـة الأرض أضحت حاضرة في كل المناقشات العلمية حوالي سنة 1500 وليـس البناء الجديد انقلاباً فجائيا. فليس صحيحا أن يُقـال أن كوبرنيـكُ جـدد بدون سوابق من الرصد والفحصّ النقدي، لأن البناء الجديد يندرج في سـياق برنامـج إصـلاحي، نصـبت ركـائزه واحـدة بعـد أخـري منـذ بطليموس نفسه، الذي اعترف بوجود اضطراب في نسقه متمثلا في عدم انسجام نتائج الرصد مع المباديء النظرية. ولهذا تتضح على إِلاَقِل جزئيا سيرورة متدرجة وراء التجديد الفلكي. فالتاريخية بعد أساسي في تطـور العلـم ولا يمكـن الحـديث عـن إشـراق أوانقطـاع عميق في تكون المفاهيم فيه.

ا- المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

فلا تتطور الأفكار العلمية بشكل متصل خطي، حيث يلتقط العلماء قوانين من الطبيعة، لأن القوانين تتوقف على بلورة مفهومية وصياغة رياضية، خلالهما يبني العالم نماذج من أجل فحص الوقائع وتنظيمها في شبكات من العلاقات المجردة نسبيا، ثم إخضاع النماذج ذاتها للنقد. فيتم النشاط العلمي من خلال تحولات مفهومية، يمكن أن تكون عميقة أوطفيفة حسب خصوصية الظواهر المدروسة، وحسب اللحظة التي يوجد فيها التقليد العلمي الذي يستظل به. لكن كذلك لا يتم التجديد العلمي في شكل قطيعة مع البناء المفهومي القائم، لأن التجديد لا ينجز في فراغ نظري. أما مظاهر الانفصال فلا تبرز إلا بعد اكتمال البناء النظري الجديد، ليبرز كنسق منفصل عن السابق بكونه تتويجا لتحولات مهمة، إذ الانفصالية وليدة المقارنة السابق بكونه تتويجا لتحولات مهمة، إذ الانفصالية وليدة المقارنة الستاتيكية اللاحقة.

بينما لا تتغير الآليات العقلية في الاستدلال والبناء والصياغة تغيريا عميقا، لأن التعقل يشتغل بنفس الآليات تقريبا، فيكون التغير بسيطا جدا من حيث الدقة وأدوات القياس والصياغة. إذ أن إنجازات أرخميدس وابن الهيثم وكوبرنيك وغاليلي وغيرهم، تختلف في انتمائها لفترات تاريخية مختلفة، لكنها تشترك في كونها تنتمي إلى نفس أسلوب التفكير، ومستثمرة لخبرة متراكمة في نفس التقليد العلمي الذي تبلور مند القرن الخامس قبل الميلاد بالتقريب. فالأنساق النظرية تتكاثر وتتناسل، بينما لا تتغير آليات النسج والاستدلال تغيراً

إذن ليست الثورة الكوبرنيكية انقلابا فجائيا، على شاكلة تغيير شخص لمعتقده الديني، أوعلى شاكلة حدس إشرافى غير عقلي، كما يمكن أن يفهم من بعض عبارات كون:إنما التجديد تأليف لمكونات وجدت منذ أمد بعيد، ويندرج في سياق برنامج بورباخ ورجيومتنانوس الإصلاحي، والذي هوتتويج لمشاريع إصلاح أقل حزما ساهم فيها ابن الهيثم وجابر بن افلح وأخرون.

ب تميز العلم: يبحث فيرابند في هوامش الفكر العلمي المقامية العرضية عن سند لتصوره غير العقلي. فيعتبر موقف الكنيسة التي فرضت رقابة على الأفكار الفلكية الجديدة في أوائل القرن السابع عشر موقفا عقليا،في البوقت الذي يتهم فيه غاليلي بالعجرفة

ا- بناصر البعزاتي: الاستدلال والبناء،ص.467-477

والدعاية والمكر والتآمر. فكتب: " من جديد كانت إجراءات الكنيسة أكثر صراحة وأكثر نزاهة، وبالتأكيد اكثر عقلية ".ولا يدافع فيرابند فيرابند عن حرية الفكر عندما يتعلق الامر بمراقبة الكنيسة للنشاط العلمي، لذا فهويحيد عن الصواب، لأنه إلى التعسف، ولوضد الحقائق التاريخية.

وحول مكانة كبلر العلمية يدعي فيرابند أن "كبلر هوواحد من أبرز الكــوبرنيكيين ناســتعمل الاكتشـافات الجديــدة لتدعيمممارســة التنجيم، ووجدسندا جديدا له ودافع عنه ضد المعارضين ".وهوادعاء مغالط نلقد مارس كبلر التنجيم فعلا لكنه فعل ذلك لتـوفير ضـرورات العيش،وليس انطلاقا من اقتناع معيـن بجـدواه، مثلما اهتـم غـاليلي بالتنجيم بدرجة أقل كثيرا.

لقد كان التنجيم وعلم الفلك تقليديين متداخلين، لكن لكل منهما تاريخه الخاص نسبيا، فليس التنجيم بحثا عن معرفة وضعية بواسطة الرصد والاستدلال من أجل فهم ظواهر الطبيعية،بل هوتأويل متمركز حول ذات الإنسان، يستثمر التشابهات والجداول الحسابية، من أجل تنبؤات غير مستنتجة بواسطة استنباط عقلي. بينما علم الفلك نشاط بنائي يعيد النظر في أحكامه على ضوء الرصد المتجدد.وتخضع تنبؤاته لحسا مضبوط.كما ان علم الكيمياء تقليد مختلف ذوغرض مختلف،فهويبحث من أجل فهم خصائص المواد التفاعلية. والتمييزبين البناء العلمي والنشاطغير العلمي من نمط التنجيم، ينبع من خصوصية آليات الاستدلال والبناء والصياغة.

لا يجب ان يكون فشل التصورات التقليدية التي تختزل عقلية العلم في قواعد المنطق الصوري ذريعة لإقرارت تتجاهل دينامية العلم البنائية. فلا يمكن مسايرة دعاوي فيرابند المتي تسوي بين العلم والميتافيزيقا والأسطورة. ويجعل الأنشطة غير العلمية في مستوى إبستمولوجي أرفع من العلم، فكتب: "الأنساق الميتافزيقية نظريات علمية في مستواها الأكثر بدائية، إذا تناقضت مع وجهة نظر متحققة جيدا، فهذا يشير إلى فائدتها كبديل. وهناك حاجة للبدائل لغاية النقد. ومن هنا فالأنساق الميتافيزيقية المربيية النقد. أوالنظريات المحققة جيدا، مرغوب فيها أكثر كبدايات لـذلك النقد". 2

١- المرجع نفسه، الصفحة، نفسها.

<sup>--</sup> بناصَر البعزاتي: المرجع السابق،ص.475.

وليس غرض فيرابند هوإبداء انتقاد بناءا من أجل تقديم تصور عقلي أفضل من الرؤى التقليدية، بل غرضه هوتصنع شعارات جزافية. وإشادته بالسحر والشعوذة لاتستند إلى تحليل، بل تجد مبرراتها في السجال ضد ورثة تصور بوبر العقلاني النقدي، وضد ورثة الوضعانية. وتعجز " العقلانية النقدية " و"الوضعانية المتفتحة" عن إدراك دينامية التحولات المفهومية وآلياتها المرنة، لأنهما تضعان المنطق الصوري في صلب السيرورة الفعلية للبناء العلمي، بينما تهملان التغير الدلالي وآليتي الاستكشاف والتمثيل ودور الصور الاستعارية في إسداع النماذج.

وقد أصاب كون إذ كتب:" في اعتبار السيد كارل بوبر ومدرسته، وليس أقل منه في اعتبار كارناب ورايش نباخ، تنبثق معايير العقليـة هكذا من معايير الـتركيب المنطقـي واللغـوي خاصـة. ويمثـل بـول فيرابند الاستثناء الذي يثبت تلك القاعدة.. فعن طريق إنكار وجود ألفاظ مناسبة للتعبير عن تقارير تجريبية محايدة، يخلص دفعة واحــدة إلى اللاعقلية الجوهرية في باب الاختيار بين النظريات"1. وبالفعل يستغل فيرابند والنسبانيون حقيقة فشل التناولات العقلانية (بـالمعنى الواسع) التقليدية، ليناهضوا كل تناول عقلي، وفي ذلك يكشفون عن قصور تصورهم، لأنهم يتجـأهلون إنجـازات البحـث التـاريخي ونظريـة الاستدلال الطبيعي والعلم المعرفي. ولذلك لا يستطيعون أن يلمسوا تقدمية العلم وسكونية العقائد المختلفة، إذ حيث يعرف العلم ديناميـة داخلية من النقد وإعادة السبك عبر البحث المسترسل، تكتفي العقائــد والتنجيــم والخميــاء بترديــد نفــس الخطــاب وتكييفــه مــع المستجدات الظرفيـة. وبتلـك الديناميـة يعـبر العلـم عـن نسـبيته وتـاريخيته، بينمـا يـدعي التنجيـم والخميـاء والعقائـد التعـالي عـن الظروف التاريخية.

التقدم البنائي: يعتبر التناول البنائي النقدي المتبني هنا المعارف، والمعارف العلمية بالأساس، حصيلة سيرورة دينامية وإعادة السبك، ويعتبر أن كل معرفة ما هي إلا محطة في الجدلية المسترسلة للنشاط المفهومي. فربما أصاب فيرابند نوعا ما حين كتب: "كان الصراع بين العقلية والتوقعات واحدا من الدواعي الأساسية للإصلاح

المرجع نفسه،ص.476

الدائم لقواعد العقلية وللتشجيع الكبير للطبيعانية" لكن مزاجيتة وإقراراته غير المنضبطة تقف علامة بارزة في افتعاله المتعسف فيسقط في تقديرات مغالطة، مثل ادعاء وجود طبيعانية متخلصة من معيارية عقلية ما. وينتقد نقدا ساخرا تصورات بوبر وتلاميذه، لكنه لا يلمس الثغرات الحقيقة فيها، لأنه يكتفي بالنيل من مشاعر الأشخاص، مما يجعل انتقاده ذاتيا وعرضيا، ولذلك يعتبر عقلية العلم

مجرد وهم.

فالعلم حصيلة حوار متعدد الأبعاد، يستفيد من الأفكار المختلفة ويعيد تشكيل الفاعلية العقلية بالجملة. وكما كتب باشلار:" مرة أخرى يجب أن يرضخ العقل للعلم". وبما أن العلم نسبي فيجب التخلي عن تمجيد العقل كماهية تستطيع التحكم في كل شيء، لذا لا يمكن أن تكون العقلية إلا نسبية. وبالمقابل فادعاء المساواة بين العلم والمذاهب غير العلمية يتجاهل الاختلاف البين في الآليات. إذن ميزة العلم كامنة في إقراره بمحدودية تفسيراته وبتقيدها بالمجال التجريبي الخاص، وقوته في تواضعه المعرفي، رغم أن التطبيقات التكنولوجية تبرزه كسلطة ضاربة في استغلال الطبيعة (لكن التكنولوجيا تحكمها عقلية مغايرة كما رأينا).

والعلم يتقدم في منهجه البنائي والاستدلالي، مما يمكنه من قدرة مهمة على بناء النماذج ولو بعيدا عن المجال التجريبي وتسليطها على وقائع منقاة بعديا. لذا يمكن القول إن العلم أصبح أكثر وعيا بإمكاناته الذاتية للتطور وأكثر عقلية لأنه أصبح ينشيء آلياته ويبني مجاله بكفاءة مفهومية تخترق المجال التجريبي بالذات وتخضعه لأطره. كما كتب لادريير: " إن تزايد الاستقلالية للمجال العلمي يعني أن هذا المجال يمتلك المصادر الضرورية لضمان سيره الخاص أكثر فأكثر (...). وكذلك لضمان نموه الخاص فيتوقف تطور العلم على الظروف الخارجية والطارئة أقل فأقل..." أذ أن تقدم العلم نابع من تكوينه الذاتي، لأنه يراكم خبرة منهجية ويشحذ الآليات الوثيقة لتناول الظواهر، فتتمتن نواته الصلبة مع تراكم الخبرة. غير أن تطور العلم لكن العلم ليس خطيا وليس مستقلا تماما عن المقام الفكري. لكن

ا- المرجع نفسه،ص.ص.277-278.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه،ص.279.

<sup>·-</sup> المرجع السابق، ص.278. -

ب.وورف يبالغ عندما كتب: "ليست مفاهيم نيوتن للمكان والزمان والمادة حدوسا. إنها (كيانات) متلقاة من الثقافة واللغة. فمن هناك اقتبسها نيوتن". وقا ليست هذه المفاهيم حدوسا عقلية ولا حسية لكن من الصعب أن نجد في الثقافة واللغة العاديتين أصلا لهذه المفاهيم المحددة المجردة. فقد تبلورت هذه المفاهيم في إطار تقليد علمي ظل يتطور خلال أجيال قبل نيوتن، بجانب مفاهيم الحركة المنتظمة والقوة، ولا يوجد في اللغة والثقافة العاديتين ما يوحي بمدلولات هذه المفاهيم المقيدة في بناء مفهومي متماسك. وتماسك هذه المفاهيم الداخلي يجعل منها عناصر مندمجة في نسق، لا يمكن الحديث عن أحدها دون الآخر. فهل يوجد في الثقافة واللغة ما يعبر عن مبدأ ي العطالة والجاذبية بصيغة مضبوطة ؟ لـذا يبدوأن إرجاع المفاهيم العلمية إلى اللغة أوالثقافة أوالمجتمع لا بـد أن يوصل إلى مأزق أوإلى اختزال تفقيري.

ويأخذ كون بفكرة- تقدم العلم- لكنه يرى أن التقدم بحكم لاقياسية الَّتقاليد لا تنتج عنه" أرباح" في الدلالة والتفسِير فحسب، بل تنتج عنه" خسائر" كذلك. فالانتقال من تقليد إلى آخر يتم في شكل كلي، ولا تنتقل كلِّ مكونات التقليـد السَّابق إلـي التقليِّـد الجدّيـد. فكتـب:" هَناك خسائر بمثلَ ما أن هناك أرباحا فَي الثورات العلمية، والعلماء ميالون إلى أن يبدوعمي غريباً في شأن الأُولِي"2. إن كثّيرا من الأفكار والصور والأمثلة التي تكون عالقة بالتقليد القديم تندثر، لأنها لًا تجد مكانا لها في التقليد الجديد الذي يعيد تنظيم كل شيء بروح غير مرتقبة من قبل. فلا يستمر العلماء في رؤية كل ما كان يراه العلماء الذين عاشوفي ظـل التقليـد السـابق، بفعـل تغيـرالإدراك والمعـاني. وكتب كذلك:" في الانتقال من نظرية سابقة إلى أخرى لاحقة، توجد في الغالب خسارة، كما يوجد ربح في القـدرة التفسـَيرية"³. وفعلًا لا تنتقل كل مكونات البناء المفهومي القديم إلى البناء الجديد. لكن تلك المكونات التي لاتجد مكانا في البناء الجديد، لم تكن تنتمى إلـي النواة الصلبة للبناء العلمي السابق، بل كانت من المكونات الهامشية التي ترسبت إلى النظرية بمثابة إرث تتداوله الأذهان بحكم

ا- المرجع السابق،ص.279.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- بناصر البعزاتي:الإستدلال والبناء،ص.297

<sup>·-</sup> المرجع نفسه،الصفحة نفسها.

#### الفصل الثالث:

### الرؤية النقدية والمستقبلية للتقدم

العادة. فليست هناك خسارة مهمة في التفسير، ما دامت النظرية المجديدة تفسر كل ما كانت تفسره السابقة. أما إذا أقصيت بعض المكونات فلأنها لا تدخل في المجال التجريبي الجديد، لكونها لم تكن عنصرا أساسيا في المجال القديم كذلك. وما يبدو خسارة في نظر كون نابع من تضخيم اللاقياسية بين التقاليد المفهومية كما رأينا، وبما أن اللاقياسية نفسها في العلم أقل أهمية حسب مستوى نموكل علم على حده، فإن الخسائر التي تنجم عن الانتقال من تقليد علمي إلى آخر غير ذات وزن كبير.

والخسارة في العلوم الرياضية مثلا منعدمة، فماذا خسرت هندسة ريمان من عناصر هندسة اقليدس؟ إذ أن كل ما تقوله الأولى وأكثر. وماذا خسرت الكيمياء بعد الانتقال من برستلي إلى لافوازييه؟ إن المضامين التي كانت لدى الأول والتي لم يبق عليها في نظرية الاحتراق الجديد لم تكن من قبيل نواة البناء العلمي. وماذا خسرت النظرية الفلكية إثر الانتقال من بطلميوس إلى كوبرنيك؟ لا شيء من صلب البناء العلمي. والنقد في العلم يستند إلى برنامج صريح أوفي طور التكون، من أجل بناء نموذج أفضل. لهذا فالتقدم في العلم تراكمي بنائي.

أُولا: التبرير المنهجي للنظريات العلمية البديلية

والآن يمكننا أن نقيم آراء فيرابند وكون وهانسون وتولمن، وننظر لهذه الآراء من خلال النسق العلمي وإبستمولوجيا العلم، فهذه الآراء جمييعا لا تسلم من النقد على الأقل في أربعة نقاط أساسية: النقطة الأولى: أن آراء هؤلاء تحول بين العلماء ومراجعة اعتقاداتهم وفقا للنسق العلمي، وبذا يصبح من المستحيل أن نتوصل لإنجاز علمي حقيقي. النقطة الثانية: أن هذه الآراء أيضا تمنع النظرية العلمية بعد التورة العلمية من أن تشكل بديلا هاما للنظرية العلمية قبل الثورة العلمية. النقطة الثالثة: أن وجهات نظرهم مليئة بالمشكلات المتعلقة بكيفية تداخل النظرية مع البيئة العادية لتنتج العالم. أما النقطة الرابعة والأخيرة: فإنه إذا كانت وجهات النظرالمعروضة النقطة الرابعة والأخيرة: فإنه إذا كانت وجهات النظرالمعروضة الملاحظات، لأن الملاحظات وتقاريرالملاحظة العلمية المتضمنة المتضمنة المتضمنة المتضمنة المتضمنة المتضمنة المتضمنة المتضمنة

كما أنها لمن تقضى إلى القبول العقلي Rational acceptance للنظرية العلمية الجديدة، أوالنظرية العلمية الثورية. Theorie

# العلماء ومراجعة الاعتقادات:

إن أول المشكلات الــتي تعــترض وجهـات نظــر فلاسـفة العلـم المعاصرين تكمن في أن هذه الآراء جميعا تمنع العلماء من مراجعة اعتقاداتهم فـي مقابـل الخـبرة Experience وهذه المشكلة تشبه إلـى درجـة كـبيرة تلـك الـتي لاحظناهـا مـن قبـل ونحـن بصـدد مناقشـة تفصيلات موقف هانسون في برهانه الرياضي فيما يتعلق بالملاحظة كما انتهينا إلى ذلك يتضمن أن مراجعة العالم لاعتقـاداته الأساسـية هو في أي وقت من الأوقات ليس عما شاهده في ذلك الوقت، وفـي اطارهذا الفهم يستحيل تصور التقدم العلمي.

كذلكُ فإننا نجدُ نفس الحجة عُند فيرابند الذي يذهب إلى أنه مـن بيـن النظريات البديلية فإن " كل نظريـة سـوف تفـرض خبرتهـا الخاصـة، ولن يكون هناك تداخل بين هذه الخبراتِ "<sup>2</sup>

كُما يعرض تولمن Toulmin رأيا مشابها لأنه يعتقد أن الذين يقبلون نماذج واعتقادات مختلفة يشاهدون ظواهر مختلفة، وبناءا على هذا فإن النظريات المعتقدة تحدد لنا الوقائع، كذلك فإن توماس كون يعتقد أن العلماء بعد الثورة العلمية يعملون في عالم ملاحظة مختلف، وأن ما خبروه قد تغير.3

التداخل بين النظرية والواقعة:

أما المشكلة الثانية فإنها تتعلق بالعلاقة بين النظرية والواقعة، أوهي تتصل بمجال الواقعة، ويمكن أن نتبين هذه المشكلة أيضا من خلال الآراء المختلفة التي قدمناها. فعلى سبيل المثال نحن نجد أن "كون" ينكر إمكانية وجود معطيات ثابتة، يؤولها العالم أثناء الثورة العلمية، كما أنه يرى أن عالم العلماء محدد بطريقة متصلة "بالبيئة وبالإنجاز العلمي". وعلى هذا الأساس يفترض كون أن البيئة بالبيئة وبالإنجاز العلمي". وعلى هذا الأساس يفترض كون أن البيئة وبالإنجاز العلمية "بالنظرية، وإنما العالم هوالمتأثر،

ا- ماهر عبد القادر:فلسفة العلوم: المشكلات المعرفية، الجزء الثاني،دار النهضة العلربية للطباعة والنشر،1984،(ب.ط)،ص.76-77

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ماهر عبد القادر: المشكلات المعرفية، المرجع السابق،ص.54.

<sup>·-</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

#### الفصل الثالث:

## الرؤية النقدية والمستقبلية للتقدم

والبيئة تتحد مع النظرية لتكون العالم. وبهذا المعنى فإنه يمكن القول بأن البيئة ذاتها مثبتة Fixe.ولا شك ان كون لا يقدم لنا في أي منكتاباته أوآراءه الأسباب التي توضح لما لم يدرس العلماء طبيعة وخصائص هذه الببئة، رغم أن البحث في هذا الجانب يعدى تجريبيا من الطراز الأول ويجب أن ينتبه إليه العلماء.

ولكن طالما أن "كون" قد افترض أن البيئة مثبتة وليست متأثرة بالنظرية فإنها عندئذ لا بد وأن تكون متاحة بطريقة محايدة للعلماء خلال الثورات العلمية. وبالإضافة إلى هذا توجد مشكلة متداخلة مع وجهة نظر التغير الجذري الملاحظ، حيث تنشأ تساؤلات عديدة:إذ كيف يمكن للتقليد العلمي المعتاد أن يعمل في البيئة ويغير منها ليشكل في النهاية عالم العلماء ؟ وكيف يمكن للنماذج أو النظريات أن تتداخل مع البيئة المألوفة لتنتج المعطيات وما هي طبيعة هذا التداخل ؟ وما الذي يحدث حين تنشأ معطيات جديدة؟ وأين توجد مواضع التداخل، وإذا كانت هذه المواضع مركبة فهل يكون المركب إذن في المشاهدة ؟ قد يقول كون ردا على مثل هذه التساؤلات: إن ما حدث هو" حادثة مفاجئة غير مركبة" ولكن هذه الإجابة لا تعني شيئا أكثر من تعبير ذكي عن وجهة نظره.

# اختبار النظريات عن طريق الملاحظات:

أما المشكلة الرابعة التي تتصل بآراء فيرابند وهانسون وكون وتولمن، فهي أنه إذا كان هؤلاء على صواب فلا بد وأن ينتج عن موقفهم أنه لن توجد نظرية علمية يمكن اختبارها أوتكذيبها عن طريق الرجوع للملاحظات، ذلك أنه وفق رأيهم فإن الافتراضات المسبقة على الملاحظات سوف تكون طوع الجزئيات العلمية في أي وقت. ولكننا نرى أن الملاحظات وتقارير الملاحظة لن تفضى إلى الرفض العقلي للنظرية العلمية، ولن تفضى أيضا إلى القبول العقلي للنظرية العلمية، ولن تفضى أيضا إلى القبول العقلى للنظرية والاتجاه الثوري في العلم.

إن هانسون يـرى أن مـا هـوملاحظ يستند إلى افتراضات مسبقة، وهـذه الافتراضات تكـون طـوع النظريـة العلميـة فـي الـوقت الـذي أجريت فيه يقول هانسون:" لقد بنى مبدأ عدم اليقيـن علـى أسـاس نظرة عالم الفيزياء لنظرية الكوانتم من خلال كـل الملاحظـات الـتي جاءت نتيجة للتجارب المثمرة مند عام 1925. أما الوقائع التي تكررت

في الثلاثين عاما الأخيرة في الفيزياء فلم تكن مفضلة فيما عدا معارضتِها للإطار التصوري السابق".1

وذلك لأن الملاحظات والتجارب قد اصطدمت بالتصورات التي كــانت مشحونة باعتقادات.

كذلك يقرر فيرابند أن نتائج الملاحظة لا يمكن التوصل إليها أوتقريرها،أو تحقيقها باستقلال تام عن النظريات العلمية المفحوصة، ويتفق معه في هذا الرأي "كون" و"تولمن" ولذا فإننا نجد" شابير" يلاحظ بحق تعليقا على رأي هؤلاء: "إن وجهة النظر الاساسية بالنسبة للبحث العلمي وتطوره والقائلة بوجود افتراضات مسبقة النورة Presuppositions معينة، هي وجهة النظر المميزة لما أسميه الثورة الجديدة في فلسفة العلوم". 2

من خلال مناقشتنا هذه يقترح علينا التبرير الميثودولوجي الذي قدمناه أن الخبرة يجب أن تكون محايدة فيما يتعلق بالنظريات العلمية البديلة، كما أن وجهات النظر التي قدمها فيرابند وهانسون وكون وتولمن وهي وجهات نظر معارضة لتبريرنا الميتودولوجي تفضي حتى إلى نتائج غير مرغوب فيها.

كذلك فإننا لم نتوصل إلى حياد الخبرة من مجرد التبرير المنهجي، ولكن بالإضافة إلى هذا فإن الأمثلة التاريخية التي نوقشت اقترحت علينا اعتبار الملاحظات العلمية محايدة، وذلك من خلال بعض البينات التي ثمثلها هذه النتيجة مما يمكن حصره في جانبين:

# الأول: وجود الظواهر المذهلة الـتي تحـدث خلال فـترات التحول العلمي.

وقد لاحظ شيفرهذا الجانب حين يقول: " إن الملاحظة تساعدنا في اتخاذ موقف معارض لفرض مقبول، وهذه الملاحظة تحتاج إلى إصرار أطول وصراع أشق، اكثر من المعطيات الملاحظة التي تتفق مع التوقعات...

ومن ثم فإن الإشارات المخالفة يمكن أن تثبت نفسها. فتوقعاتنا تؤلف ما نشاهده، لكنها لا تستبعد تماما الرؤية غير المتوقعة. وحتى نفترض أنها تفعل ذلك، فإنه يبدومن الإبهام أن ننكر الظواهر المألوفة

<sup>-</sup> ماهر عبد القادر: المشكلات المعرفية،المرجع السابق،ص.114

²- المرجع نفسه،ص.115.

التي تثير دهشتنا تماما كما هوالحال فيما يتعلق بالاعتقادات التالية لها".1

الْثـاني: أن العلماء في الأحقاب الزمنية المختلفة أحيانا ما يستخدمون نوعا من الجمل لوصف ما يلاحظونه. لقد اهتم فيرابند كثيرا بهذه النقطة واستخدمها ليقترح علينا النتيجة المعارضة والـتي يؤكد فيها " اعتماد الإدراك على الإعتقاد". حتى يجذب انتباهنا" لوجود تقارير ملاحظة أصيلة تتعلق بالشر والخير". وفي إطار هذه النتيجة يذهب إلى أن: " العديدين من المراقبين ادعوا أنهم شاهدوا الشر فعلا، أوخبروا تأثيرا شيطانيا، ولا يوجد لدينا سبب لأن نشك في أنهم كانوا يكذبون، كما لا يوجد سبب أيضا لافتراض أنهم كانوا ملاحظين غير مدققين". 2

من ثم فإن البدائيين الذين كانت حياتهم محكومة بقوة الأسطورة عاشوا في عالم ملاحظة مختلف تماما عن عالمنا. ولذا كان من الطبيعي أن يجد فيرابند في هذا الرأي شيئا هاما لكي يصف ما لا حظوه أحيانا باستخدام أنواع مختلفة من الجمل ذات إطار تصوري مختلف تماما عن تلك الجمل التي نستخدمها.

والواقع أن ملاحظة فيرابند هذه ليست بمناًى عن الاعتراض، على الأقبل في ثلاثة مواضع:الأول: أنه يمكننا أن ندعي أن كثيرا من الملاحظات العلمية السابقة التي قام بها العلماء في الأزمنة العلمية المختلفة كانت قابلة للتكرار من الناحية التجربية، بينما تلك الملاحظات التي يذكرها فيرابند ليست كذلك. أن الحجة التي يقدمها فيرابند ليست الجذري المتغير.

والمثال الآتي يوضح عدم الاتساق: إذا قلنا" شاهدت شيطانا" فإن فيرابند في إشارته إلى هذه العبارة يستند إلى الفكرة القائلة بأن أناسا يعيشون في زمن مختلف عن زماننا يقولون هذه العبارة ليقترحوا علينا ما لا حظوه، فالشياطين مختلفة جذريا عما نلاحظه. ومع ذلك فإنه إذا كانت لفظة شيطان تعني شيئا مختلفا اختلافا جذريا بالنسبة لهم عما تعنيه بالنسبة لنا، فإنه وفقا لمذهب فيرابند نجد أن هذا يتضمن أنه ليس بمقدورنا أن نستخدم العبارة السابقة كبينة لملاحظاتهم شيئا ما مختلفا عما نلاحظه، كما لا يمكننا أن نستخدم

ا- ماهر عبد القادر: المشكلات المعرفية،ص.118

<sup>--</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

العبارة ذاتها كبينة لما لاحظوه وما نسميه نحن شيطانا، هذا من جانب. ومن جانب آخر فإنه إذا كانت كلمة شيطان تعني نفس الشيء بالنسبة لهم، كما هي بالنسبة لنا، إذن فحجة فيرابند تفترض مسبقا معنى مختلفا. أما الاعتراض الثالث والأخير، فهو إذا كانت حجة فيرابند صحيحة فإن كل ما ينتج هوأن معطيات الملاحظة سوف تكون غير محايدة أحيانا، وستعتمد على الاعتقاد الذي لا بد وأنها تفترضه أحيانا أخرى. وحتى إذا كانت الحجة صحيحة، فإن نتيجة حجته ليست معارضة تماما لرأي شيفر الذي قدمناه ويؤكد فيه إمكانية الملاحظات المحايدة.

وعلى أساس هذه الاعتراضات يمكن لنا القول: أن الثورات العلمية لا تتكون من مجرد اكتشاف وقائع جديدة، أومن مجرد انتباه لوقائع معلومة فعلا، فليس كل شيء يلاحظه العالم مكافىء لاختبارأوتأييد نظريته، وبهذا المعنى فقط فإن النظريات المختلفة تحدد لنا خبرة مختلفة، لأن قدرة الخبرة على التأييد والاختبار قد تغيرت بتغير النظرية، وبذا فإنه يمكن القول أيضا أن الخبرة ذاتها - نظرية محملة على أنها ملاحظة هامة في إطار نظرية من النظريات قد لا تكون هامة إذا رفضنا هذه النظرية وقبلنا بنظرية أخرى.

ومن ثم فإنه لا يجب علينا ان نلوم العلماء في الأزمنة الماضية لقصورالانتباه لتفاصيل الملاحظة التي ينتبهون اليها، ولا يمكن أيضا أن نلومهم على اهتمامهم بأشياء لا نهتم بها الآن، ومرجع ذلك أنهم كانوا ينظرون أحيانا لأشياء مختلفة مثل تحليل المشكلات الجزئية والمماثلات التي انشغلوا بها وأقاموا نظرياتهم من أجلها، ومحاولتهم تأبيد واختبار نظرياتهم لدرجة عالية. كذلك فإنه لا يجب علينا ان نلوم العلماء القدامي لعدم تفصيلهم التجارب التي يفضلها علماء اليوم رغم أن امكانيات التجريب كانت متاجة لهم.

ثانيا: موقف المعنى الجذري المتغير

في السابق عرضنا لآراء هانسون وفيرابند وكون وتولمن، ذهبنا إلى أن هؤلاء لم يستطيعوا تقديم برهان دقيق على أن الملاحظات الـتي يقوم بها العلماء غير محايدة، ومن ثم أثبتنا في مقابل هـذا الـرأي أن الملاحظات العلمية لا بـد وأن تكون محايدة ومستقلة تماما عن الفرض العلمي الجزئي الذي يتقدم به العالم، على اعتبارأن حياد

ا- ماهر عبد القادر: المشكلات المعرفية،ص 120.

الملاحظات من المتطلبات الأساسية للجانب المنهجي. وقد استند هذا الرأي إلى ذات الأمثلة التاريخية التي ذكرها هؤلاء والتي اقترحت علينا أن الوقائع العلمية إنما هي وقائع محايدة تماما، هذا إلى جانب أن العلماء في الأحقاب الزمنية المختلفة قد يستخدمون نفس القضايا لوصف ما شاهدوه.

ولكن فلسفة العلم المعاصرين في إطار مذهب المعنى الجذري المتغير يستخدمون الرأي الأخير الذي قدمناه والقائل بأن العلماء في الأحقاب الزمنية المختلفة قد يستخدمون نفس القضايا لوصف ما شاهدوه، ليعترضوا علينا، فهم يقبلون هذا الرأي،ولكنهم يضيفوا له القول بان الحدود التي ترد في القضايا مختلفة اختلافا جذريا في المعنى، ولهذا السببفان قضايا الملاحظة ذاتها مختلفة في المعنى اختلافا جذريا، ويضيفون الى ذلك ان قولنا "استخدم نفس القضايا" ليس بينة على ان ما نصفه هونفس الاشياء. وازاء هذا الاعتراض للذي يتقدمون به يتعين علينا انناقش الحجج والمعايير التي يتقدمون بها لتاييد مذهبهم في المعنى الجذريالمتغير، على اعتبار ان هذه الحجج وتلكالمعايير على درجة من الإهمية من وجهة نظرهم، ولانها المحور الذيتدور حوله اليوم كثير من الخلافات والمناقشات فبفلسفة العلوم.1

مبدآن رئيسيان للمعنى الجذري المتغير

يبدا موقف المعنى الجذري المتغي حجته الاساسية بان الحدود لا تمتلك معنى بمقتضى صورتها الخاصة منعزلة عن السياق الذيترد فيه، ومنثم فالمعنى الذيتكتسبه الحدود انما يكون بالاشارة الى وظيفتها النسقية داخل النسق النظري، فمعنى الحد يعتمد على النظرية التي يتخذ فيها موضعا. ومعنى تغيير النظرية هوان موضع الحد يتغير بالنسبة للحدود الاخرى، وبالتالي يتغير المعنى. كذلك فانه اذا كان علينا ان نتبنى نظرية علمية جديدة، فان هذا يعنيان نعيد تحديد ادوار الحدود النظرية وحدود الماحظة.وهذا التغير من وجهة نظر هانسون وفيرابندوكون وتولمن انما يكون تغييرا جذريافي نظر هانسون وفيرابندوكون وتولمن انما يكون تغييرا جذريافي المعنى، بمعنى انه سوف يستبعد مقارنات هامة بالنظريات المختلفة من خلال الرجوع لنوع ما من المشاركة في المعنى للحدود المستخدمة، على اعتبار ان هذه المقارنات تتضمن ما اذا كانت

ا- ماهر عبد القادر: المشكلات المعرفية، ص. 211

النظرية التي لدينا غير متسقة مع، اوليست على اتفاق مع، أوهي بديل، أومنافسة، أوترتد إلى، أومشتقة من، أوأفضل من، أوالأكثر قبولا من نظرية أخرى، فهذه المقارنات ليست ممكنة الرجوع إلى معاني الحدود المستخدمة، وليس كافيا من وجهة نظرهم المشاركة في المعنى بين الحدود الواردة في النظريات المختلفة لتستخدم كأساس للمقارنات، ولذا فإنهم يستندون إلى المبدأين الآتيين:

المبدأ الْأول: أنَّ معنىً أي حَدَّ علمي يعتَّمُد على السياق النظري الذي

ىرد فيە.

المبدأ الثاني: أن معنى أي حـد علمـي يـرد فـي نظريـة سـوف يتغيـر جذريا إذا تعدلت تلك النظرية.

أما المبدأ الأول فإنه بركز على نوع ما من الاعتماد في نفس المعنى على السياق النظري، ولذا فإنه معقول الى درجة كبيرة.والواقع انه لا يمكن القول تماما بأن كل المعنى متضمن في المكونات الفيزيائية للحدود، لأن نفس الحدود من الناحية الفيزيائية قد تكون لها معاني مختلفة في الظروف المختلفة، أوبمعنى آخر، قد يخضع الحد لتغيرات تاريخية في المعنى، وقد تكون هناك اختلافات دقيقة لا تكاد تذكر في السياقات المختلفة، وقد يرد الحد بمعان مختلفة في لغات مختلفة، وقد ترد الحد بمعان مختلفة في لغات مختلفة، وقد تنفير بالنسبة للمتحدث، أوقد يكون مقيدا باشتراطات فنية مختلفة. إذن فمن الواضح أن العامل الهام ليس هوالخاصية الفيزيائية للحد، وإنما الدورالذي يلعبه الحد حين يستخدمه المتحدث في سياق. 1

والشيء الهام الذي نريد أن نؤكده فيما يتعلق بهذين المبدأين هوأن فلاسفة العلم الذين يأخذون بفكرة المعنى الجذري المتغير، يزعمون أن قبول المبدأ الأول يفرض علينا ضرورة قبول المبدأ الثاني. لكننا من جانب نرى خلاف لذلك أن المعنى ليس وظيفة للتكوين الفيزيائي للحدود فحسب، لأنه يمكن النظر للمعاني على أنها نسبية بالنسبة لنظرية ما معطاة، ومن ثم فان هذا الفهم لا يفرض علينا أن نوافق على اعتقادهم بأن الحدود في النظريات المختلفة لا تشترك في نفس المعنى، لأنه ما دامت المعاني تعتمد على السياقات النظرية فلا ينتج عن ذلك أن المعانى ذات علاقة تناظر واحد – بواحد

ا- المرجع السابق،ص.121.

في السياقات النظرية حيث لا يشترط أن تكون كل علاقة تناظر واحد -بواحد، ومن ثم فإن المبدأ الثاني ينتج من المبدأ الأول. وحتى يمكن لنا أن نفحص المبدأ الاول بصورة منطقية علينا أن نناقش بعض المواقف الفلسفية حول- نظرية المعنى- فعادة ما يكون لمشكلة المعنى جانبان هما: الجانب الاول ويتمثل في-امتلاك المعنى- والجانب الثاني ويتمثل في الترادف- وهذا الجانب يتضمن المبدأ الثاني، لأن التحولات التي تتم من نظرية علمية قائمة إلى نظرية علمية أخرى جديدة تفرض تغيرات جذرية في معاني الحدود المستخدمة. والسؤال الآن: هوكيف يكون لحدين مختلفين نفس

المعنى؟
لا شـك أن هنـاك مـداخلات متعـددة، ووجهـات نظـر مختلفـة، حـول الظروف التي يكون فيها لحـدين نفـس المعنـى. أمـا المـدخل الأول: فهوأقدم وجهات النظر جميعا، وهوالمـدخل الأفلاطـوني الـذي نجـده في نظرية المثل والذي يشير الى ان لحـدين نفـس المعنـى،اذا، واذا فقـط، اسـتخدم الحـدان للإشـارة لنفـس الماهيـة. فـي حيـن ان المدخل التانى يقرر ان لحدين نفـس المعنـى ادا وادا فقـط اسـتخدم الحدان للتعبير عن نفس الصورة العقلية. ويقـرر المـدخل الثـالت ان للحدين نفس المعنى ادا، وادا فقط، لم يكن بمقدورنا تصور شيء ما يشبع الحد الاول ولا يشبع الحد الثاني، وعادة مـا ينظـر لهـذا المـدخل على انه اعم واشمل من المدخل الثاني،اما المدخل الرابع فيقـرر ان للحدين نفس المعنى ادا، واذا فقط، لم يكن هناك شـيء يشـبع الحـد الاول ولا يشبع الحد الإسمي الحد الثاني. اما المدخل الخامس فهوالمدخل الإسمي الذي يقرر ان للحدين نفس المعنـى ادا، وادا فقـط، كـان لهمـا نفـس الماصدق. أ

لقد اهتم بعض المعاصرين مثل" الستون " و" ماتس" و" كواين" و"جودمان" بدراسة المداخل المتعلقة بترادد المعنى. فنجد "الستون" يقتفي خطوات "أوستن" ويذهب الى تقرير ان كلمتين يكون لهما نفس المعنى ادا، وادا فقط، كان " من الممكن ان نضع واحدة منهما مكان الاخرى في عدد من الجمل بدون ان تتغير مواضع التعبير لهذه الجمل". لكن قابيلية هذا المعيار للتطبيق على التحولات

ا- ماهر عبد القادر: المشكلات المعرفية،ص.152

العلمية يجعل المسألة بأسـرها ذات طـابع مشـكل نظـرا للصـعوبات التى تتمثل فى فكرة "الستون" عن" مواضع التعبير".

انه من الواضح تماما ان النظرتين من اصحاب فكرة المعنى الجذري المتغير لا ينظرون للتغير العلمى على انه تغير لغوي، وهم اذا فعلوا ذلك فإن معيار " ماتس" في هذه الحالة يبدومشكوكا فيه ولن يساعدنا، دلك لان "ماتس" يضع معياره المحدد للترادف المتضمن في اللغة على الصورة التالية: " يقال لتعبيرين انهما مترادفان في لغة ما ادا كانا، وادا فقط، امكن تبديل مواضيعهما في كل جملة في اللغة دون ان تتغير قيمة صدق هذه الجملة". ولكن ماتس نفسه يشك فيما ادا كان من الممكن ان تستخدم هذه الفكرة كمعيار لترادف اللغات.

كدلك فاننا نجد "كواين" و"جودمان" معا يؤسسان مفهوما ما صدقيا عن المعنى المتغير، وهما معا يستنتجان انه لا يمكن القول بان حـدين مترادفان تماما، ومع هدا فانهما معا ايضا يقبلان الفكرة القائلة بان الترادف فى المعنى يكون لدرجة ما . ويبدوان هده النتيجة المتى توصل اليها كواين وجودمان متسقة مع الراى القائل بانه توجد كافية من اللاتغير فى المعنى متضمنة فى الحدود المتى ترد فى نظريات علمية مختلفة.

ان مذهب المعنى الجذري المتغير يحاول ان يثبت فكرته الاساسية من خلال النظر فى النظريات العلمية وما تنطوى عليه، ولدا فانه يضع بعض الحجج الاساسية التى يحاول من ثناياها ان يثبت وجهة نظره فيما يتعلق بالتطور النظري داخل العلم.

### الاعتراضات المنهجية:

اذا كان مذهب المعنى الجذرى صحيحا ادن فسيصبح كل عالم من العلماء معزولا عن غيره من العلماء وسيعيش فى نسق الدى يكونه لنفسه فحسب وبالتالى فسوف تكون المعانى مختلفة بين العلماء داخل الحقبة العلمية الواحدة وبالتالى لن يمكن لعالم من العلماء ان يتوصل لفهم نظرية او اكتشاف علمى اخر خلال التحول العلمىطالما ان المعانى التى يستخدمها كلا منها مختلفة ومعنى هدا ان الاتصال بين نسق علمى ونسق علمي اخر سوف يكون مستحيلا. وهنا فان العلم يفقد خاصية الاتصال بين الانساق العلمية المتتابعة. ويترتب على هذا اين النقاش المثمر والمفيد الدى يدور عادة بين العلماء على هذا اين العلماء

الدين يعتنقون نظريات مختلفة سيفقد من اساسه دلك لان كل عالم من العلماء في هذه الحالة كما يلاحظ شيفر" سيكون اسير نسيج معانيه الخاصة".

الا ان مثل هدا الاعتراض موضع نظر من جانب" كون" الـدى يشـير الى ان النمادج العلمية المتنافسة انما هـى موجهـة صـوب مشـكلات مختلفة اختلافا جدريا لانهـا تـدخل مقـاييس مختلفـة جـدريا وتعـاريف للعلم مختلفة جدريا

ايضا وهده تستند بطبيعة الحال الى معانى مختلفة اختلافا جدريا لانهـا تعمل في عوالم ملاحظة مختلفة اختلافا جدريا.

ولكن ادا كان الامر على هدا النحوالدى يدهب اليه كون فلنا ان نتساءل باى معنى ادن يمكن ان يقال عن هده النمادج انها فى تنافس؟ وكيف يمكن ان يقال انها نمادج بديلة؟.

لقد حاول بعض فلاسفة العلم اثارة الاعتراضات من كل جانب على مدهب المعنى الجدرى المتغير منها ما يتعلق بوجهة نظر منطقية وعلمية داخل نطاق فلسفة العلوم والابحات المنطقية المعاصرة ومنها ما يعبر عن جوانب عقلية وفلسفية بحتة وتحاول ان تثير المسألة من المنظور اللغوى البحث الامر الدى يخرج عن نطاق بحثنا هدا.

المبحث الثاني: آفاق ومستقبل التقدم

وهكذا يمكننا أن نقول: أن التقدم العلمي يتم إذا انتقى عن أدواته المستخدمة فيه عنصر التناقض الذي هوإنساني المصدر، وحيث أن الإنسان لا يمكنه أن ينفك عن كونه مدخلا من مدخلات العملية العلمية فإن التقدم يحدث كلما حدث تصحيح للعوامل الإنسانية المنسوبة إليه. بحسب ما تمليه نتيجة التجربة. ويتناسب مقدار التقدم في المعرفة العلمية مع مقدار هذا التصحيح الذي نتحدث عنه، فكلما كان التصحيح كبيرا كانت قفزة العلم كذلك والعكس صحيح. ويمكننا في ضوء هذا أن نعيد قراءة تاريخ العلم الحديث لنلحظ أنه ما من قفزة عملية كبيرة إلا وكان وراءها اكتشاف لخلل كبير في إحدى الوسائل الإنسانية المستخدمة في العملية العملية العملية.

**القفزة الأولى**: الثورة العلمية

فمـن ذُلـك أنَّ الإنسـان لَبـث قرونـا طويلـة منـذ الحضـارة الإغريقيـة وهويرواح مكانه في مجال التقدم العلمي بسبب اعتماده على الفكر والتأمل وحدهما في منهج الوصول إلى المعرفة،إلى أن وضع يده على وسيلة التجربة التي مثلت المعيار الذي يمكن أن يحتكم إليه " الاختلاف الكثير" الذي ينشأ عن الفكر والتأمل، فكانت القفزة العملاقة التي بدأت باكتشاف كوبيرنيكس ثم قوانين نيوتن إلى غيرها من منجزات العلم فيما تلا ذلك من سنوات. فكان الخلل الكبيرالذي ثم اكتشافه في تلك المرحلة هوأن الإنسان منعزلا عن الطبيعة مكتفيا بملكاته الخاصة (الفكر والخيال) لا يمكنه أن يصل إلى المعرفة التي تيسر له فهم الطبيعة والاستفادة منها، نظرا لعرضة هذه الملكات للتناقض والخلل.

**القفزة الثانية**: النظرية النسبية

ومن القفزات الكبري للعلم أيضا ثورة النظرية النسبية فـإن العنصـر الأول من مدخلات العلمية العلمية التي ذكرناها أعلاه والـذي يتعلـق بالمفاهيم الإنسانية قد ظهر اختلاله أيما ظهور في ظل هذه النظريـة، فمفهوم المكان والزمان هما من أكثر المفاهيم الفيزيائية أساسية وبساطة وبالرغم من ذلك فقد تبين أن هناك خلـل كـبير فـي تصـورنا عنهما، فالزمان والمكان ينحيان في متصل رباعي الأبعاد! والآنية بين الأحداث لم تعد ممكنة! والزمـن يتباطـأ كلمـا ازدادت السـرعة! والأجسام المتحركة يقصر طولها في اتجاه الحركة كلما أسـرعت حتى يصبح صفرا إذا بلغت سرعتها سرعة الضوء! وسرعة الضوء لا تتأثر بسرعة المصدر أوالراصد! وغير ذاك مما يترتب على صحة النظرية النسبية. إن هذه المفاهيم لم تكن مفاهيم جديـدة كمفهـوم الإلكـترون مثلا حينمـا تـم اكتشـافه، وهـي بـذلك لـم تكـن " إضـافة " علمية، بل كانت تصحيحا جذريا لمفاهيم مسبقة موجـودة فـي ذهـن الإنسان وكانت هذه المفاهيم المسبقة تستخدم كمدخل من مدخلات العملية العلمية! فمن كان الـذي يعـوق الإنسـان فـي طريـق تقـدمه العلمي...؟ إنه الإنسان ذاته! وبقدر حجم التصحيح الذي طـرأ علـي أداة "المفاهيم" عُنـده كـان حجـَم القَفـزة العلميـة الـتي ولـدها هـذا  $^{1}$ التصحيح أعنى النسبية

القفزة الثالثة: نظرية الكم

أما بالنسبة لثورة الكم فإن التصحيح كان جذريا أيضا، ولكنه كان على مسـتوى عمليـة القيـاس الـتي تمثـل العنصـر الثـاني مـن العناصـر

<sup>1-</sup> Perspectives de la science de la technologie et de l'industrie, 2004.

الإنسانية المدخلة في العملية العلمية والمـذكورة آنفـا. فقـد تـبين أن هناك حدودا علياً للدقة في القياس متمثّلة في مَبـدأ "عـدم التحديـد" والذي يقضّى بأن هناك سُقف أعلَّى للدقة في قياس طاقـة الجسـيم ومكانه، في نفس الوقت فكلما زادت دقة قياسنا لطاقته، قلت دقـة قياسنا لمكانه والعكس صحيح. والسبب في ذلك أن عمليـة القيـاس نفسها ثؤتر في طاقة الجسيم المقاس. فيحدث خطأ في نتيجة قياس طاقته، أوتوثر في موقع الجسيم المقاس فتحدث خطأ في تحديد موقعه، ويَمكنَ لنا أنَ نتَجنب أحدُ الخطأينَ، ولكن لا يمكننا بحـال مـِن الأحوال أن نتجنب كليهما في نفس الوقت. فإذا ما حاول الإنسانِ أن يتجاوزهذه الحدود المضروبة على عملية القياس أدى ذلك إلى التأثير في نتيجة التجربة العلمية بسبب تدخله فيها، فتزول بذلك سمة "عدم الاختلاف" التي أعطت للطبيعة خاصية الهيمنة على العملية العلميـة وتوجيهها بوصفها العنصر الوحيد الذي لا يوجد به تدخل إنساني. فإذا تدخل الإنسان أيضا في عنصر الطبيعة هذا لم يبق أمامه إلا "التناقض الإنساني" وقد وضع اللثام عن وجهه ليكشف عن عشوائية لا يمكن التنبؤ بها أوتناقض منطقي بيان الطبيعة الموجية والطبيعة الحبيبية للجسيمات، أوخلل مفهومي فيما يخص "الحَقيقة الموضوعية"، وما إذا كان القمـر موجـوداً إذا لـم يكـن ينظـر إليـه أحـد عَلـي حَـد تعـّبير أينشتين! لقد كان على الإنسان أن يـؤمن بقصـور عمليـة القيـاس التي يقوم بها، إذ أنها تـؤثر فـي مـا يقيـس وكـان عليـه أن يبتعـد عـن القياس المباشر للجسيمات، وأن يكتفي بمراقبة تصرفاتها بشكل جماعي ليضمن عدم تأثيره على معيارية الطبيعة التي هي سر نجــاح التقدم العلمي، وليكتشف النظام المذهل في هذا التصرف الجماعي الذي ينبىء عن نظام ونسق رائعين تلتزم بهما هذه المخلوقات، لتمكُّننا من خلالُ هذا الألتزامُ من القفرة العلمية الرائعة الـتي كـان من آثارها الصناعات الإلكترونية من أصغرها وحتى الأقمار الصـناعية  $^{1}$  ولهذه القضية دلالات وآثار كثيرة بضيق المقام عن وصفها وتتبعها.  $^{1}$ القفزة الرابعة: ثورة الكومبيوتر

بقيت قفزة أخيرة من قفزات العلم نريد أن نستشهد بها في إطار الرؤية التي نتحدث عنها وهي صناعة الكمبيوتر أو(الحاسوب)،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Pierre Papon: Avenir de la science , la science , signe du temps (centre national de la recherche scientifique) de 1982-1986 et président.

فبالرغم من دور مكانيكا الكم في تطوير جانب (المعدات في الكومبيوتر) Hardware لم يكن الكومبيوتر) Sofware لم يكن تطويره من اختصاص الفيزيائيين بل كان في الاصل من اختصاص الرياضي.

بدأت قصتهم في هذا الشأن حينما حاول هلبرت Hilbert برنامجا عرف فيما بعد -بمشروع هلبرت- لصياغة الرياضيات في صورة " نظام استنتاجي معياري " يمكن بواسطته أن يجعل من عملية إثبات أونقض العبارات الرياضية عملية إجرائية تنشأ من المسلمات الأولية المعروفة. لقد أراد هلبرت أن " يؤطر" جميع الرياضيات، وقد كانت الفكرة مغرية جدا فيما يخص الرياضيات بالذات لأنها تعتمد على عمليات عقلية بحته لا مكان فيها للتردد ولا الشك، وبذلك فقد كانت مرشحة لمثل هذا التصييغ. غير أن الرياضي النمساوي الأمريكي (كورت غودل Godel) أثبت في عام 1931 أن ذلك غير ممكن من حيث المبدأ، وذلك لأن أي "نظام استنتاجي معياري" إما أن يكون (متناقضا ذاتيا) Inconsistant أو (غير كامل) معرفته " بالمثال التالي والذي نحاول فيه إثبات أونقض العبارة معرفته" بالمثال التالي والذي نحاول فيه إثبات أونقض العبارة التالية: "هذه العبارة غير قابلة للإثبات ".1

فنحن حيال هذه العبارة أمام أمرين: إما أنه يمكن إثباتها وإما أنه لا يمكن ذلك، وفي كلا الحالتين تواجهنا مشكلة! فإذا أمكننا إثبات هذه العبارة فإنها تعتبر حينئذ عبارة "خاطئة " من حيث مطابقتها للواقع لأنها تقول عن نفسها أنها غير قابلة للإثبات، بينما أمكننا إثباتها وهذا يقودنا إلى - التناقض الذاتي - حيث إننا بذلك نثبت عبارة خاطئة. أما إذا افترضنا صحة محتوى العبارة، فقلنا إننا بالفعل لا يمكننا إثباتها، فهذا يعني أن العبارة في ذاتها " صحيحة " من حيث مطابقتها للواقع، وبالتالى فإننا نعجز عن إثبات عبارة صحيحة وهذا يقودنا إلى

-عُدمُ الكُمال- "ولُقد وصفُ "غُودل" اكتشَافا مشابهاً لمفارقَة في " نظرية الممجوعات " نبه إليها الفيلسوف الإنجليزي برتراند راسل وصفه " بالحقيقة المذهلة " بأن حدسنا المنطقي والرياضي متناقض مع ذاته. وبعد خمسة سنوات من اكتشاف "غودل"أي في عام 1936

نشر بحثه الذي أرسى فيه قواعد الكميوتر الرقمي والذي صار "نشر "تورنغ Turing قاعدة لصناعة

الكمبيوتر الرقمي والذي صار قاعدة لصناعة الكومبيوتر فيما بعد. وفي هذا البحث أعاد " تورنغ" اكتشاف نظريتي "التناقض الـذاتي" و"عـدم الكمـال" مـن منظـور برمجـي بالنسـبة لمعياريـة المنطـق الاستنتاجي، ولكنه في نفـس الـوقت أثبـت أنـه يمكـن وجـود " نظ ام حسابي معياري " كامل أي أنه يمكن لأي " لغة برمجة" أن تعـبر عـن أي خوارزميـة ممكنـة. (الخوارزميـة:هـي مجموعـة مـن الخطـوات المحددة والتي تهدف إلـى حـل مشـكلة مـا دون الحاجـة إلـى تفكيـر أوإبـداع). لقـد أراد هلـبرت أن يصـمم لغـة خاصـة يمكنهـا اسـتيعاب المنطق الرياضي فلم يفلح، إذ تبين أن ذلك لا يمكن لفجـوة موجـودة في المنطق الرياضي اكتشـفها غـودل، لكـن تورنغ أثبـت أنـه يمكـن تصميم لغة برمجة لثمتيـل أي خوارزميـة. ومعنـى ذلـك أن مشـروع هلبرت قد نجح ولكن في "الحساب" لا "الإستدلال".

ومن هذا التاريخ الموجز يظهر لنا كيف أن العلم قفز هنا قفزة كبيرة وهي قفزة الكومبيوتر بعد أن تبين الإنسان خللاً خطيراً في حدسه الرياضي والمنطقي والذي يمثل العنصر الثالث من عناصر العملية العلمية التي حددناها سابقاً.1

وبهذا السرد... ينكشف لنا أنه وراء قفزات العلم الكبيرة كان هنـاك دائماً اكتشاف لخلل كبير في إحدى مدخلات الإنسان البشـرية فـي العمليـة العلميـة..."المنطـق" ، وبـذلك يتضـح أن الإنسـان لـم "يقهر"... نظرياته.

هذا التقدم في فلسفة العلم وآفاقة:

هكذا قطعت فلسفة العلم فى القرن العشرين طريقا شاقا وطويلا ذا مراحل متتالية، من وضع بلغ حالة- ضد تاريخية- إلى وضع يتسلح بالوعي التاريخي- ويستقبل على الرحب والسعة المنظورات التاريخية للعلم. بكل ما سيحمله هذا من خصوبة ورحابة آفاق مستقبلية. لقد ترددت بفعل اندفاعات فييرابند وسواه بشأن انتهاء سؤال المنهج أوبلوغه طريقا مسدودا، والواقع، كما يقول " جوزيف ماجوليس" بعبارته الرصينة والعميقة: "حقا إن سؤال المنهج قد

 $<sup>^{1}</sup>$ -  $^{2}$ Parrochia. Daniel: « Qu'est - ce qu'une révolution? in revue: « Sience et avenir »  $N^{\circ}$ .1333 , sous le titre: « la science en 10 question » Déc 2002-Jan 2003 , pp.44-45

سقط من الاعتبار فقط بوصفه شفرة مدونة تعبيرا عن الـولاء لفئـة فرعية من المعتقـدات انبثقـت عـن العقيـدة العلميـة المركزيـة - أي التجريبية –

معتقدات تشكلت في مرحلة أسبق من العلم الحديث، واستنفدت الآن مبرارتها. إذا صح هذا ينبغي أن نعمد - والحديث مازال لمارجوليس - إلى استغلال مميزات الموجة المساعدة على الكشف الكامنة في استحضار المناقشات الأسبق، بغير أن نقع في شراكها الاصطلاحية.

بداية،إذا كان الوعي التاريخي يعني الوعي بالظاهرة العلمية، ليس كمحض نسق منجز، بمنهج متعين وخصائص منطقية محددة، بل أيضا الوعي بالعلم كفعالية إنسانية متنامية ومتغيرة عبر تيار الزمان. فلا شك في أن هذا التطور في فلسفة العلم يرتد - في جانب منه - إلى ما تزامن معه من تسارع التقدم العلمي، وتصاعد معدلاته تصاعدا غير مسبوق، بلغ الذروة بتسخير الكمبيوتر بإمكاناته الجبارة كأداة عملاقة في يد العبقرية العلمية المبدعة، التي بدا واضحا الآن أنه لا حد ولا نهاية لإمكاناتها المتوالية. فهذا هو الذي علم فلاسفة العلم اللاحقين أن العلم لم يعد البتة بناء مشيدا من المعرفة المنجزة المثبتة، تبحث الفلسفة في تبريرها وتبرير صحتها ومصداقيتها، بلا العلم فعالية منطلقة وكشوف متوالية تصوب ذاتها وتتجاوزها بثورات مظفرة، لا تهدأ ولا تسكن أبداً

وكما رأينا كانت الوضعية المنطقية بنزعتها -الضد تاريخية- أقوى المدافعين وآخرهم عن -منطق التبرير- الذي يقتصر على بحث العلاقة بين النظرية والملاحظات التجريبية ورفضت بشدة - منطق الكشف- على أساس أنه متعلق بعوامل لا منطقية ولا تحليلية. وكان انتقال فاسفة العلم إلى موقف الوعي التاريخي مرتهنا بانتقالها من منطق التبرير إلى -منطق الكشف والتقدم والثورة-، فيما يعد تقويضا لأسس -النظرة الوضعية السكونية التبريرية- الضد تاريخية تقويضا لعوامل نفي البعد التاريخي، ليتسع له المجال فيما بعد.

ولما كان كارل بوبر صاحب الفضل السابغ في الانتقال من منطق التبريرإلى منطق الكشف والتقدم، كان بدوره الرائد الجسور الذي أنجزت فلسفة العلم تحت رايته هذا العبور العظيم إلى الضفة

ا- يمنى الخولي: فلسفة العلم في القرن الغشرين،ص.214.

الأخرى من القناة، ليواصل الزحف من بعد بوبر قواد آخـرون لأولويـة في جيوش فلسفة العلم، تصل إلى العمق الإستراتيجي للوعي بتاريخ العلم، وتحصن مواقعها، فلا تقبل معاهدة ولا تطبيعا مع جيـوش الضـد تاريخية المدحورة.

لم تعد أوساط فلسفة العلم الآن ترحب بنظرية تفشل في الاشتباك مع الوعي بتاريخ العلم. وأصبحت كل فلسفة لا تاريخية للعلم هي فلسفة عاجزة عن أداء مهامها باقتدار، أوهي - بتعبير لاكاتوش – خواء. فمضامين النظريات العلمية ذاتها، فضلا عن مفاهيمها ومصطلحاتها، ومن قبل ومن بعد مناهجها، مرتبطة ومتكاملة مع تطورها التاريخي، ونحن في حاجة إلى فلسفة لتاريخ العلم، تنظر إليه بوصفه مستودعا زاخرا بالتصورات والرؤى التي تعين الفلسفة على تفهم حركية العلم، وتقوم بتوظيف تاريخ العلم كأداة تحليلية ونقدية للمفاهيم العلمية في نشأتها ونموها وتطورها عبر صيرورة التقدم العلمي.

صحيح أن العلّم أولا وقبل كل شيء نشاط عقلاني نظري، لكن ليس هذا كل ما في الأمر. العلم نمط من الممارسة المعرفية للإنسان، ممارسة ككل ممارساته لا تتأتى في جزائر منعزلة بل في سياق جمعي مؤسسي. فلم يعد مرغوبا النظر إلى العلم فقط بوصفه محض نشاط نظري عقلاني معرفي خالص، يحكمه أولا وأخيرا تعقب

مزيد من الصدق.

النظرية لا تنفصل عن إطارها أوبتعبير توماس كون، نموذجها الإرشادي، وظروف وشروط نشأتها بل وأهدافها وأغراض البحث الذي تمخض عنها حتى يمكن وصف العلم بأنه نشاط غائي يهدف إلى تحقيق غاية مسبقة. والإبستمولوجيا التي استأثرت بالميدان طوال عهود غياب البعد التاريخي لم تعد كافية، إذا رمنا تفسيرا شاملا للظاهرة العلمية وتقدمها المتوالي. المطلوب لتحقيق هذا فلسفة تاريخية تنظر إلى العلم كتنام إبستمولوجي، وبوصفه نشاطا إنسانيا إجتماعيا متغيرا ومتطورا ويعني هذا ضرورة استيعاب الإبستمولوجيا وتجاوزها إلى أنطولوجيا للعلم - إن جاز التعبير- تستلزم فلسفة تاريخية وتاريخا فلسفيا للعلم.

ومن الناّحية الأخرى أوالوجه الآخر للعملة، تغيرت النظرة إلى تاريخ العلم، فلم يعد مجرد سلسلة متوالية من الإجراءات الناجحة والكشوف المتعاقبة أوسير لشخصيات عظيمة أوسجل زمني لتتابع مكتشفات العلماء، أومجرد ترتيب زمني لوقائع متعلقة بكل هذا، بلا هـورؤى تتخلـق وتنمووتتطـور وتتبـدل وتتعـدل، وكأننا إزاء أحـداث الدراما الكبرى للفكرالإنساني، وقد تبوأ العلم دور البطولة المعرفية بلا منازع. وكان إنجاز توماس كون العظيم في ثمتيـل تاريخ العلـم كتاريخ رؤى للعالم تفرضه النماذج القياسية الإرشادية المتواليـة. لـذا فكل تاريخ للعلم لا يتسلح بنظرة فلسـفية هوتاريخ مصـاب بـاعتوار قاتل، بل هوكما أوضحت تحليلات -إمـري لاكـاتوس- تاريخ أوتأريخ مستحيل أصلا.

يمكن اعتبارهذه الأطروحة وقد لاقت تطبيقها في دراسة جوزيف أجاسي J.Agassi نحوأصول لتأريخ العلم الصادرة عام 1963 مع دراسة جرينباوم A.Grunbaum عن نظرية النسبية الخاصة كحالة أومثال يوضح مدى أهمية فلسفة العلم بالنسبة لتاريخه. فقد انكبا على تبيان أن كل تأريخ للعلم مثقل بافتراضات فلسفية، في تطبيق أكثر عينية للخطوط العامة التي حملتها معالجة لاكاتوس للميثودولوجيات المختلفة. مثلا إذا تبنى المؤرخ التجريبية المتطرفة الاستقرائية ورأى الوقائع الملاحظة تفصل القول في النظرية، انصب تأريخه على التجارب الفاصلة في تاريخ العلم، بينما يهتم آخر بالإشكاليات النظرية وأوجه التناقض ومناقشات المجتمع العلمي.

وكأننا إزاء فيلسوف التاريخ الشهير بندتوكروتشة (1866-1952) وهويؤكد أن كل مؤرخ فيلسوف شاء أوأبى، وقد كان أجاسي أكثر توفيقا في إثبات أن أي تصنيف لوقائع التاريخ العلمي يفترض قبلا معايير فلسفية عن خصائص العلم التي تجعل الواقعة علمية، ومعيار واضح للتقدم العلمي تصنف على أساسه واقعة معينة بوضعها في سياق التطور العلمي. أما إذا انتقلنا من تأريخ التاريخ إلى تفسير تاريخه، فبديهي أن دور المعايير الفلسفية سيصبح أشد وضوحا وأكثر فعالية، إن لم نستأثر بالميدان. أ

أجل، تاريخ العلم وفلسفته مبحثان مختلفان ومتمايزان لكنهما بالقدر نفسه يتكاملان ولئن كان " يظن فيما مضى أن تاريخ العلم يبحث في وقائع وأحدات التطور العلمي، أوكيف كان العلم، أما الفلسفة فهي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- Brunschvicg, Léon: le progrès de la consience dans la philosophie occidentale. 2 vols, paris, 1927.

تبحث في معيار تقويمي لهذا التطـور وكيـف ينبغـي أن يكـون العلـم، فقد اتضح الآن أنه لا تعامل مع وقـائع مـن دون معيـار، ولا تقـويم مـن دون أحداَث". إنه شعار لاكاتوسَ الشِّهيرَ:" ۖ فَلسَفة َ العَلْمِ مَـن ٰ دونَ تاريخه خواء، وتاريخ العلم من دون فلسفتة عماء " والذي ألقي ضوِّءا كاشفا على التمييز بين التاريخ الداخلي للعلم وتاريخه الخارجي. هكذا أعادت الأوساط المعنية بالظاهرة العلميـة ترتيـب أوراقهـا، بحثـا عـن نسيج فلسفة العلم وتاريخه، بعد أن تجلت العلاقة التكامليـة التبادليـة الوثيقة بينهما. هذا بغيرأن تتماوه الحدود بين النظرة إلى العلم من الداخل والنظرة إليه من الخارج. وقد اهتم فيلسوف العلم الفرنسـي جورج كانغلهيم G.Ganguilhem بإبراز التقابل بينهما.النظرة الداخلية Interne الإبس تمولوجية معنية بالعلم كفاعلية تخصصية مستقلة، كعقلانية إبستمولوجية أوما أسماه لاكاتوس الميثودولوجيات، تنصب على الأدوات الداخلية للنسق العلمي كدور الرياضيات والملاحظة والتجربة والفرض والتنبؤ والتفسير. ..الخ وهي تحمل الشروط الضرورية لكنها ليست كل الشروط. هناك شروط أخـري غيـر كافيـة بمفردها لكنها فعالة، نجدها في النظرة إلى العلم من الخارج، النظرة الخارجيـة Interne إلى العلـم كنشـاط إنسـاني يتـأثر بأبعـاد الحضـارة الإنسانية ويـؤثر فيهـا، هـا هنـا العوامـل الإجتماعيـة والسـيكولوجية والاقتصادية والسياسية والتقانية والبيئية...الخ لا تتدخل مباشرة فــى المحتوى المعرفي أوفي صميم مسـاره، لكنهـا تـأثر تـأثيرا فعـالا فـي تسارع أوتباطؤ التقدم العلمي، وقد تكون عامل بعث أوعامل وأد كمـا  $^{1}$ نتبين خصوصا من تحليل نشأة وانهيارٍ الحضارات الكبرى في التاريخ. إن العلم لا يتقدم ولا ينفسح المجال أصلا للجهـود الإبسـتمولوجية مـا لم ينشأ في بيئة ثقافية متساندة تملكِ بواعث هذا التقدم" لأن العلـم لا يعمل وحده في فراغ، بل هويفلح أرضاً مهدتها الثقافة السائدة مــن قبل وتركتها صعيدا زلقا"، إنه كما يقول جون ديوي:" يعمل في نطاق مؤسسة ثقافية تستوعب الشؤون الثقافية كأفة التي كانت قد استقرت حتى يمكن أن يتقدم العلم ذاته". والدورالأساسي للعبقرية الفردية في الكشـف العلمـي لا ينفـي بحـال أن العلـم ليـس ظاهرة منعزلـة بقـدرتها الذاتيـة أوقـوة دفعهـا الخاصـة أولا تخضـع إلا

¹- Georges Canguilhem: la décadence de l'idée de progrès , « Revue de la métaphisique et de la morale ,  $N^{\circ}$  4 , 1987 , p.466.

لمنطقها الداخلي البحث، فتفاعل العلم مع المجتمع حقيقة لا سبيل لإنكارها، ولا جدوى من هذا الإنكار.¹

إن العوامل الاجتماعية علة فأعلة وناجزة حتى في أبعد العلوم عن الواقع الاجتماعي وعن علم الاجتماع، ولعلها الرياضيات والفلك، الرياضيات هي ذاتها النظرة الصورية المجردة عن أي تشكل متعين، وناهيك عن التشكل الاجتماعي. وعلم الفلك يتعامل مع كيانات هي بتعبير-هنري بوانكاريه- بعيدة جدا عن الصراعات الانتخابية ولا يحتمل أبدا أن تدلي بصوتها أوتشارك فيها بحال، ولكن ينفق الساسة الناجحون أموالا طائلة على الأبحاث الفلكية. فهل الرياضيات والفلك ينفصلان حقا عن الواقع الاجتماعي ؟

أما الرياضيات، فمثلا إنجاز العرب البارز وفيها وعلى مفترق الطرق بين الحساب والهندسة وبين الحساب والجبر لا يمكن فصله عن احتياج الحضارة الإسلامية الملح للتقاويم وتحديد مواقيت الشعائر واتجاه القبلة، وطرق الحجيج والتجار، والتوفيق بين التقويم الهجري القمري الذي تعمل به الدولة الإسلامية، والتقويم الميلادي الشمسي الذي يحدد مواسم الحصاد، وبالتالي أوقات الزكاة والضرائب والجزية هي الأمصار الزاعية التي دانت للدولة الإسلامية، ومشاكل تقسيم الأراضي ثم نظام المواريث المعقد والدقيق هي الشريعة الإسلامية، وحساب أثمان الجواري والعبيد الذين هم القوة الإنتاجية التي يستثمر فيها المال ولكن يتناقض الثمن تدريجيا كلما تقدم بهم العمر. وبالمثل، الإنجازات الفلكية الـتي شكلت العمود الفقري للعلم الحديث منذ الثورة الكوبرنيكية وقوانين كبلروكشوف جاليليوحتي العام الجديد واتساع حركة الملاحة العالمية وانشغال العصر باكتشاف خطوط وطرق ملاحية جديدة.

لَقَـدُ أَكَـد كـارل مانهـايم (1947-1893) K.Manheim أن كـل العلـوم حـتى المتخصصة جدا يمكن النظر إليها بوصفها قابلـة للتشـكل اجتماعيـا، فضلا عن عبثية محاولة الوصول إلى أي حقيقة بصـورة مسـتقلة عـن المعانى الاجتماعية التاريخية.

¹- *Ibid* , *p.466*.

²- يمنى الخولي: المرجع السابق،ص.244.

### الفصل الثالث:

## الرؤية النقدية والمستقبلية للتقدم

يعد كارل مانهايم مؤسس علم اجتماع المعرفة Sociologie de يعد كارل مانهايم مؤسس علم اجتماع العلم أوسوسيولوجيا العلم، وقد لامسنا حدودها مع توماس كون.

تنقسم سوسيولوجيا العلم إلى سوسيولوجية معرفية Cognitive وسوسيولوجيا لا معرفية

Non-cognitive هذه الأخيرة اللامعرفية تبحث عن أثر العوامل الاجتماعية في التشكلات الخارجية العلمية. أسباب ومبررات نشأة معامل ناجحة في مكان ما، ارتفاع نسبة العلماء في تخصص معين في زمان ما، نموواضمحلال التخصصات العلمية، احتياج ومتطلبات العلم من حيث هومؤسسة، نزاهة أساليب منح ومنع الجوائز والبراءات، المسارات المتغيرة لمستقبل العلماء. .. وأمثال هذه الظواهر العلمية التي شكلت موضوعات مدرسة الدراسات الاجتماعية للعلوم في أمريكا، والتي ارتبطت على وجه الخصوص بأعمال روبرت مرتون. R.Merton.

أما سوسيولوجيا العلم المعرفية: فهي تبحث في أثر العوامل الاجتماعية في تشكيل تصورات العلماء ومفاهيمهم جذورها وأصولها الاجتماعية، كيف تكونت ولماذا دعمها المجتمع، خصوصا المعتقدات التي لا تكفي العوامل الإبستمولوجية والقرارات الميثودولوجية أي العقلانيات - لتبريرها. وتتفاعل سوسيولوجيا العلم مع فلسفة العلم وتتكامل معها إلى أقصى الحدود.

في السوسيولوجيا اللامعرفية أكد " روبرت مرتون" على دور العالم الفرد، لكن في سياق عالمية العلم. العالمية تعني الحكم على الإنجازات العلمية بمعايير موحدة في أي مجتمع في العالم. حاول مرتون تحديد هذه المعايير في إشاعة النتائج بين الباحثين، والنزاهة والأصالة، بمعنى أن يكون الإنجاز العلمي إبداعا أصيلا للباحث وليس مسروقا أومنحولا أوملفقا، وأيضا معيار الشك المنهجي الذي يذكرنا بالاختبارية ومحاولات التكذيب. على الإجمال تماثل هذه المعايير ما بحثه توماس كون تحت عنوان القيم المتي هي محكات لتقويم الإنجازات العلمية والمفاضلة بينها. وتسهيل ملاحظة كيف أن معايير مرتون- و- قيم كون - على السواء تتشارك معا في شغل

منطقة وسطى، لـن تملأهـا القيـم الاجتماعيـة بمفردهـا، ولا المعـايير المنهجية الفلسفية بمفردها.¹

أما الفرع الآخر من سوسيولوجيا العلم، وهوالسوسيولوجيا المعرفيـة فأكثر اتصالا بفلسفة العلم ويشتبك معها مباشرة بحيث يمثـل رافـدا لها. مثلا صدرت عام 1961 في مجلة Science دراسة تجريبية رصينة لعالم الاجتماع برنارد باربر B.Barber ذي النزعة الوضعية التجريبية الحادة،موضـوعها "مقاومـة العلمـاء للكشـف العلمـي " حـاولت استكشاف العوامل التي تجعل عالما يميل لرفض مكتشفات وأفكـار جِديدة. وكشفت الدراسة عن عوامل تكاد تكـون الصـورة المعاَصـرة لأوثان فرنسيين بيكون، وقد وضع برنـارد النظـرة المنهجيـة والنظـرة اللاهوتية بوصفهما اثنيان مان أهم العوامل المتي تبدفع العالم إلى الوقوف في وجه الأفكار الجديدة. ولا تتكامل هذه الدراسة مع أوثـان بيكون في القيرن السابع عشير فحسب، بيل مين السهولة بمكان تصورها وهي تتكامل أكثر وأكثر مع المقولات الابستمولوجية الحديثة، من قبيل التحصين ضد التكذيب وما تلقاه باكورة محاولات الخروج عن النموذج الإرشادي من المقاومة، وأكد العلماء لطّرح فروضٌ مساعدة تشكل حزاما واقيا للنواة الصلبة في برنامج بحثهم وتدعيمها كى يواجه الشذوذات المستجدة.<sup>2</sup>

هذا المثال يوضح إلى أي حد تغدي سوسيولوجيا العلم في جانبها المعرفي فلسفة العلم، وتتكامل معها إلى حد أن يتداخلا في بعض المواقع، وفلسفة العلم إذ تستفيد من هذا المبحث فإنها مدينة بقدر ما هي دائنة له. فكما قيل بحق: " ظهور البرنامج القوي في الدراسات الاجتماعية للعلوم لا يمكن أن يحسب له حساب دون الرجوع إلى التطورات التي صاحبت ذلك في مجال العلوم المتي لم تعد تضع أي حواجز أمام التفسيرات المبنية على الدراسات الاحتماعية".

وكان الوعي التاريخي لا سواه هوالذي أزال تلـك الحـواجز فضـلا عـن أن أي تطبيق للتحليل الاجتماعي على تاريخ المعرفة العلمية يسـتلزم قبلا تطور التاريخ العقلاني للعلم الدي تنجزه فلسفته، وبخلاف الوعي بتاريخ وفلسفة العلم، يضـيف تومـاس كـون عوامـل أخـرى أدت إلـى

<sup>·-</sup> يمنى الخولي: فلسفة العلم في القرن العشرين،ص.24- 46.

\_ حمادي بن جاًء بالله: العلم في الفلسفة،ص<sub>.87.</sub> \_

تنامي الاهتمام بسوسيولوجيا العلم مؤخرا، عوامل من قبيل دراسات التاريخ العام وعلم الاجتماع الألماني والفلسفة الماركسية...

والحق أن توماس كون شخصيا كان من أقوى هذه العوامل، وإذا استعرضنا المصطلحات السابقة، يمكن القول إن سوسيولوجيا العلم تبحث في العوامل الاجتماعية للعلم من الخارج، من حيث علاقاته بالبنية الاجتماعية ككل وبوصفة أحد أهم مكوناتها. أما توماس كون فقد وجه الانتباه إلى أهمية سوسيولوجيا العلم من الداخل، شبكة العلاقات والعوامل التي تحكم مجتمع العلماء من حيث هومؤسسة، وإلتي حاول كون أن يؤطرها بالقالب المبحثي وقالب المثلية.

وأصبح البحث في سوسيولوجيا المؤسسة العلمية مطلبا ملحا بعد أن تعاظم شانها في الواقع الراهن، حتى قيل إن عدد العلماء أوالمشتغلين بالبحث العلمي الآن ثلاثة أرباع الذين اشتغلوا بالبحث العلمي طوال تاريخ البشرية!! أما نسبتهم إلى إجمالي عدد السكان فلا تقارن بأي عصر مضى، فضلا عن تعقد لغتهم الرمزية وارتفاعها تماما عن مستوى الفهم العام من دون إعداد دراسي طويل يستغرق سنين العمر، ومعداتهم وأجهزتهم بالغة التعقيد باهظة التكاليف، وصميم العمل الذي يؤدي في البحث العلمي وهوعمل ذوكم وكيف، وبالتالي نتائج وآثار ومردودات لا تضاهي.. فبات العالم المعاصر بين أمة من العلماء تفوق عددا وعدة وعتاد وإعدادا. لا بد أن لها هي الأخرى قوانينها ومنظوماتها الاجتماعية.

فرنسا كلهم بريادة العلماء ذوي الاستبصارات الفلسفية لإنجاز الموسوعة التي تهدف إلى تجميع المعارف المتفرقة،. فلم يعد العلم إنجازا شخصيا أومعرفة فردية. وبمرور الأيام وتواتر التقدم العلمي يزداد العلم إمعانا في طابعه الجمعي التعاوني، بحكم العوامل الراهنة من قبيل التطور المعرفي الذي تسارع بمعدلات رهيبة بفعل الكمبيوتر وسائر التجهيزات المعملية المتقدمة وارتفاع تكاليف البحث العلمي وتعقد آلياته وضخامة برامجه، حتى برز التخطيط كقيمة كبرى في البحث العلمي،ودخلنا عهد التنظيم والإدارة والبحوث المستمرة التي تمولها المؤسسات الكبرى اوالدول. وأمام هذا الوضع لم يعد ممكنا بحال أن تغفل فلسفة العلم أبعاده السوسيولوجية، فقد انزوت تماما صورة العالم يعكف وحيدا في المعمله،والآن كما علمنا توماس كون الرائد ينبغي النظر إلى البحث العلمي من هوبرنامج ضخم يعكف على تنفيذه فريق من الباحثين في إطار مؤسسة كبرى.

فهل يمكن بعد كل هذا أن تظهر الفلسفة بتفهم حقيقي للظاهرة العلمية بصرف النظر عن أبعادها الاجتماعية؟ لقد فرضت الأبعاد السوسيولوجية نفسها على فلسفة العلم من حيث فرضت نفسها أيضا الأبعاد السيكولوجية والسياسية والاقتصادية والتخطيطية والإدارية والبيئية والقيمية، على الإجمال أبعاد الظاهرة الإنسانية. جميعا انفتحت لها البوابة حين خرجت فلسفة العلم مدججة بالوعى

التارىخى.

وفي هذا نلاحظ إلى أي حد نجد التوعي التاريخي كفيلا بأنسنة النظرة العلمية والروح العلمية، كما لاح للمبشرين الرواد الذين آمنوا بقيمة الدراسة المنهجية الأكاديمية لتاريخ العلم، وعلى رأسهم وليم كليفورد ) 9.43 - 3.54 ( وجورج سارتون G.S.arton ) -1845 ( وهذا الأخير بصفته رائدا عظيمايرسم خطوط وجورج سارتون نزعة إنسانية جديدة تلتقي مع البعد العلمي على أساس من تاريخ العلم الذي يصور العلم كفاعلية إنسانية أصيلة ونبيلة.

وفي النهاية تتجلى في الضوء الكاشف للوعي التاريخي أطروحة بالغة الأهمية تؤكد ببساطة أن " العلم ظاهرة إنسانية ". إنها حقيقة أشد وضوحا من شمس النهار، وتحت غيوم المطلق النيوتني الزمان والمكان المطلقين. غابت هذه الحقيقة عن أنظار العلم الكلاسيكي

وفلاسفته الذين رأوا العلم نسـقا مغلقـا معقلنـا مجـردا يقينيـا حتميـا هومحض صورة إبستمولوجية لواقع أنطولوجي يلاحظه الباحث بحياد مطلق وموضوعية موهومة، ليعم م الملاحظ أت الـتي اسـتقرأها فـي قـوانين ضـرورية الصـدق، تلغـي دور الفاعليـة الإنسـانية والإبـداع الإنساني في خلق قصة العلم المثيرة والرائعة. ثم تقوضت هذه الصورة بفعـل انهيـار المطلـق النيـوتني الحتمـي الآلـي الميكـانيكي، باقتحام عالم الذرة وما دون الذرة، وبزوغ ثورة الكوانتم والنسبية مـع مطلع القرن العشرين. وقد ارتدت في نظرية المنهج الفرضي الـذي يبدأ بفرض يبدعه العالم ثـم يهبـط إلـي وقـائع التجريـب، وفـي نهايـة القرن يتكامل الفرض والتجربة وتجلت الحقيقة الساطعة وهي أن العلم صنيعة إنسانية وإبداع إنساني، ونشاط إنساني، وفعالية إنسانية ومغامرة إنسانية، وكما يقول مارجوليس في عمله الجاد المحيط المذكور آنفا " علم بغير وحدة إصلاح للعلوم الإنسانية والطبيعيـة " يقول:" إن مشاريع العلم هي بصورة حاسمة إنجازات إنسانية الصفة الجذرية للعلم بعد كل شيء أنه نشاط إنساني. كل أنظمتـة الجـديرة بالإعجاب نصونها نحن البشر تحت الشروط والظروف المتي تجعلها أكثر في الإعجاز والروعة. لذلك فكل العلوم هي علـوم إنسـانية مـن زاوية إنجازها الفعلي فلا يمكن تعيين خصائصها بمعزل عن ملامح الثقافة الإنسانية والتاريخ الإنساني واللغة الإنسانية والخبرة الإنسانية والاحتياجات والاهتمامات الإنسانية. لـذلك فحـتي العلـوم الفيزيائيـة ذاتها لا تعدوان تكون مشاريع ومغامرات إنسانية، وإذا كانت تفـترض وجود عالم فيزيائي مستقل فإنها أولا وأخيـرا تقبـع داخـل تسـاؤلات باحثين من البشر المثِقلين بالأبعاد الثقافية. ويقول مارجوليس إنه في هذا يأخذ تماما برأي توماس كون بأننا يمكن أن نتساءًل عن عالم مستقل ولكننا لا يمكن أن نقيم طبيعته بوصفه مستقلا عن تساؤلاتنا. وبالطبع ليست المسألة تصورا لتوماس كون أومارجوليس أُوسواهمًا، بل هوتصور لطبيعة العلُّم أدتُ كـل العوامـل إلـي رجحـان كفتـه لا سـيما بعـد أن تغلغـل فيهـا الـوعي التـاريخي، هـذا التصـور هوأنسنة الظـاهرة العلميـة حـتي انتقلـت مـن وضـع المطلـق الثـابت اليقيني الحتمي الضروري إلى وضع النسباوية الـتي هـي سـمة كـل موقف إنساني، والتي تبلغ حد اللامقايسة. إن النسباوية مهما تطرفت لا تقلل بحال من شأن المعرفة العلمية ولا تمس مـن القيمـة

#### الفصل الثالث:

### الرؤية النقدية والمستقبلية للتقدم

الموضوعية للتقدم لأنها تصادر على أن التقدم العلمي مثل التطور البيولوجي هوتسلسل لا يقبل الارتداد أوالانعكاس، أي أنه متصاعد دائما. ويتأكد وجود الإنسان ودوره المحوري في كل مرحلة وكل خطوة من خطوات العلم. وكما يقول عالم الفيزياء النووية الرائد الذي قاد ثورة الكوانتم الثانية بمبدئه الشهير في اللاتعين ألا وهو" فيرنرهيزنبرغ ": " إن بناء أونظريات العلم في أي مرحلة ليست سوى حلقة من السلسلة الللامتناهية لحلقات الحوار بين الإنسان والطبيعة، ولم يعد من الممكن أن نتحدث ببساطة عن طبيعة بحد ذاتها وعلينا كما يقول نيلزبور N.Bohr أن نأخذ في الحسبان أننا لسنا المشاهدين بل الممثلين في مسرح الحياة."

وفي النهاية ترتد أنسنة الظاهرة العلمية في هيمنـة الـوعي التـاريخي على اجواء فلسفة العلم في الثلث الأخير من القرن العشرين والمحصلة أن انتقلت من محض تحليلات منطقية إلى نظرة منهجية شاملة إلى فلسفة إبستمولوجية هي فلسفة الفعالية المعرفية والهم العقلى للانسان، فأصبحت فلسفة العلم في النهايـة فلسـفة إنسـانية حية خفاقة لا تستغني عن رصانة المنطق وتظل دائما تنطلق من المحور المركزي الإبستمولوجي لكن تستوعبه لتتجاوزه فلم تعد قاصرة على المشكلة الكوزمولوجية التي رامها بوبر في تفجيره لطاقـات الميثودولوجيـا بـل أصـبحت مشـكلة فلسـفة العلـم أيضـا أنطولوجية وسيكولوجية واقتصادية وسياسية وتقافية وتخطيطية وإدارية وبيئية... بعبارة مـوجزة أصبحت فلسـفة العلـم فـي القـرن الحادي والعشرين تعني تكامـل النظـرة إلـي العلـم مـن الـداخل مـع النظرة إليه من الخارج. وبرز علم الذكاء الاصطناعي وتقنيات الكوم بيوتر لتؤكد أهمية النظرة المنطقية من الداخل بينما تبرز العوامل الإنسانية الحضارية أهميـة النظـرة مـن الخـارج لـذا يمكـن القول "أن النظـرة المنطقيـة تفلسـف علـم الكومـبيوتر أمـا النظـرة التاريخية فتفلسف علم الإنسان".

ومن جراء تفاعل كل هذه العوامل تخلق الآن \*علم العلم ليضم كل فروع الدراسات التي تؤدي إلى الإحاطة بظاهرة العلم، وأولها بالطبع تاريخ العلم لا سيما من حيث هورافد قوي لفلسفته التي اصبحت الآن مستعينة بسوسيولوجية العلم وسيكولوجيا البحث والإبداع العلمي، قيمالبحث وقيم المجتمع العلمي الكائنة وما ينبغي أن تكون، علاقة

### الفصل الثالث: الرؤية النقدية والمستقبلية للتقدم

العلم بالأطر الايديولوجية وبالأنظمة السياسية اقتصاديات العلم والدراسة المقارنة للمؤسسات العلمية والأسس التخطيطية لنشأتها وتحديد أهدافها والأساليب المثلى لإدارتها والتوظيف الأمثل لنظم المعلومات وبرامج الكومبيوتر وشبكة الاتصالات العالمية (الانترنت) والإعلام العلمي على إطلاقه أي مقروءا أومسموعا أومرئيا. والأشكال الأخرى لعلاقة العلم بالمجتمع وقضية الثقافة العلمية والاهتمام الخاص بمناهج وأساليب تدريس العلوم وإعداد العالم وسائر أبعاد تنمية المناخ المهيىء للعطاء العلمي.

ومهما ابتعدت واستقلت بعض فروع هذه الدراسات من الفلسفة فإن فلسفة العلم تظل حاجة ملحة كبوتقة ضامة تتكاثف فيها كـل الجهـود الرامية إلى تفسير وتفهم ظاهرة العلم من الداخل ومن الخارج.

والخلاصة التي تنتهي اليها ان الوعي التاريخي لم يكن مجرد عامل مستجد أوحدث طارىء في مسار فلسفة العلم بل كان ضرورة لا بد أن تستجيب لها لتواصل النماء والتقدم. فقد جعل الفلسفة تنظر إلى العلم في ضوء تطوره التاريخي وبالتالي عبر تفاعله مع البنيات الحضارية والاجتماعية والثقافية بأبعادها المختلفة ومن هنا دفع السوعي التاريخي بفلسفة العلم إلى فتح قوقعة اللؤلوة الابستمولوجية .

بعد الجهد المتواضع والمخلص الذي بدلناه في استطلاع جوانب الموضوع الذي اخترناه لهده المذكرة، يمكن لنا في هذه الخاتمـة الخروج بجملة من الملاحظات لعلنا نلخصها في القضايا التالية:

لقد انطلقت فكرة التقدم انطلاقا من النصف الثاني من القرن السابع عشر الميلادي في إطار الصراعات الفكرية التي رافقت النهضة الأوروبية، وبينا كيف أن فكرة التقدم أنها كانت وليدة عصر الأنوار من خلال فلاسفة القرن الثامن عشر المرتبطة بالحركة الثقافية الأنوارية . وهكذا تبين لنا من خلال فكرة التقدم أنها كانت مرتبطة في الأصل بالتطور الثقافي ولاجتماعي وخاصة بميداني الأخلاقيات والروحانيات وبالخصوص بأعمال "كوندرسيه وفونتنيل وكونت وديدور ود المبير وفوليتر". مع كل هؤلاء أصبح التقدم العلمي نموذجا للتقدم في الميادين الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والأخلاقية، وأصبح المنهج العلمي أداة علمية تسهل الطريق نحو التقدم.

- إن التقدم هوتجديد والجديد هو انتصار، وكل ثورة علمية هي تقدم، وبما أن هناك تقدم، فالتقدم يظهر عن طريق الثورات العلمية التي تقوم وكما سبق أن قلنا بحل المشكلات. وكلما تقدم العلم وتطور بشكل ثوري وانقلابي بشكل عميق وفق نماذج وأطر جديدة تأتي لتظهر أزمات جديدة بظهور النماذج الجديدة. فالمجتمع العلمي ليس هووحده المعني بعملية التقدم العلمي بل العالم كله أي الإنسانية جمعاء هي أيضا المستفيدة منه.
- ويمكن لنا تحديد النتائج المستخلصة من إشكالية التقدم في العلم على المستوي الإبستمولوجي:
- 1- ظهور عدة تصورات أساسية للتقدم العلمي فأغلبها اعتبرت أن التقدم في العلم يتمثل في تعويض نظرية علمية بنظرية علمية أخرى. فقط اختلفوا في تأويل هذه النقلة منها:
- التصور الذي يتبنى النظرة التقليدية للعلم وهو(التصور التراكمي للعلم).
- التصور الذي يتبناه " توماس كون " المبني على مفهوم "النموذج والثورة".

- التصور الذي يتبناه " بوبر" المبني على مفهـوم "التكـذيب" أي تكذيب النظرية التفسيرية المقبولة.
- التصور الذي يتبناه "لاكاتوس" المبني على مفهوم "الانتقال من برنامج بحث متدهور إلى برنامج بحث أكثر تقدما".
- التصور الذي يتبناه " فييرابند المبني على مفهوم "التعددية المنهجية".
- التُّصور الذي يتبناه "لادون" المبني على "معيار القـدرة علـى حل المشاكل".
- التصور الذي يتبناه "باشلار" من خلال مفهوم "القطيعـة" مـن خلال الصراع مع القديم ورفضه أي تصحيح الأخطاء.
- 2- ظهور عدة آراء حول الطبيعة التقدمية للعلم، كيف يسير،
   وكيف يمكن تفسيره، فكانت ردود فلاسفة العلم حول طبيعة التقدم العلمي وهي كالتالي:
- الرأي الأول: تتعاقب الأحداث بغير اطراد عام وبالتالي لا يمكن تفسير طبيعة التقدم العلمي، يمكن فقط وصفه، وهذا تصور مجموعة من الوضعيين المنطقيين المتطرفين، وهو تصور سلبي بمثابة الامتناع عن وضع فلسفة للتقدم العلمي. (وهوالتصور التقليدي للعلم).
- الرأي الثاني: تقدم العلم يتم عبر سلسلة من التحولات والثورات التي تحدث أحيانا بغير رابطة داخلية، وعبر إنفصالات جذرية وقطائع في صيرورة التقدم العلمي. (وهذه النظرة الثورية الحديثة التي توصف بأنها جذرية مثلها كل من باشلار وكون).
- الرأي الثالث: وهونقيض الرأي الثاني وهو"التصور التراكمي" الذي يؤكد على استمرارية المعرفة العلمية وأنها خط متصل، وهذا رأي التجريبية الساذجة الـتي تعتبر التقدم العلمي متمثلا في تراكم المعارف والنظريات، حيث تكون النظرية الجديدة هي التالي للنظرية القديمة. وهوأيضا رأي مؤرخي العلم الكلاسيكيين أمثال: "جورج سارتون"، "كارل بيرسون"، "أرنست ماخ"، "بيردوهيم".
- **الرأي الرابع**: التصور الجدلي " لهيجل وماركس و انجلز، وتبعا لهذا التصور يؤدي التقدم الكمي التدريجي أي (الـتراكمي) إلى قفزات ثورية تصبح بدورها نقطة البدء لـتراكم كمـي جديـد

يؤدي عند نقطة معينة إلى قفزة كيفية ... وهكذا، وفقا لقانون "الكيف والكم" الجدلي الذي ينتقل عبر مراحل الجدل الثلاث:

- القضية ثم – نقيضها، ثم – التركيب الذي يجمع بينهما ويتجاوزهما إلى الأفضل ويصبح التركيب بدوره في مرحلة أعلى من الجدل، قضية تنقلب إلى نقيضها .

- فإنه ينظر في التصور الجدلي لطبيعة التقدم العلمي على أنه الوسيلة الناجحة للربط بين التصورين التراكمي والثوري في تكامل وترابط وانسجام من التصورات الثلاث: التراكمية والثورية والجدلية معا في آن واحد . ففلسفة "توماس كون" نظرت بهذا المنظور من مختلف الألوان والزوايا والرؤى فهي جدلية تجمع بين التصورين التراكمي والثوري .

ومجمل القول أننا كنا أمام نظريتين لطبيعة التقدم العلمي: النظرية الأولى هي النظرة التراكمية الاتصالية وهي قوية الارتباط مع العلم الكلاسيكي النيوتوني، والثانية هي النظرية الثورية الانفصالية المرتبطة مع تقدم العلم لأنه وليد القرن العشرين بعد ثورة النسبية والكوانتم .

فالنظرية الثورية هي الأقوى التي تدفع بسيرورة التقدم العلمي إلى الأمام وتجعله ثوريا أي أنه يسير دائما إلى التغير المفاجئ والسريع، عكس التطور الذي يسير دائما بشكل تدريجي و بطيء (يوازيه الرأى التراكمي في تفسير التقدم العلمي).

- هذا هُوالمقصُود بالطابع الثوري للتقدم العلمي أن التقدم هـو سلسلة متعاقبة مـن الثورات لا يعرف الـتراكم والاستمرارية.

- أما ما يمكن استخلاصه من المشروع النقدي الكوني هوأن كوهن اهتم بكيفية تقدم العلوم هادفا من خلاله الجواب عنه حيث احتل الصدارة في مجمل مؤلفاته، كما أنه شكل النقطة الرئيسية في جل مناحي تفكيره ألا وهوالتقدم في العلم.
- التقدم عند توماس كون عبارة عن مجموعة متتالية من النماذج الإرشادية باعتباره أداة منهجية لتوجيه البحث في قضايا العلم ويمكن للنموذج أن يشمل المسلمات والنظريات والفرضيات والمنهج.

- التقدم العلمي عند كون متعلق بمفهوم "الثورة" وهكذا نجـد أن فلسفة كون تقوم على أساس التمييـز بيـن مراحـل العلـم العـادي ومراحـل الأزمـة ومراحـل الثـورة. وهـومن أصـحاب الاتجاه الثوري للتقدم العلمي .

- قامت فلسفته على التمييز في تقدم العلم بين مراحل العلم العلم التمييز في تقدم العلم التميز في العلم العلم التي العلم العلم التي العلم التي المراحل التورية لهذا التقدم التي هي التقال من نموذج إرشادي إلى آخر.

- التقدم العلمي هُومن صنع السلطة أوالقوة قبل أن يكون من صنع المعرفة أوالحقيقة .

- توماس كون يتجاوز التعريف القديم للتقدم في العلم المعتمد على الـتراكم والاستمرارية ليتبنى التصور الثوري الانقلابي القائم على النقلات المفاجئة والتغير والقطيعة.

- يرى كون أن صفة التقدم خاصية مميـزة للميـادين العلميـة، أي أن العلم يطلق على ميادين طابعها الواضح هو التقدم.

- هكذا اعتبر التقدم العلمي عند توماس كون متمثلا فـي رؤيـة بديلـة منتقـدا التصـور التفنيـدي التكـذيبي لبـوبر، والتصـور الاستقرائي، فرفـض كـوهن كـل مـن التأييـد و التفنيـد ليقـدم

"النموذج الإرشادي".

وفي الأخير ولا بد أن نلاحظ أن فكرة التقدم هذه من خلال نموذج كون والنماذج التي جاءت بعده تبين لنا أن هذه الفكرة لم تحظ حتى الآن بتعريف دقيق، والدليل على ذلك هوهذا التعدد والتباين في التصورات والمواقف والرؤى . فوقفنا عند حصر التقدم في العلم. ورأينا كيف أنه موقف وليد القرن العشرين ولا يعتمد على أسس علمية أوموضوعية ولم يقدم أي خدمة لهذه الفكرة بل زادها تعقيدا لذلك نقول في النهاية يصعب وضع تعريف دقيق لفكرة التقدم في العلم. ولكن رغم ذلك فقد لعبت هذه الفكرة دورا أساسيا في الاهتمام بتاريخ العلم وفلسفة العلم كمبحثان قائمان .

- لهذا نُختم بقولنا أن إشكالية التقدم في العلم من الأفكار العلمية التي يصعب ضبط تعريف سليم لها فهي فكرة زئبقية لا تكاد تلمسها حتى تنفلت وبالتالي فإن كل ما يمكن أن يقال حولها لا يعدوا مجرد مواقف. ويبقى السؤال الفلسفي مطروحا:

ماً هي حقيقة هـذا التقـدم العلمـي ؟ وأيـن هـودور الانجـازات السابقة ؟.

- ونتمنى أن يفتح لنا هذا السؤال المفتوح أفقا جديدا في المستقبل بعدما أتاحت لنا الفرصة للبحث في هذا الموضوع أن نتعرف عن قرب عن طبيعة هذه الموضوعات التي تشغل تاريخ العلم وفلسفته المعاصرين، ونرجوأن يتاح لنا مستقبلا لتعميق هذا النوع من المواضيع التي من شأنها أن تنير هذا الطريق أمام الباحث عن البحث عن الحقيقة خاصة في الوطن العربي حيثما تفرعت الأسئلة والإشكالات.

#### <u>- المصادر :</u>

- 1.1 المـصادر باللغة العربية:
- (01) كوهن (توماس): تركيب الثورات العلمية. فلسفة العلوم. تر.: د. ماهر عبد القادر، دار النهضة العربية للطباعة والنشر -بيروت- لبنان. الجزء الخامس. (1988 م).
- (02) كوهن (توماس): بنية الانقلابات العلمية. تر.: د. سالم يفوت، دار الثقافة، الطبعة الأولى، (2005 م).
- (03) كوهن (توماس) : بنية الثورات العلميـة. تـر. : د. شـوقي جلال، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ديسمبر، (1992 م).
- (04) باشلار (غاستون): الفكر العلمي الجديد. تـر.: د. عـادل العوا، تقديم: جيلا لي اليابس. تحت إشـراف: د. عبـد اللـه عبـد الدائم، منشـورات وزارة الثقافـة والسـياحة والإرشاد القـومي، دمشق. (1969 م).
- (05) باشلار (غاستون) : العقلانية التطبيقية. تـر. : د. بسـام هاشم، دار الشؤون الثقافية العامة، الطبعة الثانية، (1987 م).
  - 2.1. الم صادر باللغة الأجنبية :
- Kuhn (Thomas): La structures des révolutions Scientifiques, Traduit de .(1)
  .L'américain par : Laure Meyer. Edition Flammarion. Paris France (1980)
  Kuhn (Thomas): Tradition mathématique et tradition expérimentale dans .(2)
  l'évolution des Sciences Physiques, In La Pensée Américaine Contemporaines.
  .Sous la direction de J. Rajchman et C. West. P.U.F. Paris France (1991)

### 2 - <u>المراجع:</u>

- 1.2. المراجع باللغة العربية:
- (1). أ.هاف (تـوبي): فجـر العلـم الحـديث، ترجمـة: د. أحمـد محمود صبحي. الجزء 1-2، المجلس الـوطني للثقافـة والفنـون والآداب. الكويت (1997 م).
- (2). أحمد (محمود صبحي) : فـى فلسـفة التاريـخ. دار النهضـة العربية للطباعة والنشر. بيروت- لبنان. (1994 م).
- (3). ابن الهيثم (الحسن): الشكوك على بطليم وس. تحقيق: عبد الحميد صبره، ونبيل الشهابي. مطبعة دار الكتب. القاهرة. (1971 م).
- (4). آينشتين (ألـبرت) : النسـبية الخاصـة والعامـة. ترجمـة: د. رمسيس شحاتة، نهضة مصر القاهرة.

- (5). بوبر(كارل ريموند): منطق الكشف العلمي. ترجمة: د. ماهر عبد القادر، دار النهضة العربية للطباعة والنشر. بيروت-لبنان. (1986 م).
- (6). بوبر(كارل ريمونـد) : عقـم النزعـة التاريخيـة. تـر: د. عبـد الحميد صبره، منشأ المعارف. الإسكندرية. (1959 م).
- (7). بن مسيس (عبد السلام): السببية فى الفيزياء الكلاسيكية والنسبانية. الطبعة الأولى.. دار توبقال للطباعة والنشر. المغرب. (1994 م).
- (8). بشته (عبد القادر): الابستمولوجيا (مثال فلسفة الفيزياء النيوتونية). الطبعة الأولى. دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت. (1955م).
- (9). بدوي (عبد الرحمن) : ربيع الفكر اليوناني. الطبعة الرابعـة. مكتبة النهضة المصرية للطباعة والنشر. القاهرة. (1969 م).
- (10). بـروي (لـوي ذي): الفيزيـاء والميكروفيزيـاء. تـر.: د. رمسيس شحاتة، مراجعـة: د. محمـد مرسـي أحمـد، مؤسسـة سجل العرب. القاهرة. (1967 م).
- (11). بوانكـاريه (هنـري) : العلـم والفرضـية. الطبعـة الأولـى. ترجمة: حمادي بن جاء بالله، المنظمة العربيـة للترجمـة. (2002 م).
- (12). البعزاتي (بناصر) : الاستدلال والبناء (بحث فـى خصـائص العقلية العلمية). دار الأمان، الرباط. (1999م).
- (13). تاتون (رنيه): تاريخ العلوم العام (القرن التاسع عشر، القرن العشرين)، المجلد الثالث والرابع. الطبعة الأولى. ترجمة: علي مقلد. المجلد الثالث- الرابع. المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع. بيروت- لبنان. (1990 م).
- (14)ً. جلال (شـوقَي) : عَلَـى طُريــق تومــاس كــون. المكتبـة الأكاديمية، القاهرةِ. (1997 م).
- (15). جان ماري (أوزياس) : الفلسفة والتقنيات. الطبعة الثانية. ترجمة: عادل العوا، منشورات عويـدات. بيـروت- لبنـان. (1983 م).
- (16). الجابري (محمد عابـد) : المنهـاج التجريـبي وتطـور الفكـر العلمـي (مـدخل إلـي فلسـفة العلـوم- دراسـات ونصـوص فـي

- الابستمولوجيا المعاصرة). الطبعة الثانية. دار الطليعة للطباعـة والنشر. بيروت- لبنان. (1982 م).
- (17). الجـابري (محمـد عابـد) : مـدخل الـى فلسـفة العلـوم (العقلانية المعاصرة وتطـور الفكـر العلمـي). الطبعـة الرابعـة. مركز دراسات الوحدة العربية. (1998م).
- (18). حمادي (بن جاء بالله): تحولات العلم الفيزيائي ومولد العصر الحديث. الطبعة الأصلية. الدار التونسية للنشر (سراس للنشر)، تونس.(1995 م).
- (19). حمادي (بن جاء بالله): العلم في الفلسفة. الطبعة الأصلية. الدار التونسية للنشر(سراس للنشر). تونس. ( 1999م).
- (20). الخولي (يمنى طريف): فلسفة العلم في القرن العشرين(الأصول-الحصاد-الآفاق المستقبلية). سلسة عالم المعرفة. الكويت. (2000م).
- (21). الخولي (يمنى طريف): من منظور فلسفة العلوم: (الطبيعيات في علم الكلام. ..، من الماضي إلى المستقبل). الطبعة الثانية. دار قباء، القاهرة. (1998 م).
- (22). الخولي (يمنى طريف): فلسفة كارل بوبر (منهج العلم. .. منطق العلم). الطبعة الأولى. الهيئة العامة للكتاب، القاهرة. (1989 م).
- (23). رايشنباخ : نشأة الفلسفة العلمية. ترجمة: د. فؤاد زكريـا. دارا لكتاب العربي. القاهرة. (1998 م).
- (24). ريس (ودكسترموز): تاريخ العلم والتكنولوجيا. الطبعة الثانية. ترجمة: د. أسامة الخولي، مراجعة: د. محمد مرسي أحمد، مؤسسة سجل العرب. القاهرة. (1992م).
- (25). زيدان (محمود فهمي): من نظريات العلم المعاصر إلى المواقف الفلسفية. الجزء الثاني، الطبعة الثانية. دار النهضة العربية للطباعة والنشر. بيروت- لبنان. (1982 م).
- (26)ُ. زيدان (محمود فهمي) : الاستقراء والمنهج العلمي. الطبعة الأولى، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر. الإسكندرية. ( 2002 م).
- (27). زُكريا (فؤاد): التفكير العلمي. الطبعة الثالثة. سلسلة عالم المعرفة. الكويت. (1988م).

(28). سمير (حنا صادق): عصرا لعلم. الهيئة العامة للكتاب. القاهرة. (1993م).

(29). شالمرز(ألان) : نظريات العلم. ترجمة: الحسين سـحبان، وفؤاد الصـفا. الطبعـة الأولـى. دار توبقـال للنشـر. المغـرب. ( 1991 م).

(30). شفيريف: المعرفة العلمية كنشاط. ترجمة: طارق معصراني. دار التقدم. موسكو. (1989 م).

(31). صبحي (أحمد محمـود): فـي فلسـفة التاريـخ. دار النهضـة العربية الطباعة والنشر. بيروت. (1994 م).

(32). صليبا (جورج) : الفكر العلم ي العرب ي (نشاته وتطوره). مركز الدراسات المسيحية الإسلامية، جامعة البلمنذ- لبنان. ( 1998م).

(33). عـوض (عـادل): الابسـتمولوجيا (بيـن نسـبية فييرابنـد وموضوعية شالمرز). الطبعة الأولـى. دار الوفـاء لـدنيا الطباعـة والنشر. الإسكندرية. (2004 م).

(34). عثمـان (صـلاح): النمـوذج العلمـي بيـن الخيـال والواقـع (بحـث فـي منطـق التفكيـر العلمـي). الطبعـة الأولـى. منشـأة المعارف. الإسكندرية (2000م).

(35). عبد السلام (بن عبد العالي) : الميتافيزيقا، العلم والايدولوجيا. الطبعة الثانية. دار الطليعة للطباعة والنشر. بيروت- لبنان. (1993م).

(36). عبد الحميد (محمود سعد) : دراسات فى علم الاجتماع الثقافي ( التغير والحضارة). مكتبة نهضة الشرق. القاهرة. ( 1980 م).

(37). عبد السلام ( بن عبد العالي)، يفوت(سالم) : درس الابستمولوجيا. الطبعة الثانية. دار توبقال للنشر. المغرب. ( 1988 م).

(38). العمر(عبد الله): ظاهرة العلم الحديث: دراسة تحليلية وتاريخية. سلسلة عالم المعرفة. المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب. الكويت (1983 م).

(39). ُفياضُ (منى): العُلـم فـي نقـُذ العلـم. الطبعـة الأولـى، دار المنتخب العربي. القاهرة. (1995م).

- (40). فرانـك (فيليـب) : فلسـفة العلـم، الصـلة بيـن الفلسـفة والعلم. الطبعة الاولى. ترجمة: علـي علـي ناصـف. المؤسسـة العربية للدراسات والنشر. بيروت- لبنان. (1983 م).
- (41)ُ. قنصوه (صلاح): فلسفة العلم، دارا لثقافة للنشر والتوزيع. القاهرة. (1981 م).
- (42). كورغانون (فلا ديميـر) : البحـث العلمـي. الطبعـة الأولـى. ترجمة: يوسف أبي فضل. منشورات عويدات، بيروت- لبنــان. ( 1983 م).
- (43). كراوثر (جون جاك) : قصة العلم، ترجمة: د. يمنى الخولي ود. بدوي عبد الفتاح. المجلس الأعلى للثقافة. القـاهرة. (1998 م).
- (44). كونــانت (جيمــس) : مواقــف حاســمة فــي تاريـخ العلــم. الطبعة الثانية. دار المعارف، القاهرة. (1963م).
- (45). كامو(ألبير) : الإنسان المتمرد. ترجمة: نهاد رضا، الطبعـة الثانية. منشورات عويدات. بيروت- لبنان. (1980م).
- (46). ماهر(عبد القادر): فلسفة العلوم والإعلام: المشكلات المعرفية. الجزء الثاني- دار النهضة العربية للطباعة والنشر. بيروت. (1984 م).
- (47). مـاهر(عبـد القـادر) : مشـكلات الفلسـفة. دار النهضـة العربية للطباعة والنشر. بيروت (1985 م).
- (48)ُ. ماهر(عبد الْقادر)ُ: مناهَج ومشكلات العلوم: الاستقراء والعلوم الطبيعية. دار المعرفة الجامعية. الإسكندرية. (ب.ط)، (ب.س).
- (49). ماهر(عبد القادر) : الفلسفة العلمية (رؤية نقدية). الطبعة الأولى. دار النهضة العربية للطباعة والنشر. بيروت (1997م).
- (50). منتصر(عبد الحليم): تاريخ العلم ودور علماء العـرب فـي تقدمه. الطبعة السادسة. القاهرة. (1975م).
- (51). مرحبا (محمد عبد الرحمن) : الجامع في تاريخ العلوم عنـد العرب. الطبعة الثالثة. المؤسسة الوطنية للشهاب- منشـورات عويدات. بيروت. (1988م).
- (52). مانهايم (كارل): الايديولوجيا واليوتوبيا (مقدمة فى سوسيولوجيا المعرفة). ترجمة: د. محمد رجا الدريني، تقديم: د. خلدون النقيب، شركة المكتبات الكويتية. الكويت. (1980م).

- (53). محمد (زكي عويس) : مستقبل العلـم، سلسـة اقـرأ. دار المعارف. (1999م).
- (54). النشار(مصطفى): من التاريخ الى فلسفة التاريخ (قراءة في الفكر التاريخي عند اليونان). دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع. القاهرة (1997م).
- (55). وايتهايد (ألفريد نـورث): مغـامرات الأفكـار والحضـارات. ترجمـة: انيـس زكـي، مراجعـة: محمـود الأميـن، تقـديم: عبـد الرحمـن خالـد القيسـي. الطبعـة الثانيـة. دار مكتبـة الحيـاة. بيروت- لبنان. (1966م).
- (56). هيزنبرغ (فيرنـر) : المشـاكل الفلسـفية للعلـوم النوويـة، ترجمــــة: أحمــــد مســـتجير. الهيئــــة المصـــرية العامة للكتاب. القاهرة. (1972م).
- (57). هيزنبرغ (فيرنر) : الطبيعة في الفيزياء المعاصرة. ترجمة: د. أدهم السمان، دار طلاس. دمشق. (1986م).
- (58). الْيـافي (عبـد الكريـم) : تقـدم العلـم. مطبعـة جامعـة دمشق. سوريا. (1964 م).
- (59). يَفوت (سالم): فلسفة العلم والعقلانية المعاصرة. الطبعة الأولى. دار الطليعة للطباعة والنشر. بيروت- لبنان. (1982م).
- (60). يفوت (سالم): كيف يؤرخ للعلم. (سلسلة ندوات ومناظرات). الطبعة الأولى. منشورات كلية الآداب. الرباط. ( 1996م).
- (61). يفوت (سالم): مفهوم التقدم فى العلم. (سلسلة نـدوات ومناظرات). الطبعة الأولى. منشورات كلية الآداب. الربـاط. ( 2004 م).

# 2.2. <u>المراجع باللغة الأجنبية:</u>

- (01). August Comte: Philosophie des Sciences, 2<sup>ème</sup> édition, France. (1974). (02). Albant Bouvier: Philosophie des Sciences Sociales, 1<sup>ère</sup> édition, P.U.F. Paris. (1999)
- (03). Alan F. Chalmers: Qu'Est-ce que la Science? (Récents Développements en Philosophie Des Sciences: Popper, Kuhn, Lakatos, Feyerabend). Traduit de l'anglais par: Michel Bienzunski, éd. la découverte, paris, (1987).
- (04). Antoine Condorcet: Esquisse d'un Tableau Historique des progrès de l'Esprit Humain, édition Sociales, Paris (1971).

- (05). Bacon Francis: Du progrès et de la promotion des Savoirs, Traduit, avant-propos et notes de LE DOEUFF. Michèle, Gallimard, Paris (1991).
- (06). Brunschvicg, Léon: le progrès de la Consience dans la Philosophie Occidental. 2 Vol, Paris. (1927).
- (07). Blanché (Robert): la méthode expérimental et la Philosophie de la Physique. P.U.F. Paris (1949).
- (08). Beiser (Germanie) : la gravitation de Copernic à Einstein, Paris (1975).
- (09). Charles Morazé : les origines sacrées des Sciences modernes, FAYARD. (1986).
- (10). Denis Buican: la génétique et l'évolution, 1ère édition, Paris (1986).
- (11). Daniel Parrochia: les grandes révolutions Scientifiques, 1 ère édition, P.U.F, Paris France (1997).
- (12). De Broglie (L): la physique nouvelle et les Quanta, P.U.F, Paris (1947).
- (13). Einstein (Albert) : La Théorie de la relativité restreinte et générale, Traduit de : L'alleur Maurice Slovine, Paris (1976).
- (14). Ernest Cassirer: La Philosophie des Lumières, Traduit de L'allemand, Fayard, Paris (1966).
- (15). Françoise Balibard : (Galilée, Newton) : Espace et Relativité, Lus par : Einstein, P.U.F, France (1984).
- (16). Françoise Balibard : Einstein (1905) de L'éther aux Quanta, 1 ère, édition. P.U.F. Paris (1992).
- (17). Gilles Deleuze: Empirisme et Subjectivité, 6 ème édition, P.U.F, France Paris (1998).
- (18). Georges Canguilhem : Idéologie et Rationalité dans l'histoire des Sciences de la vie, Paris (1977).
- (19). Howard Gardner: Histoire de la Révolution Cognitive, Traduit par: Jean Louis Peytavin, Edition Payot, Paris (1993).
- (20). Heisenberg (Werner): Physique et Philosophie, Paris (1971).
- (21). Imré Lakatos: Histoire et Méthodologie Des Sciences, Traduit de L'anglais par: Catherine Malamoud, Sous la direction de Luce Giard, P.U.F, France (1994).
- (22). J.G Fichte: Doctrine de la Science, Tome 2, Paris, (1987).
- (23). Jean petitot Cocorda: physique du Sens, Centre rational de la Recherche Scientifique, GNR, Edition, Paris (1992).
- (24). Jacob O. Clavelin: Rationalité et Progrès Philosophiques, 2ème éd, L'âge de la Science, Lectures Epistémologie, Paris (1989).
- (25). Kant (Emmanuel) : Critique de la raison pure, P.U.F, Paris (1968).
- (26). Léna Solar : Introduction à L'épistémologie, édition, Ellipses, Paris (2000).
- (27). Lillinois : La nature et la nécessité des révolutions Scientifiques, Graig Squires, Paris (1979).
- (28). M. Fichant et M. Pêcheux : Sur l'histoire des Sciences. Maspero, Paris (1971).

- (29). Newton: Principes Mathématiques de la Philosophie naturelle. Seur et Jacquier, Tome 1, Paris (1760).
- (30). Oger (Jacques): le Problème Philosophique In l'esprit et le temps aujourd'hui. Ouvrage Collectif, Paris (1983).
- (31). Paul Ricœur : Ce qui nous fait penser : la nature et la Règle, édition : Olid Jacob, Paris (2000).
- (32). Pierre Burnet : L'introduction des Théories de Newton en France, au XVIII ème Siècle : Slatkine Repreints , Genève (1970).
- (33). Robert Blanché: La Science Actuelle et le Rationalisme, P.U.F, France (1967).
- (34). Stephen Hawking: Commencement du Temps et Fin de la Physique? Flammarion Paris (1992).
- (35). yogesh Malhora : Sur La Science, la méthode Scientifique et l'évolution de la pensée Scientifique, Malaspina (1983).

## 3- <u>رسائـل وأطروحات جامعيــة</u> :

(01). قوعيش (جمال) : إشكالية التطور العلمي : مذكرة لنيــل شهادة الماجستير، معهد الفلسفة. جامعة وهران. تحت إشراف: د. بوعرفة عبد القادر. السنة الجامعية: 2004 م / 2005 م

### 4- المعاجم والموسوعات:

1.4. المعاجم باللغة العربية:

- (01). أرسطو: منطق أرسطو. تحقيق وتقديم: عبد الرحمن بدوي. وكالة المطبوعات. الكويت، ودار القلم، بيروت ثلاثة أجزاء (1980م).
- (02). ابن منظور: لسان العرب: المحيط. (معجم لغوي علمي). قدم له: عبد الله العلا يلي. إعداد و تصنيف: يوسف خياط ونديم مرعشلي. المجلد الثاني. (من الزاي إلى الفاء). دار لسان العرب. بيروت- لبنان. (1970م).
- (03). الجوهري: الصحاّح في اللغة والعلّوم. تقديم: عبد الله العلا يلي. إعداد وتصنيف: يوسف خياط ونديم مرعشلي. المجلد الثاني. ( من الزاي إلى الفاء). دار لسان العرب. بيروت- لبنان. (1974م).
- (04). لألاند (أندريه ) : موسوعة لالاند الفلسفية. المجلد الثالث. تعريب: خليل أحمد خليل، تعهده وأشرف عليه حصرا. أحمد

عويدات. منشورات عويدات بيروت- باريس. الطبعة الأولى. ( 1996م).

(05). بدوي (عبد الرحمن ) : موسوعة الفلسفة. الجزء الثـاني: ش- ء. المؤسسة العربيـة للدراسـات والنشـر. بيـروت - لبنـان. الطبعة الأولى. (1984م)

(06). عبـد الحلـو: معجـم المصـطلحات الفلسـفية، (فرنسـي-عربي)، المركز التربوي للبحوث والإنمـاء، مكتبـة لبنـان، الطبعـة الأولى، (1994م).

# 2.4 المعاجم باللغة الأجنبية:

- (01). Encyclopédie Philosophique Universelle: Les notions philosophiques. Dictionnaire1. Publié Sous la direction d'André Jacob. Volume Dirigé par Sylvain Aourox. Tome 1. Philosophie occidentale.: A-L. P.U.F. Paris- France (1990)
- (02). Dictionnaire de Philosophie : Nöella Baraquin Jean Dugué Anne Baudart Jacqueline Laffite. Joël Wilfert. Deuxième édition. Arnand Colin. Paris France (2000).
- (03). La Lande (André): Vocabulaire Technique et Critique de la Philosophie. P.U.F. Paris France (1962).

#### 5- ا**لمحلات**:

- 5. 1. <u>المجلات باللغة العربية</u> :
- (01). سيد نفادي: التقدم العلمي ومشكلاته. مجلة عالم الفكر الكويتية المجلد التاسع والعشرون العدد الثاني أكتوبر / ديسمبر (2000م).
- (02)ً. تريفوربنش : دور الجماعات العلمية في تنميـة العلـوم. ترجمـة: د. محمـد أميـن سـليمان. (مجلـة العلـم والمجتمـع). اليونسكو. فبراير (1990م).
- (03). إياد أبوعوض: آفاق العلم. مجلة العلوم والمعرفة للجميع. - العدد رقم 5 - مارس (2006).
- (04). دراسـات عربيـة: مجلة فكرية- اقتصادية- اجتماعيـة. العدد الخامس، السنة الثالثة والعشرون. مارس (1987 م).

(05). سيرتا: مجلة تاريخية اجتماعية فلسفية. معهد العلوم الاجتماعية منشورات جامعة منتوي، قسنطينة. السنة الثامنة. العدد 12- صفر 1420 هـ/ جوان. (1999م).

(06). مدخل جديد الى فلسفة العلوم : دراسة تاريخيـة نقديـة مع نصوص مختارة. مطبوعات جامعة منتوي- قسنطينة.

(0̄7). المَجلة الفَلسفية الجَزائرية : فصلية تصدر عن معهد الفلسفة جامعة وهران- السانيا- العدد الأول. رمضان 1417هـ/ جانفي (1997م).

### 2.5. المحلات باللغة الأحنية:

- (01). Georges Canguilhem : « la décadence de l'idée de progrès »  $\stackrel{-}{R}$  Revue de la métaphysique et de la morale,  $N^{\circ}$ . 4, (1987).
- (02). PARROCHIA. Daniel: « Qu'est ce qu'une révolution? », in Revue: « Science et avenir ». N° 1333, Sous le titre: « La Science en dix (10) question » Décembre 2002 Janvier 2003.