

جامعة وهران 2 كلية العلوم الاجتماعية

أطروحة لنيل شهادة دكتوراه في علم الاجتماع

## الكتابة الصوفية والممارسة الصوفية مقاربات أنثربولوجية الاتصال في المصطلح ،الشعر، الزاوية والسماع

إشراف الأستاذ الدكتور: أحمد العلاوي

إعداد الطالبة: زاوي خديجة

## لجنة المناقشة

| رئيسا   | جامعة و هر ان 2   | أستاذ التعليم العالي | أيزلي بن عمر     |
|---------|-------------------|----------------------|------------------|
| مقــررا | جامعة و هران 2    | أستاذ التعليم العالي | أ العلاوي أحمد   |
| مناقشيا | جامعة و هر ان 2   | استاذ التعليم العالي | أبن شهيدة أحمد   |
| مناقشا  | جامعة تلمسان      | أستاذ التعليم العالي | أبمزوار بلخضر    |
| مناقشا  | جامعة مستغانم     | أستاذ التعليم العالي | أ سيكوك قويدر    |
| مناقشيا | جامعة سيدي بلعباس | أستاذ محاضر "أ"      | أبوعناني إبراهيم |

الموسم الجامعي: 20019/2018



## الـــى الوالدين الكريمين على مساندتهمـا الدائمة لي و الـــى زوجي الذي لولاه ما كتبت حرفا و ما اتممت عملا



انقدم بالشكر الجزيل و التقدير الكبير الى الذي يرجع له الفضل العلمي في انهاء هذا العمل

استاذي الذي رافقني في كل مراحل مشواري الجامعي

الاستاذ الفاضل احمد العلاوي استاذ التعليم العالى في علم الاجتماع

وأنقدم بالشكر الجزيل إلى أساتذتي الموقرين في لجنة المناقشة لتفضلهم على قبول مناقشة هذه الأطروحة فيهم أهلا لتقويم نقائصها وهفواتها وإثراء باطنها وظاهرها

شكرا على نصائحكم و ارشاداتكم و على رحابة صدركم

و اشكر شيخ الطريقة البوعمامية سيدي حمزة على استقبالنا في زاويته

كما أتقدم بالشكر إلى الانثروبولوجيconsten Hemesعلى كل مساعداته العلمية و الانسانية

والى الموسوعة في التصوف و الطرق و احوالها مقدم الطريقة القادرية السيد ميلود بوكراع

و الى مقدم الطريقة الشيخية مصطفى حاكمي على المعلومات الخاصة بالشيخية ، و مقدم الزاوية العلوية بوهـران

إلى أخواتي الغاليات يمينة و أم الخير وصفا والاخ ابراهيم و كل الأساتذة الذين شجعوني على انجاز هذا العمل و إلى الاخت كنـــزة التي ساهمت في اخراج هذه الاطروحة.

| الصفحة | القهرس                                                |
|--------|-------------------------------------------------------|
|        | الإهداء                                               |
|        | الشكــــر                                             |
|        | الفهرس                                                |
|        | فهرس المخططات                                         |
|        | فهرس الجداول                                          |
|        | فهرس الصور                                            |
| 12     | مقدمـــة                                              |
|        | الباب الأول: الإطار المنهجي والنظري للدراسة           |
|        | الفصل الأول: الإطار المنهجي                           |
| 16     | 1-أسباب إختيار الموضوع واهداف الدراسة                 |
| 19     | 2-الإشكاليـــة                                        |
| 32     | 3- تحديد المفاهيـــم                                  |
| 41     | 4-المنهجية المستعملة                                  |
|        | الفصل الثاني: الإطار النظري للدراسة                   |
| 55     | 1-تعريف مفاهيم الاتصال والتصوف الطرقي والإتصال الصوفي |
| 55     | 1-1الاتصال                                            |
| 64     | 1-2التصوف الطرقي                                      |
| 70     | 1-3الاتصال الصوفي                                     |
| 76     | 2-المقار بات                                          |
| 76     | 2-1المقاربات السيميائية                               |
| 86     | 2-2المقاريات النسقية                                  |

| 91       | 3-2 مقاربات في أنثر بولوجيا الاتصال                                             |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------|
| (العنوان | الباب الثاني أبعاد الاتصال في المصطلحات الصوفية وعتبات الكتابة الصوفية نموذجا). |
|          | الفصل الثالث أبعاد الاتصال في دلالات المصطلحات الصوفية                          |
| 103      | 1- مصطلحات الاتصال والتصوف والإنسان الكامل                                      |
| 103      | 1-1 مصطلحات الاتصال بالمعنى الصوفي                                              |
| 103      | 2-1 أبعاد الاتصال في المصطلح التصوف والصوفي                                     |
| 116      | 3-1 الاتصال في مصطلح الإنسان الكامل                                             |
| 124      | 2-أبعاد الاتصال في المصطلحات الخمرية والرحلة والحسية والجوارية                  |
| 124      | 1-2 مصطلحات الخمريات: السكر،الصحو،الذوق                                         |
| 130      | 2-2 الاتصال في المصطلحات الحسية                                                 |
| 135      | 3-2 الاتصال في مصطلحات الرحلة.                                                  |
| 140      | 4-2 الاتصال في المصطلحات الجوارية                                               |
|          | الفصل الرابع البعد الاتصالي في عتبات الكتابة الصوفية                            |
| 148      | 1- البعد الاتصالي في عنوان الكتاب الرسالة القشيرية                              |
| 155      | 2- البعد الاتصالي في عنوان كتاب احياء علوم الدين                                |
|          | الباب الثالث أبعاد الاتصال في الشعر الصوفي                                      |
| ¥        | الفصل الخامس ابعاد الاتصال في بنيوية الشعر الصوفي الياقوتة مثاا                 |
| 166      | 1- تعريف الشعر الصوفي و شعر الياقوتة                                            |
| 166      | 1-1 تعريف الشعر الصوفي و خصائصه                                                 |
| 175      | 1-2التعريف بناظم قصيدة الياقوتة                                                 |
| 181      | 1-3التعريف بالياقوتة النظم الشعري لسيدي الشيخ                                   |

| 187                    | 4-1 نسق الاتصال في بناء الياقوتة                        |
|------------------------|---------------------------------------------------------|
| 193                    | 2- كلمات الاتصال في الياقوتة                            |
| 193                    | 2-1المصطلحات الصوفية و العلائقية و الاتصالية.           |
| 197                    | 2-2 المصطلحات الحسية و الجوارية و الرحلة                |
| 201                    | 3-2 مصطلحات الفاعل الصوفي القائم بالاتصال               |
| 203                    | 4-2 وسائل الاتصال الفاعل الصوفي                         |
| 206                    | 5-2 حدود الاتصال و كلمات اللااتصال                      |
| لاتصال في شعر الياقوتة | الفصل السادس مستويات و وظيفة ا                          |
| 213                    | 1- مستويات الاتصال للفاعل الصوفي وأساليبه               |
| 213                    | 1-1 الاتصال الإلهي في التجربة الصوفية                   |
| 215                    | 2-1 رسائل الفاعل الصوفي للمتلقي                         |
| 218                    | 1-3 اتصال النخبة الصوفية                                |
| 219                    | 4-1 أساليب تأثير الفاعل الصوفي على المتلقي              |
| 223                    | 2-الوظيفة الاتصالية في منظومة الياقوتة                  |
| ال داخل الزاوية        | الباب الرابع أشكال الاتص                                |
| سسنة التصوف الطرقي     | الفصل السابع تعريف الزاوية مؤ                           |
| 234                    | <b>1-</b> تاريخ نشأة مصطلح الزاوية                      |
| 234                    | 1-1 في المشرق الإسلامي                                  |
| 239                    | 1-2في المغرب الإسلامي                                   |
| واسم المؤسس            | 1-3 تعريف بمؤسسة الزاوية حسب المكان الوظيفة             |
| 248                    | <ul> <li>2- مؤسسة الزاوبة مقاربة أنثربولوجبة</li> </ul> |

| 249 | <b>2-</b> 1 الزاوية المؤسسة                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| 250 | 2-2 أنثر بولوجية مؤسسة الزاوية                              |
| مية | الفصل الثامن الاتصال داخل مؤسسة الزاوية حسب الاتجاه والرسه  |
| 257 | 1-التنظيم الهيكلي لمؤسسة الزاوية                            |
| 257 | 1-1 الشيخ                                                   |
| 260 | 2-1 المقدم                                                  |
| 261 | <b>1-</b> 3 المريد                                          |
| 265 | 2- أشكال الاتصال في الزاوية                                 |
| 265 | 2-1الاتصال حسب الاتجاه                                      |
| 275 | 2-2 الاتصال الرسمي واللارسمي                                |
| •   | الباب الخامس الوظيفة الاتصالية لطقس السماع الصوفي           |
|     | الفصل التاسع طقس السماع الصوفي و خصائصه                     |
| 287 | 1- تعريف الطقس و الذكر                                      |
| 287 | <b>1-1</b> الطقس و الدين                                    |
| 289 | 2-1 التعريف الصوفي للذكر                                    |
| 293 | <b>1-</b> 3 الذكر كطقس، أنواعه و علاقته بالسماع             |
| 298 | 2- تعريف طقس السماع                                         |
| 298 | 1-2 التعريف الصوفي للسماع                                   |
| 300 | 2-2 السماع كطقس عند الصوفية                                 |
| 304 | 3-2 خصائص الاتصال طقس السماع                                |
| 4   | الفصل العاشر نسق الاتصال في طقس الياقوتة و وظيفت            |
| 323 | <b>1-</b> رمزية المكان والزمان و المشاركون في طقس الياقوتة. |

| 1-1 المكان                                                 | 323 |
|------------------------------------------------------------|-----|
| 2-1 الزمان                                                 | 329 |
| <b>1-</b> 3 المشاركون                                      | 332 |
| 2- كيفية أداء الطقس                                        | 336 |
| 1-2 الحلقية ( الدائرية) والجلوس                            | 336 |
| 2-2الــــزي                                                | 339 |
| 3-2 السبحة                                                 | 345 |
| 3- النسق النغمي الموسيقي في طقس الياقوتة ووظيفته الاتصالية | 349 |
| 1-3 الخصائص الموسيقية في طقس السماع                        | 350 |
| 2-3 بناء الموسيقى الصوتية في الأداء الجماعي                | 356 |
| 3-3 التحليل الموسيقي للأداء الجماعي لسماع الياقوتة         | 359 |
| النتائج                                                    | 366 |
| خاتمة                                                      | 384 |
| الملاحق                                                    | 389 |
| ملحق قصيدة الياقوتة                                        | 392 |
| ملحق الصور                                                 | 415 |
| المصادر و المراجع                                          | 428 |
|                                                            |     |

## فهرس المخططات

| الصفحة | عنوان المخطط                               | رقم المخطط |
|--------|--------------------------------------------|------------|
| 80     | العمليةالاتصاية                            | 1          |
| 107    | تعريف وسائط العبد بالله                    | 2          |
| 108    | واسطة الانسان الكامل                       | 3          |
| 114    | تعريف الصوفي و المتصوف في الطريق الصوفي    | 4          |
| 116    | الانسان الصوفي                             | 5          |
| 151    | العملية الاتصالية في كتاب الرسالة القشيرية | 6          |
| 157    | رجع الصدى في كتاب احياء علوم الدين         | 7          |
| 186    | الاستفتاح                                  | 8          |
| 191    | الإنهاء                                    | 9          |

## فهرس الجداول التحليل الدلالي لقصيدة الياقوتة

| رقم الجدول | عنوان الجدول                                | الصفحة |
|------------|---------------------------------------------|--------|
| 1          | العرض النظر والإثبات                        | 187    |
| 2          | مصطلحات الاتصال الروحي                      | 194    |
| 3          | مصطلحات الاتصال الروحي العلائقي             | 195    |
| 4          | مصطلحات العملية الاتصالية                   | 196    |
| 5          | مصطلحات (الكلمات) الحسية                    | 197    |
| 6          | مصطلحات (الكلمات) الجوارية                  | 198    |
| 7          | سيرورة الاتصال الروحي                       | 199    |
| 8          | كلمات الاتصال باسم الفاعل الصوفي            | 201    |
| 9          | سرعة اتصال الفاعل الصوفي                    | 202    |
| 10         | الوسائل الرمزية للاتصال الصوفي              | 203    |
| 11         | الوسائل السلوكية للاتصال الصوفي             | 204    |
| 12         | الوسائل الإنسانية للاتصال الصوفي            | 205    |
| 13         | الوسائل الرسمية والعرفية للاتصال الصوفي     | 205    |
| 14         | الحدود النسبية للاتصال                      | 206    |
| 15         | الكلمات اللاعلائقية                         | 207    |
| 16         | الكلمات اللاجوارية                          | 207    |
| 17         | الكلمات اللاحسية                            | 207    |
| 18         | الكلمات اللارحلة                            | 208    |
| 19         | وسائل اللااتصال                             | 208    |
| 20         | أنواع التأليف والإيقاعات وتأثيرها على النفس | 309    |

## فهرس الصور

| الصفحة | عنوان الصورة                                                      | رقم الصورة |
|--------|-------------------------------------------------------------------|------------|
| 414    | قبة الضريح سيدي الشيخ بالفرعة                                     | 1          |
| 414    | المدرسة القرآنية " وديار لالة ربيعة" يتوسطهما سيدي الشيخ بالفرعة  | 2          |
| 415    | المنصب التذكاري المكتوب عليها أبيات من قصيدة الياقوتة             | 3          |
| 416    | الغرفة المركزية لضريح سيدي الشيخ داخل القبة                       | 4          |
| 416    | الغرفة المركزية لضريح سيدي الشيخ                                  | 5          |
| 417    | الغرفة اليسرى داخل القبة                                          | 6          |
| 417    | مكان أداء الياقوتة داخل زاوية سيدي الشيخ المتواجدة في الحي الغربي | 7          |
| 418    | اجتماع أتباع ومحبي سيدي الشيخ في ركب سيدي الشيخ جوان 2015         | 8          |
| 418    | اجتماع أتباع ومحبي سيدي الشيخ في ركب سيدي الشيخ جوان 2015         | 9          |
| 419    | اجتماع أتباع ومحبي سيدي الشيخ في ركب سيدي الشيخ جوان 2015         | 10         |
| 419    | طقس الياقوتة في الزاوية الشيخية البوعمامية برقم                   | 11         |
| 420    | الزاوية الشيخية البوعمامية                                        | 12         |
| 420    | إحتفالات داخل الزاوية العلوية بمستغانم                            | 13         |
| 421    | احتفالات داخل الزاوية العلوية بمستغانم                            | 14         |
| 421    | أماكن ممارسة طقوس الزاوية الشيخية البوعمامية                      | 15         |

| 422 | أماكن ممارسة طقوس الزاوية الشيخية البوعمامية | 16 |
|-----|----------------------------------------------|----|
| 422 | خيمة شيخية قرب قبة سيدي الحاج بن الشيخ       | 17 |
| 423 | خيمة شيخية قرب قبة سيدي الحاج بن الشيخ       | 18 |
| 423 | خيمة سيدي الحاج الحاكم وجدة                  | 19 |
| 424 | زاوية سيد الحاج عبد الحاكم                   | 20 |
| 424 | مشاركة الأطفال في طقس الياقوتة               | 21 |
| 425 | مشاركة الأطفال في طقس الياقوتة               | 22 |
| 425 | مشاركة الأطفال في طقس الياقوتة               | 23 |
| 426 | سبحة الطريقة الشيخية                         | 24 |
| 426 | سبحة الطريقة الشيخية                         | 25 |
| 427 | سبحة الطريقة الشيخية                         | 26 |

مقدمسه

الإنسان ذلك المجهول كما يقول أليكس كاريل والمتعدد في تركيبته الطبيعية الحيوانية والقابلة للحياة وبطبيعته المفكرة والعاقلة والمنتجة وبطبيعته الحسية والوجدانية... هذه التركيبة لم تخرج الانسان من طبيعته الثنائية المادية والروحية. إذا اعتبرنا الجانب الروحي يمثله الإنسان الديني أقدم إنسان عرفته البشرية بالمنظور الدوركايمي، و الدين هو البعد الباطني للإنسان نستطيع أن نقول أن التصوف يمثل البعد الباطني له هذا يعني أن التصوف ليس مقصورا على الإسلام بل هو ظاهرة عالمية في جميع الأديان.

التصوف كظاهرة دينية هي ظاهرة معقدة يكمن تفسير هذا التعقد في التصوف الإسلامي بحضور الدائم لله في الإنسان، فهو الذي يعطي الجدلية الصوفية في بعض الأحيان وبعض الغرابة, مما جعل من تجربة الصوفي شديدة الخصوصية بمصطلحاتها وكتاباتها وممارستها.

لعلنا نغفل كثيرا من جوانب الفكر الصوفي إذا وصفنا هذا الفكر بانشغاله بهذه العلاقة بين الإنسان والله وأنه لا يأبه بحياة الإنسان ويشغله بقضية فوق طاقته...وصف يحكم على التصوف بالضعف والانحطاط.

إنما التصوف الإسلامي كظاهرة دينية تعقدها يمكننا من تناولها من زوايا متعددة: فلسفية، تاريخية، دينية، أدبية، اجتماعية...وأنثر بولوجية. وبغض النظر عن الختلاف آراء العلماء في التصوف بحسب اختلاف المجال الذي يبحثونه في إطاره، فإننا نشير أننا سندرس التصوف في إطار أنثر بولوجي باعتبار التصوف بوجه عام يمثل طريقة حياة معينة في السلوك يتخذها الإنسان لتحقيق كماله العقلاني والأخلاقي.والتصوف الإسلامي يعد جانبا من أخصب جوانب الحياة الروحية في المجتمع الإسلامي ويشكل ما أنتجته تجربة الإنسان الصوفي من مصطلحات وكتابات وممارسات نسقا مهما في الثقافة الإسلامية يساهم في حياة هذا النسق الصوفي وفي إستمراريته (خاصة التصوف الطرقي) بخاصيته الاتصالية التي تميز كل نسق مكون المجسم الصوفي تعد الكتابة والممارسة الصوفية جزءا منه. لأن مفهوم التصوف

مرتبط بفكرة الاتصال، اتصال روحي يتجلى في كل تجربة صوفية خاضها الإنسان الصوفي من خلال المقامات والأحوال التي عرجها بهدف الاتصال بالعالم العلوي.

هذا الاتصال الروحي في التجربة الصوفية إنبنى عليه الاتصال الصوفي بصفة عامة والتصوف بحد ذاته. وبالمقاربة الأنثربولوجية للاتصال التي تبحث في كل شيء له أبعاد وقيمة اتصالية لدى الفرد أو الجماعات، هذه الدراسة تعتبر أن الكتابة الصوفية الاصطلاحية والشعرية، والممارسة الصوفية داخل الزاوية مؤسسة التصوف الطرقي وطقس السماع الممارس فيها، لها أبعاد و وظائف اتصالية.

هذه الأمثلة توضح معالم أو طبيعة الاتصال في التصوف وعند فاعله ألا وهو الصوفي الذي يمثل مركز ومحرك هذا الاتصال، في نفس الوقت توضح طبيعة التصوف كمنظومة للطبيعة المتناسقة بنيويا ووظيفيا للعناصر المكونة للتصوف أو الجسم الصوفي.

يعد الاتصال نسقا أساسيا في منظومة التصوف خاصة أن الاتصال بالمعنى الأنثربولوجي هو سيرورة من خلالها الثقافة تتولد وتتأصل، والكتابة الصوفية والممارسة الصوفية هي عناصر مكونة للثقافة الصوفية الناتجة من التجربة الصوفية الفردية و الجماعية التي تزامنت مع انتشار التصوف الطرقي.

من هنا نستشف أهمية دراسة هذا الموضوع الهادف إلى فهم طبيعة الاتصال في الحياة الروحية وفي التصوف بالخصوص، بمقاربة أنثر بولوجية قد تكون ضئيلة التناول مقارنة مع الدراسات الفلسفية والدينية والأدبية والسيميولوجية.

في هذه الدراسة حاولنا الخوض في حقل صعب أردنا من خلاله التطرق إلى فكرة جديرة بالاهتمام وهي محاولة لتأسيس فكرة الاتصال الصوفي بالمنظور الأنثر بولوجي تساهم فيه المقاربة السيميائية والنسقية، نستشف ذلك من فهم الأبعاد والقيمة الاتصالية التي تظهر في الوظيفة الاتصالية في بعض ما أنتجته التجربة

الصوفية، أين العملية الاتصالية الموجودة كالمرسل والمتلقي والرسالة ما هي إلا جزء أو طرف من منظومة اتصالية متعددة ومتشابكة.

المقاربة الأنثربولوجية هذه تساهم في إعادة تحديد مفهوم الاتصال والاتصال الصوفي المتسم بالروحانية بالاستعانة بعلوم أخرى وببعض مجالات الأنثربولوجيا المختلفة، لأن دراسة الاتصال بالأنثربولوجيا تتطلب نظرة شاملة للموضوع كما يقول واينكين، تستدعي التطرق إلى عدة جوانب للكشف عن خصوصية وطبيعة الاتصال الصوفي.

وانطلاقا من ذلك قسمنا هذه الدراسة إلى خمسة أبواب الباب الأول يتكون من فصلين :الفصل الأول يتطرق إلى الإطار المنهجي للدراسة يعرض إشكالية البحث وطريقة تناولها المنهجي والفصل الثاني يعرض المقاربات النظرية المتمثلة في المقاربات السيميائية والنسقية والأنثربولوجية.

- الباب الثاني حول أبعاد الاتصال في الكتابة الصوفية يتكون من الفصل الثالث يبحث في أبعاد الاتصال في دلالة المصطلح الصوفي والفصل الرابع حول ابعاد الاتصال في العتبات الكتابة الصوفية العنوان مثالا.
- الباب الثالث يدرس أبعاد الاتصال في الشعر الصوفي وهو بدوره يتكون من الفصل الخامس يعرف الشعر الصوفي وشعر الياقوتة و الفصل السادس يبحث في مستويات ووظيفة الاتصال في شعر الياقوتة.
- الباب الرابع خصص لدراسة الاتصال الداخلي في مؤسسة الزاوية في فصلين الفصل السابع يقدم نظرة تاريخية وتعريفية بمنظور اتثروبولوجي للزاوية والفصل الثامن يحلل خصائص الهيكل التنظيمي لمؤسسة الزاوية وأشكال الاتصال حسب الاتجاه والرسمية.

- الباب الخامس يعالج الوظيفة الاتصالية لطقس السماع في فصلين: الفصل التاسع يتطرق إلى طقس السماع وخصائصه البنائية والفصل العاشر يتناول نسق الاتصال في طقس السماع ووظيفته.

## الباب الأول المنهجي والنظري للراسة

# الفصل الأول الإطار المنهجي

## 1-أسباب اختيار الموضوع وأهداف الدراسة

إن مرحلة اختيار الموضوع رغم الاعتقاد الظاهر ببساطتها في خطوات البحث، إلا أنها تعد أصعب مرحلة خاصة في حقل العلوم الإنسانية، لتعقد الظاهرة الإنسانية من جهة، ولأنها الخطوة التي تبنى عليها كل خطوات البحث العلمي من جهة ثانية، ومدى تقاطع موضوع البحث مع المهام البيداغوجية للأستاذ الباحث من جهة أخرى.

ففي البداية وقع اختيارنا على موضوع الشعر الشفهي الديني النسائي يندرج ضمن الأنثربولوجيا الثقافية، إلا أننا لم نجد تجاوبا مع هدا الموضوع لكثرة الدراسات التي تناولته، فوقع اختيارنا على موضوع الاتصال في المصطلح الصوفي والكتابة والممارسة الصوفية بمقاربات أنثربولوجية للدوافع التالية:

أولا- لدافع بيداغوجي كوننا ندرس في قسم علوم الإعلام والاتصال وكنا من أحد الأوائل الذين واكبوا نشأة هذا القسم الفتي في جامعة وهران، فكان علينا مهمة التأطير في هذا الحقل الذي يتقاطع مع كل العلوم وعلى رأسها علم الاجتماع والأنتربولوجيا, مما أوجب علينا البحث في جسر يربط انشغالاتنا البيداغوجية باهتماماتنا البحثية، فجاءت هذه الدراسة كمحاولة للربط بين الجانب الديني الذي يمثله التصوف والجانب الاتصالى بمقاربة أنثربولوجية.

ثانيا- تعتبر الباحثة عنصرا ينتمي إلى حقل صوفي طرقي يمثله الولي والصوفي سيدي الشيخ مؤسس المنطقة الشيخية و ما جاورها.

هذه الشخصية الصوفية كان لها أثر على مجتمع هذه المنطقة في الماضي والحاضر، ويتمظهر هذا الأثر في المخبال الشيخي والذاكرة الشيخية التي تشكلت

عند أهل المنطقة والتي ترمز إلى مدى ارتباط الذاكرة الجماعية بشيخهم الصوفى وبالتصوف الطرقى بصفة عامة.

وبالتالي انتمائنا لهذه الشخصية كان لها أثر في توجيه اهتماماتنا إلى البحث في الحقل الديني الذي يعد التصوف وطرقه جزءا أساسيا ونسقا مهما من النظام الديني للمجتمع الجزائري والمغاربي.

كما أن موضوع هذا البحث هو منبثق من اهتمامات سابقة في حقل الأنثر بولوجية الدينية، إلا أن هذا البحث يختلف عنها من حيث الأهداف والمقاربات، بتركيزه على الجانب الاتصالي لما أنتجه الإنسان الصوفي بصفة عامة وشعر الصوفي لسيدي الشيخ أحد نماذج المدروسة في هذا البحث.

ثالثا- اختيارنا تناول هذا الموضوع من إشكالية متعددة للأسباب الموضوعية الآتية:

أ-الحقل الصوفي: يعد نسقا متشعبا من أنظمة متكاملة العناصر بالتحليل الماكروصوفي - تشكل هذه الأنظمة هوية وخصوصية هذا الحقل الديني الصوفي الإسلامي، والمتمثلة في :الكتابة الصوفية والممارسة الصوفية هذه الدراسة استندت على أمثلة من هذه الأنظمة المكونة للحقل الصوفي قد لا تمثل هذه النماذج المنظومة الصوفية بعينها وفي مطلقها إلا أن هذه الأمثلة نعتبرها بداية لسيرورة بحثية سيتم مواصلتها والغوص فيها بالتحليل والتأويل.

ب-حقل الاتصال: هو بدوره يمثل الحقل الذي تتقاطع فيه كل العلوم الإنسانية منها أو الطبيعية باعتبار الاتصال ظاهرة إنسانية، طبيعية ومادية....نتج عن هذا التقاطع تعدد الدراسات والمقاربات في الاتصال إلا أن دراسات الاتصال عبر وسائل الاتصال والإعلام وعبر التكنولوجية الحديثة (حاليا) أخذت حصة الأسد في حقل العلوم الإنسانية والاجتماعية لذلك ارتأينا أن تندرج هذه الدراسة ضمن حقل الاتصال الديني بصفة عامة والاتصال الصوفي بصفة خاصة من منطلق أن إشكالية الاتصال

الديني الصوفي لم تشغل كثيرا البحوث في حقل الاتصال الذي ظل نسبيا ينظر إليه بنظرة تلغرافية لا تخرج كثيرا عن وسائل الإعلام والاتصال.

ج-الحقل الأنثربولوجي: هو أيضا حقلا متشعبا ونقطة التقاء باقي العلوم كون موضوع دراسته الرئيسي هو الإنسان في كل تعدده.

وقد ساهمت الإنثربولوجيا أو علم الإنسان إلى حد كبير في دراسة الإنسان الديني الذي نعتبر الصوفي أحد نماذج هذا الإنسان، ان دراسة الاتصال لهذا الإنسان الصوفي هو من الأسباب الموضوعية الأساسية في اختيارنا لهذا الموضوع لاعتبارين:

لأن أنثربولوجيا الاتصال تعد حقلا جديدا لم يستثمر بحثيا كثيرا ولم تحدد معالمها بصفة كاملة وبذلك ستكون هذه الدراسة محاولة إضافية في هذا الحقل الفتي من الناحية العلمية أو الإبستيمولوجية هذا من جهة،ومن جهة أخرى دراسة الاتصال الصوفي في ما أنتجه هذا الإنسان :الكتابة والممارسة تعد مقاربة جديدة مقارنة مع الدراسات الغزيرة حول التصوف إن كانت فلسفية،لسانية،سيكولوجية،شرعية...

## 1-2أهداف الدراسة

كان اختيارنا لدراسة هذا الموضوع للبلوغ إلى أهداف خاصة وأخرى عامة تتمثل في ما يلي:

- معرفة خصائص الاتصال الصوفي في أهم الأنساق المكونة للمنظومة الصوفية التي أنتجها الإنسان الصوفي والمتمثلة في الكتابة (المصطلح و الشعر) والممارسة الصوفية (المؤسسة والطقوس).
- معرفة الوظيفة الاتصالية للمصطلح والكتابة والممارسة الصوفية من خلال النماذج المختارة لدراسة هذا الموضوع.

-الكشف عن طبيعة أنثر بولوجية الاتصال الصوفي مقارنة مع مقاربات أنثر بولوجيا الاتصال الأخرى.

-معرفة طبيعة تداخل العلوم الإنسانية في دراسة حقل الاتصال الصوفي بالمقاربات الأنثر بولوجية المتعددة والحقول المعرفية العلمية الأخرى.

## 2-الإشكالية

يعد التصوف ظاهرة دينية إنسانية عرفتها الكثير من المجتمعات القديمة الهيلينية و الشرقية إلا أن التصوف الإسلامي لخصوصيته جعلت الكثير من الباحثين باختلاف مشاربهم الفكرية والإيديولوجية والمعرفية يتجهون وباهتمام إلى البحث في عمق هذا التصوف الإسلامي وتطوراته, من بينها الدراسات الإستشراقية لتاريخ التصوف الإسلامي التي كانت بدايتها حول الإسلام والفرق الإسلامية، ثم اتجهت بحوثها إلى دراسة التصوف بوجهات نظر وأهداف مختلفة، فمنها من أرجعت أصول التصوف الإسلامي إلى المسيحية والهندية والفارسية والأفلاطونية الحديثة ودراسات أخرى قدمت التصوف الإسلامي على أنه تصوف روحاني يتميز وينفرد عن التصوف الشرقي والغربي مع انتقاد للروحانية الغربية التي تزعم أن التصوف لا

يعتمد على ديانة معينة, معتبرة أن التصوف الإسلامي هو تصوف أصيل وأن «التصوف ليس سوى الإسلام الروحاني وهذا يعني انه التيار الرئيسي والأقوى....»2.

رغم الانتقادات والاستفهامات التي تظل تطرح حول أفكار وأهداف الدراسات الاستشراقية إلا أنها تمثل مادة فكرية التي أعطت اهتماما كبيرا للتصوف الإسلامي

أنظر رينولد،أ بيكولسون،في التصوف الإسلامي وتاريخه،ترجمة أبو العلا عفيفي،لجنة التأليف والترجمة،القاهرة،1959 .

<sup>-</sup> ماسينيون ومصطفى عبد الرازق،النصوف ،ترجمة إبراهيم حور رشيد،عبد الحميد يونس،حسن عثمان،دار الكتاب اللبناني- مكتبة المدرسة،بيروت 1984 ص48-49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مارتن لينجر،ما هو التصوف،ترجمة توفيق محفوظ،أشرف شودة،أفاق للنشر،القاهرة 2015 ص15.

وقدمت مجهودات في الكشف عن مصادر صوفية بالإضافة إلى دورها في مد الجسور الفكرية بين الشرق والغرب.

كما أن الدراسات الكولونيالية التي ميزت نهاية القرن 19 م وبداية القرن 20 م مع الدخول الاستعماري للبلدان المغاربية, أنتجت دراسات غزيرة حول الطرق الصوفية والزوايا التي واجهت وقاومت الاستعمار الغربي لبلدانها, جعلت هذا الاستعمار يسخر العلوم الاجتماعية وعلى رأسها الأنثربولوجيا- معتمدة على الدراسات الإستشراقية- لدراسة الطرق الصوفية دراسة تشريحية لتاريخها وفاعليها ونظامها وعددها وأموالها...لسبب رئيسي لان هذه الطرق كانت تمثل القاعدة الأساسية لكيان هذه البلدان ولهويتها الثقافية ولأركبولوجيتها التاريخية.

لذلك تعتبر الدراسات الكولونيالية الأنثربولوجية مادة لها مكانتها في حقل الدراسات المتعلقة بالتصوف الإسلامي الذي تندرج ضمنه الطرق الصوفية مع اخذ بعين الاعتبار نسبية معطياتها الأثنوغرافية بالحذر الإبستيمولوجي عند تناولها في البحوث.

ومن بين دراسات الفلسفة الإسلامية التي قدمت تفسيرا مختلفا حول نشأة وعوامل التي ساعدت على نشاه التصوف والزهد في الإسلام والمدارس الصوفية،كتاب التصوف الثورة الروحية في الإسلام لأبي العلا عفيفي الذي يفسر أن التصوف الإسلامي هو وليد تاريخ الإسلام الديني والسياسي والعقلي وأنه كان ثورة على نظام غير عادلا سياسيا واقتصاديا واجتماعيا،سبب هذه الثورة الروحية الصوفية الثراء والحروب الأهلية التي عاشها وشهدها القرن الأول من صدر الإسلام ويرى أن

Octave Depont, Xavier coppolani, les confréries réligieuses musulmanes, Adolphe jourdan Alger 1897.

-louis Rinn, khouan et marabout ,Adolphe jourdan 1884.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> من بين الدر اسات الكولونيالية:

<sup>\*</sup> مختلفا عن تفسير نشأة التصوف الإسلامي عند المستشرقين والمنتقدين لشرعية التصوف في الإسلام.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنظر : أبو العلا عفيفي،التصوف الثورة الروحية في الإسلام دار المعارف،القاهرة 1963.

التصوف في الإسلام تصوفا أصيلا وليس وليد تراثا خارجيا أو ثقافيا دينيا وفي نفس الوقت هو نقطة التقاء الإسلام مع الديانات الأخرى.

نستنتج من هذا التحليل والتفسير لنشأة التصوف في الإسلام عند أبي العلا عفيفي أنه يحمل الصبغة المادية وحتى اشتراكية: ثورة روحية أسبابها مادية (الغنى، الحروب...) تفسير يدخل ضمن الاتجاهات الفكرية التي كانت سائدة في الفكر العربي في بداية وصدر القرن العشرين.

هذه الدراسات السالفة الذكر ما هي إلا نماذج التي تبين الأهمية التي أولها الفكر العربي والغربي للتصوف الإسلامي بين القرنين التاسع عشر والعشرين.

واستمر مسار الدراسات حول هذا الحقل الديني بإشكاليات ومقاربات متعددة،حيث حظي التصوف الإسلامي باهتمام واسع لدى الكثير من الباحثين باختلاف مشاربهم الفكرية وتخصصاتهم المعرفية والعلمية إلى درجة أنه يصعب تحديد حجم هذه الدراسات في: الفلسفة والعلوم الشرعية والأدب واللسانيات وعلم النفس وعلم الاجتماع...وصولا إلى علم الأناسة الأنثربولوجيا.

موضوع هذا البحث لا يتعلق بدراسات أصول الدين النقدية والهادفة إلى تبيان الخلاف القائم بين الإسلام والصوفية حيث تموضع التصوف في الطرف المقابل للإسلام. 1

ولا تتعلق بالدراسات التاريخية حول عوامل وظروف نشأة التصوف الإسلامي في الجزائر الذي ظهر بين القرنين الثالث عشر والخامس عشر ميلاديين أي بين الفترة الموحدية وبداية العهد العثماني في الجزائر،نشأة واكبت اضطراب

<sup>1</sup> استند الباحث عبد الباسط الناشي في نقده للتصوف على مقاييس شرعية لما كتبه الصوفية و على ملاحظاته وحواراته مع بعض مريدي التصوف مستنتجا أن التصوف هو انقلاب على الثقافة الإسلامية وناقدا منهج الصوفية في نشر التصوف:

عبد الباسط الناشي،موسوعة التصوف دراسة تحليلية نقدية جامعة للتصوف،الدار التونسية للكتاب،تونس 2011 ص281-289.

لأنظر كذلك :عبد القادر رمزي، الظواهر الصوفية والنسقية الإسلامية رؤية إسلامية مقارنة / إسلامية المعرفة ،السنة التاسعة العدد 36 2004 ص81-86.

سياسي وركود اقتصادي مسا المغرب الإسلامي بكامله ساهم التصوف في حل عديد من المعضلات السياسية والاجتماعية والتعليمية ....

إذا كان جزء من موضوع هذا البحث يدرس نموذجا من الشعر الصوفي إلا أنه ليس بدراسة أدبية بحثة للشعر الصوفي لخصائصه البنائية2 والمعجمية كمعجم الرحلة ومعجم الخمر $\frac{3}{1}$  ولا بدراسة تهدف إلى اكتشاف أغراض وأسلوب بلاغي و رموز أشعار لنماذج من أقطاب الصوفية<sup>4</sup>، والدر اسات اللسانية للتصوف لا تعد و لا تحصىي.

أما الدراسات السوسيولوجية والأنثربولوجية هي الأخرى ساهمت في هذا الحقل الديني من ابن خلدون في مقدمته، إلى الدر اسات بعد الحقبة الاستعمارية فما نجد

من در اسة للمجتمع الإسلامي إلا وكل ما تعلق بالتصوف أخذ حيز ا منها بصفة عامة أو بصفة خاصة ككتاب "الإسلام الملاحظ" 5 لغيتز Geentz .C المقارن للإسلام في اندو نيسيا و الإسلام في المغرب أين لاحظ أن مجتمعات الإسلام لا تشكل كيانا متجانسا ويعتبر هذا الكتاب إضافة نظرية ومنهجية جديدة في الأنثربولوجيا البنائية الدلالية للدين وللرموز الثقافية وكذلك دراسة غلنر E.Gellner حول نموذج المجتمع الإسلامي الذي يدرج الصوفية كأحد العناصر المكونة لهذا النموذج المجتمعي في كتابه « ما بعد الحداثة والعقل والدين». 6

<sup>1</sup> أنظر بالتفصيل: بوداود عبيد،ظاهرة التصوف في المغرب الأوسط ما بين القرنين السابع والتاسع الهجريين(13م-15م)، رسالة لنيل شهادة الماجستير ،للإشراف غازي مهدي جاسم،قسم التاريخ وعلّم الآثار كلية العلوم الإنسانية والحضارة الإسلامية جامعة وهران 1999-20،00.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفيق سليطين، الزمن الأبدى الشعر الصوفى ، الزمان الفضاء، الرؤيا، دار نون للدر اسات و النشر اللاذقية 1997.

<sup>3</sup> مختار حبار «سيميائية الخطاب الشعري عند الصوفية» مجلة الحداثة العدد 02 جوان1993.

<sup>4</sup> يحي بعطيش،در اسات في الخطاب الصوفي عند أقطاب الطريقة العلاوية،جمعية الشيخ العلوي للتربية والثقافة الصوفية،برج بوعريريج 2009.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Clifford Greetz, observer l'Islam, changements religieux au Maroc et en indonisie, Traduit Jean –Bapiste Grasset, la découverte paris1992.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ernest Gellner, postmodenisme, Reason and Religion, London and New York 1992.

وقد حضيت الزوايا مؤسسة التصوف الطرقي في الدراسات السوسيولوجية والأنثر بولوجية الأكاديمية باهتمام كبير في السنوات الأخيرة، دراسات بأبعاد تاريخية  $^1$ و تنظيمية اجتماعية  $^2$ . و إثنو غرافية طقسية  $^3$  تصف ممارسة الطقوس الاحتفالية

لنموذج أو نماذج من الطرق الصوفية التي تمارس في الزوايا كطقس الجذب والذكر والسماع....،وخاصة بأبعاد سياسية 4، فبعد التهميش الذي عانت منه الزوايا في

Kamel CHACHOUA; ZWAWA et ZAWAYA, l'islam la question Kabyle et l'état en Algérie; Autour de la Rissala (épite) les plus clairs arguments qui nécessitent la réforme des zawaya kabyles; d'Ibnou Zakri, thèse nouveau régime de sociologie, sous la direction de Fauny COLONNA, EHESS; paris 2000.

أنظر كذلك: بوداود عبيد،مرجع سبق ذكره.

Rachida CHIH, soufi et confréries mystiques dans l'Egypte contemporaine, doctorat sous la direction M.ILBERT, Université de Provence AIX-Marseille 1996.

- دراسة نابتي مهدي حول شعرة الجذب في الطريقة العساوية تطرق فيها إلى تاريخ الطريقة وعلى سندها ونسبها الصوفي وعلى أذكارها مركزا على تنظيم طائفة (حلقة)الجذب أثناء الذكر أو الحضرة في الزمان والمكان مستعينا بالملاحظة والمقابلة:

Mehdi NABTI, les Aissawa citadin du Maroc ; Rituel de transe et représentation ; transformation de l'estérique d'une culture ; Institut Maghreb Europe ; paris 2002.

-دراسة فخر الدين الجبار "الموسيقي ،الشعائر والطرق في المغرب،تبحث في الشعائر الموسيقية عند عيساوة والحمادشة وقناوة تناول الباحث فيها التصوف والولاية التي تعيشها الطرق الموسيقية ذات الأبعاد الدينية وختم الدراسة حول الحداثة والانتقالية التي تعيشها الطرق الصوفية:

Fakheddine ELABAR, Musique, rituel et confréries au Maroc ; les Issawa, les Hamadèches et les graves ,thèse pour obtenir le grade de docteur de l'HESS ,Discipline Anthropologie directeur de thèse Mare GABORIE Au.

-دراسة حول السماع الصوفي في الزاوية المامشاوية بتلمسان للباحثة المحسنية أمثير ناولت فيها تطور التصوف الإسلامي كتمهيد ثم تعريف الطريق والطريقة والطرق الصوفية التي تستند إليها الزاوية المامشاوية وعن شعائر ها واحتفالاتها،كما خصصت الباحثة جزء للشعر الصوفي وشعر الطريقة المامشاوية وجزء آخر للسماع الصوفي في المولد النبوي في الزاوية المامشاوية كنموذج للدراسة:

الحسنية أمثير ،السماع الصوفي والحضرة في الزاوية المامشاوية بتلمسان دراسة ميدانية وصفية،إشراف عبد الحميد حاجيات رسالة لنيل شهادة الماجستير تخصص فنون شعبية قسم الثقافة الشعبية كلية الأداب والعلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية جامعة بوبكر بلقايد تلمسان 2004-2004.

4 من بين الدراسات السوسيولوجية والأنثربولوجية التي حاولت سلط الضوء على الزوايا في أبعادها السياسية:

دراسة بلخير حول تجديد الزوايا في الجزائر دراسة تبحث في إشكالية مكانة ودور البنيات ومنها الزوايا في مسار نماذج التنظيم واشتغال الشعوب الإسلامية والعربية منها المغاربية قبل نشأة الدولة الأمة وكما هي عليه الآن.

من بين أهم الأسباب اختياره لدراسة هذا الموضوع : اكتشاف ظاهرة الطرقية كواقع اجتماعي وكمصدر سياسي في ظل تصاعد التيار الإسلامي السياسي.وظهور طلبات لمساعدة الزوايا المرسخة والمتجذرة في المجتمع ذات التأثير الهائل على الجماهير...هذا الموضوع تناوله الباحث من عدة زوايا

أ-تاريخ وسياقات نشأة الزوايا، ب-أهم الزوايا في الجزائر جـالمواقف السياسية والدينية تجاه الزوايا، هـالتأهيل السياسي للزوايا وأثرها الداخلي والخارجي، أنقل بالتفصيل:

Belkheir GHALI, le reneuveau des Zaouia en Algérie , thèse de doctorat directeur de thèse Jean -Robert HENRY

<sup>1</sup> مثل الدراسة التي قام بها كمال شاشووا بعنوان زواوة والزوايا تهدف إلى دراسة الإسلام في بلاد القبائل بالجزائر من خلال تحليل رسالة ابن زكر*ي* حول ضرورة إصلاح الزوايا في بداية القرن 20 م مقارنة مع الكتابات الإصلاحية الرافضة لمؤسسة الزوايا:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> دراسة رشيدة شيح للطرق الصوفية المعاصرة في مصر حيث سجلت العدد المتزايد لتابعي الطرق الصوفية،بقدر ست ملايين موزعين على 120 طريقة صوفية حالية في مصر،فجاءت هذه الدراسة تبحث في نشأة وتطور الطرق وفي طريقة اشتغالها في الوقت المعاصر مستندة على كتابات وعلى عمل إمبريقي قائم غلى المقابلات:

الأبحاث التي ركزت على الطرق الصوفية معتمدة على المنهج الإثنو غرافي عديدة نذكر منها:

في الجزائر بعد الاستقلال،أولت السلطة السياسية في السنوات الأخيرة اهتماما كبيرا لمؤسسة الطرق الصوفية ،حيث نظمت العديد من الملتقيات تحت رعاية رسمية وتغطية إعلامية لها وظهرت منظمات جديدة للزوايا( الجمعية الوطنية للزوايا)...هذا الاهتمام السياسي ساهم في العودة الرسمية لهذه المؤسسة الدينية التقليدية على الساحة الوطنية بسبب التغيرات السياسية التي شهدنها البلاد في التسعينات. هذا مدفع الباحثين إلى دراسة علاقة الزوايا بالسلطة السياسية أو تحول الزوايا من سلطة دينية إلى سلطة زمنية.

إن تعدد الدراسات والمقاربات السالفة الذكر حول التصوف لدليل على أن الحقل الصوفي هو الحقل الذي تتقاطع فيه تلك العلوم وبذلك يكون الحقل الصوفي

نموذج للظاهرة الإنسانية المعقدة بامتياز،هذه السمة الأساسية تجعلنا نقول أن البحث في حقل التصوف لا يزال ميدانيا يطرح إشكاليات وتساؤلات عدة رغم المجهودات التي بذلت من طرف الباحثين والمهتمين بالتصوف وما يتعلق به،فما زالت الكثير من مصادر وتراجم التصوف و مؤسساته و ممارساته تبحث عن مساءلتها من منطلقات فكرية وعلمية جديدة لم تأخذ مكانتتها ضمن زخم الدراسات المتعلقة بالتصوف كإشكالية البحث في التصوف من زاوية اتصالية وبمقاربة أنثربولوجية.

إذا كانت الدراسات السالفة الذكر التي تبحث في التصوف لا تعد ولا تحصى في حقل العلوم الإنسانية أو الاجتماعية والتاريخية والشرعية والفلسفية، ان البحوث المتعلقة بموضوع الاتصال والتصوف مازال لم يستثمر علميا مقارنة مع المواضيع الأخرى.

أولا-لأن الدراسات المهتمة بالاتصال في حقل علوم الإعلام والاتصال تتصب بحوثها على المحاور التالية:

- -الإعلام والاتصال الجماهيري.
- -التكنولوجيات الحديثة اشتغالها وآثارها
  - -الاتصال في المؤسسات الحديثة
- -سيميائية الأنساق البصرية:السينما،الأفلام...

كانت هذه المحاور الأرضية التي تأسست عليها نشأة علوم الإعلام والاتصال في في الجزائر والتي تناولها الباحثون من خلال مقاربات متعددة و اختزل الاتصال في "الرسالة - الكلمة" وما يربط بها من عناصر اتصالية أخرى.

ثانيا:الدراسات التي تناولت موضوع الاتصال والتصوف كان تناوله أكثر، من الناحية الفلسفية والشرعية والسيميائية، مثل دراسة "مشكلة الاتصال بين ابن رشد والصوفية "لمجدي محمد إبراهيم تناول فيها بالتحليل أبعاد فكرة الاتصال وطبيعة موضوع الاتصال بين الفلسفة العقلية والتصوف بدون مفاضلة بينهما، مستدلا على فلسفة ابن رشد للاتصال وتحليل طرق الاتصال عند الصوفية، هذه الدراسة ميزت بين الاتصال كفكرة بمعناه الفلسفي العقلي والاتصال كحالة بمعناه الصوفي الوجداني، حيث يقر الباحث « أن موضوع الاتصال منزوع من التصوف ومفحوم على الفلسفة العقلية» أمما يدل على خصوصية الاتصال عند الصوفية.

أما دراسة «نظرية الاتصال عند الصوفية في ضوء الإسلام» هي تمثل الدراسة التي عالجت موضوع الاتصال في التصوف من الناحية الشرعية، ومن بين أسباب اختيار الباحثة لهذا الموضوع هو انحراف مسار التصوف بين القرنيين الثاني والثالث الهجريين بعد بدايته الصحيحة بسبب امتزاج الثقافة الإسلامية بغيرها من الثقافات الوافدة عليها، ولأن أغلبية الناس في الغرب أصبحوا ينظرون للإسلام من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مجدي إبر اهيم،مشكلة الاتصال بين إبن رشد و الصوفية،مكتبة الثقافة الدينية،القاهرة 2001ص3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سارة آل سعود، نظرية الاتصال عند الصوفية في ضوء الإسلام، ماجستير ، طبعة دار المنارة 2001 انظر:

خلال التصوف معتبرينه الوجه الحقيقي للإسلام فجاءت هذه الدراسة لتبين ما هو مقبول وغير مقبول من نظرية الاتصال عند الصوفية من خلال التطرق إلى التعريف الاتصال الشرعى والاتصال الصوفى هذا الأخير يتكون(حسب دراسته) الاتصال الكوني العام له علاقة بالتصوف الفلسفي ومن الاتصال الإنساني الخاص القائم على وسائل الاتصال (الشيخ والمجاهدة...) وعلى حالات الاتصال النفسية ونتائجها،

وختمت الدراسة بمواقف الإسلام التقويمية لنظرية الاتصال عند الصوفية وعن مصادر التأثير الأجنبي ( الهندية والفارسية....) في نظرية الاتصال عند الصو فبة

ثالث دراسة "التصوف والفن المرئي" أهي نموذج للدراسات السيميائية للتصوف،التي تبحث في الأيقونات الصوفية،هذه الدراسة تندرج ضمن التحليل

الأيقونوغرافي للمقدس حيث قام الكاتب بتحليل حروف وأشكال الطلاسم وتحليل الدلالات الرمزية للألوان في التصوف معتبرا أن هذه النماذج من الأيقونات الصوفية تمثل فنا إسلاميا يدخل في جماليات التصوف.

هذا الموضوع تشابكت أطرافه وتمددت خيوطه إلى عدة حقوق شملت الفلسفة والدين والسيميولوجيا إلا أن موضوعنا كما نتصوره ، هو يبحث في الاتصال في التصوف من منظور أنثر بولوجي وذلك من منطلقين: المنطلق الأول لأن التصوف هو تجربة أنثربولوجية منفردة بدايتها كانت فردية في ظاهرها إلا أن في عمقها هي تجربة متعددة لتعدد تجربة الفاعل الصوفى «بصيغة الفرد»فهو العارف والمحب والصامت والواصل 2 الصوفى الذي يمثل الإنسان الكامل خاصيته أن غايته هي الاتصال (الإلهي) ثم أصبحت تجربة جماعية مجتمعية تزامنت مع نشأة التصوف الطرقى ومؤسسته الزاوية فالتصوف إذن هو تجربة انثربولوجية لتعدد مكونتها المعر فبة و الابداعية و الدينية و التنظيمية... و الانسانية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shaker laibi, soufisme et art visuel, iconographie du sacré, l'Hamattan, paris1998.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد الحق منصف، أبعاد التجربة الصوفية الحب، الإنصات، الحكاية، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء 2006 ص 6.

والاتصال في حقل أنثربولوجيا الاتصال هو كذلك تجربة أنثربولوجية كمنطلق ثاني،باعتبار الاتصال كظاهرة ثقافية.فلا يمكن أن لا نتصل ولا توجد حياة

إنسانية فردية أو جماعية بدون اتصال، فمن خلال هذا الاتصال تتشكل الأنساق الثقافية لكونه (الاتصال) البعد الفعلي للبنية الثقافية. وبالتالي لا يوجد اتصال بغياب الآخر، وخصوصية الاتصال عند الصوفي أن الآخر هو مقدس غايته من الاتصال الوصول إلى الله والفناء فيه وجد في الكتابة وسيلة يعبر فيها عن تجربته، ومن جهة أخرى الآخر هو إنساني يتجلى في اتصال الصوفي مع جماعته اتصال أسس لمؤسسة التصوف الطرقي والمتمثلة في الزاوية.

فهذا الموضوع هو محاولة لمعرفة طبيعة الاتصال في التصوف باعتباره نموذجا ثقافيا. ولأن الاتصال في التصوف متشعب ومتنوع ولان التصوف هوكذلك شبكة معقدة من الأنساق ترتبط ارتباطا تجانسيا وتكامليا، جاءت هذه الدراسة لفهم طبيعة الاتصال في أهم العناصر المكونة للجسم الصوفي أو ما أنتجته التجربة الذوقية الصوفية, وجاء طرح الإشكالية على النحو الآتي:

ما هي طبيعة الاتصال الصوفي من خلل أبعاد الاتصال ووظيفته في الكتابة والممارسة الصوفية بالمقاربة الأنثربولوجية ؟

ونعتبر في هذه الدراسة أن المصطلح والشعر الصوفي والزاوية مؤسسة التصوف الطرقي وطقس السماع من العناصر الأساسية للتصوف الإسلامي بصفة عامة والتصوف الطرقي بصفة خاصة.

أ-المصطلح الصوفية ثورة لغوية أسست إلى هوية التصوف وخطابه، فكان افتتانهم باللغة الحد الجنون ف« لم تكن اللغة عند الصوفية مجرد مجال للتخاطب والتحاور،إنها الأفق الذي منه يتم الاتصال بالآخر

مجدي إبر اهيم، مشكلة الاتصال بين ابن رشد و الصوفية، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة  $^{1}$  مص $^{1}$ 

باللامتناهي، بالمطلق داخل التجربة الصوفية تصبح اللغة القيمة الأساسية...وليس مجرد أداة التواصل ...إنها لديه كائن....»1.

وأساس كينونة اللغة الصوفية مصطلحاتها الكل متفق عليها أنها مصطلحات الوجدان والإشارة وليس العقل والعبارة « وصحيح أن الصوفية لا يحسنون اللغة التي ينطق بها العقل، إحسان الفلاسفة لها، لأن منهجهم الذوقي يوجب عليهم أن يتذوقوا لغته وأن يفهموا اللغة التي ينطق بها منهج الوجدان... » فاستخدام الصوفي لغة الرموز التي تمثلها الكتابة المعجمية ( المصطلحات) كان بهدف الاتصال والمعرفة، وتأويل دلالاتها سيكشف عن أبعادها الاتصالية.

هذه المصطلحات مرت بمراحل متجانسة مع مراحل تطور التصوف وهذا يدل كذلك على القيمة الاتصالية للمصطلح الصوفي.

ب-الكتابة الشعرية: إن اللغة الصوفية في مجملها لغة شعرية، والشعر الصوفي هو عنصرا من هذه الشعرية وعنصرا أساسيا مكون للنظام الصوفي ونسق أساسي في الثقافة الصوفية، فكل الصوفية عرفوا بأشعارهم وبدواوينهم الشعرية (ابن فارضي، بن عربي، الجيلاني، ابو مدين بن شعيب، جلال الدين الرومي، ...) كان الشعر الوسيلة التي يعبر فيها الصوفي عن تجربته الوجدانية العرفانية وفي نفس الوقت كان الشعر الصوفي وسيلة اتصال وإعلام إذا كانت الكتابة بصفة عامة سوسيولوجيا هي رابطة اجتماعية فالشعر الصوفي هو رابطة روحية مقدسة ورابطة صوفية يشترك فيها أهل التصوف لغويا ويتصل بها (أهل التصوف) اجتماعيا، بالإضافة إلى ذلك فخصوصية الشعر الصوفي جعلته يتمتع بأبعاد وقيمة اتصالية مميزة . تدخل ضمن

 $<sup>^{1}</sup>$ عبد الحق المنصف، مرجع سبق ذكره، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ مجدي محمد إبر اهيم، مرجع سبق ذكره، ص88.

الوظيفة الاتصالية والمرجعية حسب رومان جاكيسون ألان الشعر الصوفي ليس بنتاج فردي فما ينتجه كذلك للآخرين.

جـالزاوية مؤسسة التصوف الطرقي: لعبت الزوايا دورا مهما في التاريخ الإسلامي خاصة المغاربي،حيث شهد المغرب الإسلامي انتشارا للتصوف الطرقي بين القرنين الثالث عشر والخامس عشر مما استلزم نشأة مؤسسة الزاوية لتأطير التصوف الطرقي الجماعي وتجذريه مجتمعيا.وهذا يعني أن الزوايا هي عامل نسيج تنظيم داخلي (كمؤسسته) واجتماعي (أثرها على المجتمع)،وهذا يدل أيضا على أنها تتميز بنسق اتصالي جعلها تحافظ على كينونتها رغم الديناميكية التي تشهدها في كل مرحلة تاريخية وسياقاتها.

د-الطقوس: تعتبر الطقوس سمة إنسانية كونها تندرج ضمن الحياة الاجتماعية في مجمل مجالاتها، والطقوس مرتبطة ارتباطا تلازميا ووظيفيا مع الدين باعتبارها تمثل فاعلية الدين، للوظيفة الممارساتية والتطبيقية التي تضطلع بها لتجسيد الدين.

لذلك ركز الصوفية على هذا العنصر الذي يتجلى في طقوس التصوف العملي الطرقي الممارسة في مؤسسة الزاوية، لأنها تشكل نسقا أساسيا يلعب دورا اتصاليا ساهم في سيرورة التصوف الطرقي والتصوف.

للإجابة على هذه الإشكالية، صغنا تساؤلات تتفرع منها تساؤلات فرعية توحي إلى مقاربات نظرية حسب أبعاد الاتصال وخصائصه ووظائفه للعناصر المكونة للنسق أو الجسم الصوفى:المصطلح، الشعر، الزاوية

وطقس السماع. \* لعدم وجود نموذجا نظريا أنثروبولوجية الاتصال تمكننا من صياغة فرضيات.

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yves winkin, Anthropologie de la communication de la théorie au terrain, Seuil p71.

<sup>\*</sup> صياغة هذه التساؤلات جاءت على أساس أنها تهدف إلى فهم الظاهرة المدروسة،من خلال الربط بين بعض عناصر المقترحة للإجابة على الإشكالية،من منطلق أن هذه الدراسة تدخل ضمن الدراسات الإستنتاجية الوصفية التي تهدف إلى فهم و وصف الخصائص والوظائف والتي تتطلب تساؤلات أو فرضيات عكس الدراسات السببية القائمة على المتغيرات المسببة للظاهرة،انظر:

التساؤل الأول: ما معنى الاتصال الصوفي؟

- ما هي الحقول المعرفية المساهمة في دراسة أنثربولوجية الاتصال الصوفى؟

التساؤل الثاني: ما هي أبعاد الاتصال في دلالات المصطلح الصوفي؟

- ما هي المصطلحات التي تحمل خصائص الاتصال عند الصوفي الإنسان؟
- ما هي الدلالات التي تحملها عناوين الكتابة الصوفية وما هي أهدافها؟
  - ما هي وظيفتها الاتصالية؟

التساؤل الثالث:ما هي أبعاد الاتصال في الشعر الصوفي المعبر عن التجربة الصوفية؟

- ما هي البنية المعجمية التي لها دلالة اتصالية؟
- ما هي أبعاد الاتصال للفاعل الصوفي الشاعر في قصيدته؟
  - ما هي الوظيفة الاتصالية للشعر الصوفي؟

التساؤل الرابع: ما هو نموذج نسق الاتصال داخل مؤسسة الزاوية؟

- ما هي خصائص التنظيم الهيكلي لمؤسسة الزاوية؟
- ما هي خصائص أشكال الاتصال في مؤسسة الزاوية:
  - حسب الاتجاه؟
  - حسب الرسمية؟

شيماء ذو الفقار زغيب،مناهج البحث في الاستخدامات الإحصائية في الدراسات الإعلامية،الدار المصرية اللبنانية،القاهرة،2009ص89.

<sup>-</sup> عند اتصالنا عبر الإيمايل مع إيفنس واينكين اعتبر أنه موضوع جديد جدير ومقاربة جديدة جديرة للاهتمام.

التساؤل الخامس: ما هي خصائص نسق طقس السماع وما هي الوظيفته الاتصالبة؟

- ما هي العناصر التي يتكون منها طقس السماع؟
  - ما هي أنماط الاتصال لطقس السماع؟
  - وما هي الوظيفة الاتصالية لهذا الطقس؟

تندرج هذه الإشكالية في أنثربولوجيا الاتصال الذي يقول عنها وينكينy.wikin أنها ليست بموضوعاتية تهتم بموضوع أو جانب معين،إنما هي دراسة شاملة تقرأ العالم الاجتماعي<sup>1</sup> يمثله في هذه الدراسة العالم الصوفي،وعلى ذلك استندت هذه الدراسة المقاربة الأنثربولوجية الاتصالية على عدة حقول أنثربولوجية منها:

- -الأنثربولوجيا الروحية (الاتصال الروحي).
- -الأنثر بولوجيا الدينية (الطقوس الدينية).
- الأنثربولوجيا الموسيقى (طقس السماع).
- الأنثر بولوجيا الاجتماعية وثقافية (مؤسسة الزاوية).
  - الأنثر بولوجيا اللسانية (المصطلح والشعر).
  - -الأنثربولوجيا الشعرية (شعرية النصوص)
  - الأنثربولوجيا الرمزية (رمزية عناصر الطقس).

وبصفة عامة استعانت هذه الدراسة بمقاربة حقول أخرى على رأسها:- الحقل الديني (التصوف).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yves Winkin, Anthropologies de la communication. P297.

- حقل الاتصال (العملية الاتصالية ،أشكال الاتصال المؤسسي،الاتصال الروحي...).
  - اللسانيات (الكتابة الشعرية، وظيفة اللغة...).

-الحقل السيميائي (المعنى،الرمز...) والتاريخي والسيكولوجي والفلسفي كانت مساهمة بدرجة أقل في هذه الدراسة.

ومن أهم النظريات التي استندت عليها هذه الإشكالية كانت نظريات من الحقل السيميائي متمتلة في التأويلية والسيميائية البنيوية وسيميولوجية التواصل ونظريات نسقية "النسق الاجتماعي لبارسونز وريكارت" والنظريات الأنثربولوجية البنيوية الوظيفية وبنيوية عند كلود ستروس وإثنوغرافية الاتصال عند هايمس القائمة على قاعدة أن كل سلوك وكل شيء يتم تنظيمه واستعماله وانتقائه وتأويله وفق قيمته الاتصالية،وأن كل سلوك وكل شيء يمكن أن يكون اتصالي... وهي نظرة اتصالية (حسب وينكين) الناقدة للنظريات التي تدرس الاتصال بالطريقة التليغرافية.

### 3-تحديد المفاهيم:

تعد المفاهيم من الوحدات الرئيسية لكل بحث، فهي عناصر أساسية تنبني عليها كل الدراسات مهما اختلفت أنواعها وأهدافها.

هذه المفاهيم، هناك من يسميها بالتعريفات الإجرائية لكونها أدوات أساسية يستعين بها الباحث ويوظفها في نطاق الإجراء التنفيذي للدراسة.<sup>2</sup>

وقد حفلت، إشكالية الدراسة وتساؤ لاتها بمجموعة من المفاهيم \*بعضها تحمل دلالات واسعة تتطلب تحديدا وتعرفا لمعانيها في إطار هذه الدراسة، وهي كالتالي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Collectif, la communication Etat des savoirs, Editions sciences Humaines, Auxerre cedex 1998 p112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شريف درويش اللبان، هشام عطية عبد المقصود، مقدمة في مناهج البحث الإعلامي، الدار العربية للنشر والتوزيع،ط2،القاهرة2012 ص60.

<sup>\*</sup> هذه المفاهيم الإجرائية ليست بمفاهيم قابلة للقياس والكم وإنما هي مفاهيم تحليلية من خلالها قمنا بالتحليل الكيفي للمعطيات المرتبطة بفرضيات الدراسة.

3-1الكتابة الصوفية: تصنف الكاتبة إلى ثلاث أنظمة صب الطريقة التي تعمل بها، ومن ذلك تكون الكتابة الصوفية من ناحية الشكل من صنف الكتابة الألفبائية التي تندرج تحتها الكتابة العربية، وفي نفس الوقت هي كتابة رمزية للمعاني: الألفائية التي تحملها وليس لرمزية شكلها.

وبما أن ظهور الكتابة كان له بعدا حضاريا، حيث كان ظهورها مع الحضارات القديمة، حضارات المدينة: بين النهرين، مصر، الصين...

« وفي الوقت الذي ظهرت فيه تمركزات السلطة وتشكل الإمبراطوريات الكبرى» 2، نستطيع أن نقول أن الكتابة الصوفية هي مصطلح يمثل عنصرا من هوية سلطة التصوف الذي ساد وشاع في العالم الإسلامي، ويعبر عن مكانه لسانية وإبداعية ذات بعد حضاري، لما أحدثته من ثورة في اللغة العربية باعتراف الكثير من المهتمين بهذا المجال.

ومن ذلك جاء اختيارنا لهذا المفهوم،الذي هو أحد الأساسيين اللذين ترتكز عليهما هذه الدراسة والكتابة الصوفية- المنتوج الفكري العرفاني والأدبي الفني الذي خلفه الصوفية - تنقسم إلى:

الكتابة المعجمية، والكتابة الشارحة للفقه الإسلامي بمنظور صوفي، والكتابة السردية لسير الصوفية وتجاربهم، والكتابة الشعرية، والكتابة النثرية، والنوع المختلط الذي يخلط بين أنواع الكتابات السالفة الذكر. 3

وهذه الدراسة تخص نوعين من الكتابة الصوفية.

<sup>1</sup> صنفت الكتابة الى ثلاث أنظمة·

أ-الكتابة الرمزية تمثل كل علامة معنى للكلمة

ب-الكتابة المقطعية:تستخدم الرموز للتعبير عن المقاطع

ج-الكتابة الألفبائية: تقوم على عدد محدد جدا من العلاقات الضرورية

أنظر: جان فرنسوا دورتيه،معجم العلوم الإنسانية،ترجمة جورج كتورة ،كلمة-مجد المؤسسة الجامعية للدراسات،أبو ظبي،بيروت،2009،ص885.

 $<sup>^{2}</sup>$  نفس المرجع نفسه.

<sup>3</sup> محمد زايد،أدبية النص الأدبي بين الإبلاغ النفعي والإبلاغ الفني،عالم الكتب الحديث،إربد-الأردن،2011،ص122-125.

- الكتابة المعجمية المتمثلة في المصطلحات الصوفية التي انفرد بها أهل العرفان،الذين إن اختلفوا في تجربة الذوق بحسب درجة الاستعداد الروحي إلا أنهم «متفقون من جهة الاصطلاح فهناك توحد كبير بينهم عبر الأقطار والعصور في نوع المصطلحات المستعملة» أ. وفي إطار الكتابة المعجمية، استعنا بعنوانين لمصدريين في التصوف، الأول من نوع الكتابة الشارحة والثاني من النوع المختلط.

- الكتابة الشعرية التي تخص الشعر الصوفي الذي يعد نسقا أساسيا في التصوف الإسلامي ومن جهة أخرى هو رسالة ووسيلة التجربة الصوفية، الفردية (الصوفي الشاعر) والجماعية (السالكون في الطريقة الصوفي).

3-2 الممارسة الصوفية: مفهوم الممارسة يعرف لغويا حسب معجم المعاني الجامع من فعل مارس الشيء مراسا، ممارسة: عالجه وزواله 2، أي أنها تدل على الأداء لنشاط معين.

ولقد ساد استخدام هذا المفهوم لدى الفلاسفة والعلماء بمعاني من منطلقات فكرية مختلفة, فمفهوم الممارسة عند كارل ماركس طابعه مادي أنبنى من جدلية الفكرة / النشاط العملي،كون التحليل الماركسي يربط وعي الإنسان بالظروف التي يعيش فيها،على عكس الفكر المثالي الهيغلي الذي يتأسس على أن الفكرة سابقة عن الواقع أي أن الفكرة هي التي تحدد الممارسة.

ومن بين المفكرين الذي ساهموا في تقديم مفهوم للممارسة من منظور معرفي بيار بورديو P.Bourdieu صاحب نظرية الممارسة التي يعرفها بالفعل الاجتماعي، هذه الذي يقوم به الفاعل الاجتماعي من خلال المشاركة في إنتاج البناء الاجتماعي، هذه النظرية أعادت الاعتبار للفاعل الاجتماعي، بأنه فاعل داخل البناء الاجتماعي والذي به تتجدد البنية وتعيد إنتاجها خلافا للنظرية البنيوية التي تعتقد أن الفاعل الاجتماعي

<sup>1</sup>نفس المرجع ،ص25.

www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/أنظر: ممارسة /²

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pierre Bourdieu, Esquisse d'une théorie de la pratique, Droz, paris, 1972.

خاضع للبناء الذي أنتجه، من منطلق أن البناء الاجتماعي يعمل بدون إرادة ووعي الفاعلين فيه. ومفهوم الممارسة عند بورديو مرتبط بمفهومين أساسيين :الهابيتوس \* Habitus والبنية، بالإضافة غلى مفاهيم مكملة لتحليل نظرية الممارسة مثل مفهوم الحقل ومفهوم الرأسمال. بالهابيتوس الفاعلين داخل البنية تنتج الممارسات القابلة لإعادة إنتاج البناء. أبما أن الممارسة استخدمت أيضا للدلالة على النشاط المستمر الذي توضع من خلاله مبادئ العلوم موضع التطبيق , نستطيع أن نصف أو نضع الممارسة الصوفية على أنها الجانب التطبيقي العملي للعلم العرفاني الذي صنفه ابن خلون فرع من فروع علوم الشريعة الإسلامية.

لكن بصفة عامة الممارسة « هي مرادفة للنشاط العملي ومنه جاء تعبير الممارسة praxis المشتق من اليونانية،أيضا يراد منه أن يكون مقابلا للعلم النظري أو التأملي» $^{3}$ .

ومن هذا المنطلق، ربطنا مفهوم الممارسة في هذه الدراسة بالجانب العملي للتصوف، خاصة وأن الكثير من المهتمين بالشأن الصوفي يقسمون التصوف إلى تصوف نظري أو الفلسفي، وتصوف عملي.

ومن جهة ثانية تعتبر هذه الدراسة أن التصوف العملي يتجلى في التصوف الطرقي الذي شاع بعد انتشار الطريقة القادرية لعبد القادر الجيلاني، وأن الممارسة الصوفية في التصوف الطرقي تتجسد في عنصريين:

- الزاوية مؤسسة التصوف الطرقي التي حولت التصوف من تجربة فردية إلى تجربة جماعية ثم إلى مؤسسة دينية ضمن النسيج المجتمعي.

<sup>&</sup>quot;الهابيتوس Habitus : اختلف الدارسون في تعريب هذا المفهوم فلقد ترجم إلى عدة مصطلحات: التطبع،العقلية،الوسيط المعيشي،الملكة ،الخصائص الاجتماعية النفسية....أي لا يوجد له مصطلح موحد باللغة العربية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pierre Bourdieu, le sens pratique, Minuit, paris1980 ; p87-110.

<sup>2</sup>سلمان الضاه"الممارسة".

-الطقوس التي يمارسها أهل التصوف وعلى رأسها طقس السماع،الطقس الجماعي الروحي،تعتبره هذه الممارسة نسقا أساسيا في الممارسات الصوفية.

8-3أبعاد الاتصال: إن الاتصال ظاهرة مركبة ومعقدة الفهم « تبدو كلمة الاتصال بمنزلة الكلمة الأسفنجية التي تشير إلى وقائع مختلفة.....» والاتصال يعد من أقدم الظواهر الإنسانية، لأنها رافقت ظهور الإنسان منذ لحظة نشأته الأولى، وقد استخدمته الجماعات البشرية لكي يفهموا بعضهم البعض ويفهموا ما يحيطوا بهم سابقا اتخذ الاتصال أشكالا بسيطة واليوم يعرف من خلال أنظمة تكنولوجية حديثة، تلعب دورا كبيرا في تعديل أو تغيير بنية التبادلات، والتي خلقت ديناميكية اجتماعية جديدة للاتصال.

إذن فكرة الاتصال نفسها تتغير بشدة من خلال التطور المجتمعي والإنساني، مما يؤكد أن ظاهرة الاتصال الإنسانية لها طبيعة معقدة وأوجه متعددة.

هذا التعدد يظهر في تعدد دراسات الاتصال التي تحتوي على حقل له علاقة بنظريات: الإعلام،السيميولوجيا،اللسانيات،السوسيولوجية...بالإضافة إلى الدراسات التجريبية.ومن جهة أخرى،يتجلى تعدد أوجه الاتصال في تعدد تعاريف الاتصال التي ترتبط إبستيمولوجيا بتقاطع موضوع الاتصال بالحقول المعرفية.

ولقد ظل تعريف ودراسة الاتصال لمدة طويلة مرتبط بالمجال التليغرافي\*،أي دراسة الاتصال بمعنى:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جان فرنسوا دورتيه، معجم العلوم الإنسانية ص279.

<sup>\*</sup> التلغراف: مبدأ الاتصال من الاتصال بالتلغراف أو الهاتف (بال) القائمة على :المرسل والرسالة والمستقبل والقناة والتشويش...

من بين التعاريف المتعلقة بهذا المجال:

<sup>-</sup>تعريف نادل هوفلا: الاتصال هو عملية التي ينقل بمقتضاها الفرد"المرسل" المنبهات رموز لغوية عادة لكي يعدل سلوك الأفراد الآخرين المستقبلين.

تعريف برتون Breton : يميز ثلاث مجالات للاتصال :

أ-الاتصال عبر وسائل الإعلام والاتصال أي انتقال الرسائل إلى المجموعات.

ب-الاتصال الشخصى اتصال مباشر بين الأشخاص

جـ الاتصال بمعنى وسائل النقل الفيزيقي للأفراد.

- نقل المعلومة
- العلمية الاتصالية: المرسل، المستقبل، الرسالة، القناة.
- مستويات الاتصال: الذاتي، الشخصي، الجماعي، والجماهيري.

ثم اتجه البحث ينحو إلى دراسة الاتصال بمعنى التبادل والتفاعل الاجتماعي، الفعل الإجماعي بالمقاربة النسقية خاصة مع تطور دراسة الاتصال غير اللفظي مع مدرسة شيكاغو، ومدرسة بالوألتو وباتيسون Bateson، هال المال...ومع

غوفمان E.Goffman وهايمز D.Hymes كانت بداية دراسة الاتصال بالأنثر بولوجيا.

أما الآن فاتجه الاتصال إلى دراسة تكنولوجيا الاتصال الحديثة التي أحدثت "ثورة" أو تغيرا على الاتصال الإنساني، وعلى إثر هذا التطور التكنولوجي أصبح الاتصال يدرس في إطار مجتمع المعلومات الذي يمثل المجتمع التكنولوجي الجديد بمقاربات مختلفة. ما نستنتجه مما سبق،أن تعاريف الاتصال واتجاهات دراسته \* اختلافها وتعددها يعود إلى اختلاف آراء الباحثين وإلى تطور النظريات المعرفية - باعتبار الاتصال موضوع يتقاطع الكثير من الحقول المعرفية - وإلى تطور المجتمع الإنساني.

أما الاتصال في هذه الدراسة، فيقصد به عملية الصلة أو الربط والمعاشرة بين الأطراف،الذي نوجزه بكلمة الوصل وهو اتصال المشاركة بالمعلومات والأفكار والاتجاهات والمشاعر،أي أن هدف الاتصال هو التواصل الذي يعبر عن وصل

تعريف إيريك Erik NEUVEU : الاتصال يشمل الكل، الوسائل، الشبكات التي تنقل الناس ، المعلومات والمعارف بطريقة وسائلية.

<sup>\*</sup> التعاريف الاتصال المختلفة التي تعبر عن اتجاهات المتعددة في دراسة الاتصال أنظر بالتفصيل:

<sup>-</sup>Daniel Bougneux, science de l'information et de la communication, Larousse, paris,1995.

<sup>-</sup>collectif, la communication Etat des savoris.

<sup>-</sup>Pascal Fortin introduction à la notion de la communication : www.uzine.net/article556.html

الشيء بالشيء أو الربط بمعناها إيجاد علاقة من نوع معين لبلوغ الغاية معينة من تلك الصلة 1 وهو المعنى الاصطلاحي العام للاتصال في التصوف\*.

واستخدامنا لمصطلح الأبعاد لفهم الاتصال لأنه يشير إلى:

- السمات أو الخصائص وهو الهدف الرئيسي من تساؤلات هذه الدراسة.
- الأهمية التي ربطناها بالوظيفة الاتصالية للعناصر المدروسة والمحددة في التساؤلات.
  - إلى أهداف دراسة الاتصال بالمقاربة الأنثربولوجية.
- مدى الاتصال الذي يتجلى في مراحل اتصال الصوفي في تجربته خاصة في المقامات والأحوال التي يعرجها للوصول إلى الله، بالإضافة إلى درجة اتصال السالكين في الطريق الصوفي بشيخهم.
- أبعاد الاتصال في المصطلح الصوفي: يتسم المصطلح الصوفي بخصائص الاتصال الصوفي، فالمصطلح الصوفي هو نتاج تجربة صوفية فريدة من نوعها، تجربة اتصالية روحية غايتها الجوهرية هي الوصول إلى الله، فاتسمت أبعاد المصطلحات بخصائص الصوفي والإنسان صاحب هذه التجربة الاتصالية الروحية.

وقد ربطنا سمة خصائص الاتصال الصوفي والإنسان بمفهوم"إنساني" المشتق من كلمة إنسان هذا الآخر الذي تعددت الدراسات في تعريفه واختلفت باختلاف المدارس والمذاهب الفكرية.

وانطبع هذا الاختلاف كذلك على تعريف المصطلح" إنساني" الذي يحمل دلالات معقدة منها:

<sup>1</sup> جودت شاكر محمود، الاتصال في علم النفس، دار صفاء للطباعة والنشر والتوزيع، عمان، 2013، ص38-40.

<sup>\*</sup> سيتم تحليل وتأويل مفهوم الاتصال عند الصوفية ( في التصوف) في الفصل الخاص بأبعاد الاتصال في المصطلح الصوفي.

-تدل على صفة أو طبيعة الإنسان ككائن بشري مقارنة مع الكائنات الأخرى صفة توحي على أنها صفة ثابتة إلا أن الدراسات بينت نسبية هذه الطبيعة بداية من الصفة الفطرية والغريزية للإنسان.

وتدل كذلك على أفضل خصائص الجنس الإنساني التي ترتبط بالفضائل 1.

3-4 الشعر الصوفي: الشعر هو أحد أنواع المنظومة الأدبية، الذي شاعت به الحضارة العربية على العموم والتصوف الإسلامي على الخصوص.

وارتباط التصوف بالشعر أكثر من نوع أدبي آخر بدل على أهمية عند الصوفية،خاصة القصيدة التائية التي اتخذها الكثير من الصوفية كإبن الفارض<sup>2</sup> وسيلة للتعبير عن تجربتهم الصوفية، لأن في التائيات الصوفية درجة عالية من كيمياء الشعر، عالية الكثافة، تولد خطابا منفرد رؤية وتجربة وإيقاع.

وقصيدة الياقوتة التائية مثال هذه الدراسة فالتعبير عن مثل التجربة الصوفية يتطلب استعمال الأسلوب العاطف والوجداني والإيقاعي والبلاغي...

والشعر النوع الأدبي يتبين لماذا اختاره الصوفية وسيلة للتعبير عن تجربتهم الصوفية الساعية إلى الاتصال مع المطلق (الله) والمتمثل في الاتصال الإلهي وبذلك يكون الشعر الصوفي وسيلة اتصال يحمل أشكالا ورسائل ووسائل اتصال شتى تعبر عن وظيفته الاتصالية.

3- حول الشيخ أو الولي، إلى مجال جغرافي ديني ذو طبيعة ودور اجتماعي. 3

3 هذا التعريف يشترك بصفة عامة مع تعريف الزاوية من حيث المفهوم والنشأة (بين المشرق والمغرب) والتطور والوظيفة المفصل في الفصل المتعلق بالزاوية والاتصال إلا أنه في المرجعيين التاليين هناك تعريف يعطي للزاوية من الناحية الهندسية صفة مشتركة مع المسيحية باعتبار أن مكان الراهب بني على أساس زاوية ثم طبق على المسجد الصغير في زوايا شمال إفريقيا وتعريف آخر يقارن مفهوم الزاوية بالزوايا في العهد العثماني أنظر:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> طوني بنيت الورانس غروسبيرغ،ميغان موريس،مفاتيح اصطلاحية جديدة،معجم مصطلحات الثقافة والمجتمع،ت: سعيد الغانمي،مركز الدراسات الوحدة للعربية،بيروت،2010،ص19-120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> قصيدة "نعم بالصبا قلبي صبا" النائية أنظر : ديوان ابن الفارض،شرح هيثم هلال،دار المعرفة،ط3،بيروت،2008،ص17-16.

الزاوية هي مؤسسة التصوف الطرفي تتكون من العناصر البنائية المكونة لكل مؤسسة ،إن كانت منظمة أو هيئة رسمية:

- عنصر معنوي يتمثل في القواعد والقوانين واللوائح...
  - مجموعة أعضاء تتكون من الشيخ والمقدم والمريد
- تنظيم هيكلي تسلسلي ينتظم بداخله الأعضاء حسب قواعد منظمة ذات طابع روحي, في هذه الدراسة يمثله الاتصال حسب الاتجاه و الرسمية.

-عنصر مادي يتمثل في ما تمتلكه الزوايا من مقرات وأدوات تقليدية وحديثة،ومن ثروة طبيعية (حيوانية أو زراعية) أو ما يعود عليها من نشاطها التعليمي ،إلا أن مداخيل الزوايا مازالت مداخيل تقليدية من الصدقة والزيارات والمساعدات والوقف ....

- نشاطات يقوم بها أعضاء مؤسسة الزوايا حسب موقعهم في السلم التنظيمي.
  - أهداف دينية بأبعاد أخلاقية واجتماعية وقانونية وثقافية...و اتصالية.

**8-6 طقـس السمـاع:**الطقوس تشير إلى عدة ممارسات يومية، اجتماعية، دينية ... قد تكون شفهية أو حركية، هي «الأفعال تمتاز بتصرفات متكررة ومقوننة» والطقوس تشير أيضا إلى كل ما له بعد دلالي $^2$ ، لذلك ارتبطت بالدين ارتباطا وظيفيا حيث يظهر الطقس في لحظة ممارسة وظيفته في تفعيل الدين وبذلك يكون الطقس من التعبيرات التجربة الدينية في جانبها الممارساتي.

M.Th.Houlsma et autres, Encyclopédie de l'Islam dictionnaire géographie, Ethnographie, et Biographique des peuples musulmans, Tome IV S-Z, LEYDE librairie et imprimerie E.J.BPILL, paris librairie C.KLINCKSIE Lille 1934 p1289.

<sup>-</sup>Dominique et Janine Soudel, dictionnaire historique de l'Islam .puf, paris 1996p864.

<sup>\*</sup> أو من بعض المساعدات الرسمية باعتبار أن جلها اليوم ينتظم رسميا ضمن الجمعيات الدينية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جان فرنسوا دورتيه، معجم العلوم الإنسانية ص548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص551.

والسماع هو طقس ديني من الممارسات الصوفية التي تعرف بالجانب العملي للتصوف الإسلامي و هو نسق من المنظومة الصوفية و هويتها.

وتعود هذه الأهمية للسماع لأهمية السمع عند الصوفية، الذي يعتبر الحواس الخمسة أبوابا للقلب، وكل علم مرتبط بواحد منها، يقدم السمع بعلم الأصوات والإخبار

على بقية الحواس والعلوم المرتبطة بها.  $^1$ وعن تفضيله للسمع عن البصر يقول «إننا بالسمع نعلم أن الرؤية سوف تكون في الجنة لأنه جواز الرؤية بالعقل لا يكون الحجاب أولى من كشف، وبالخبر علمنا أن الله يجعل المؤمنين مكاشفين، ويرفع الحجاب عن أسرار هم حتى يروا الله عز وجل فصار السمع أفضل من البصر  $^2$ .

ومن قول الهجويري نستطيع أن نفهم ما يلي:

- ينظر للشريعة من الناحية الصوفية على أنها مبنية على السمع.
  - وإنكار السماع المباح\* كإنكار الشريعة<sup>3</sup>.
  - -أن مفهوم السماع الصوفي جاء من مفهوم السمع الصوفي.

والسماع الصوفي في هذه الدراسة يتعلق بالجانب العملي أو الممارساتي والمتمثل في سلوك ونشاط السامع أو المسمع أثناء سماع طقس الياقوتة الجماعي.

# 4-المنهجية المستخدمية

4-1-المنهج: تعددت المناهج في هذه الدراسة لخصوصية هذا الموضوع المتعدد المقاربات وهي كالتالي:

<sup>.</sup> يصنف الهجويري الحواس حسب أهميتها عند الصوفية: السمع البصر ،الذوق ،الشم ،اللمس  $^{1}$ 

أبو الحين على بن عثمان الهجويري، كشف المحجوب، ترجمة وتحقيق إسعاد عبد الهادي قنديل، القاهرة 2016 ص517.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق ص517.

<sup>\*</sup> يشرح ويستدل الهجويري من القرآن والسنة وأقوال الصوفية على أن السماع مباح في الشريعة مقارنة مع السماع المحرم أنظر: نفس المرجع ص 540-518.

<sup>3</sup> نفس المرجع والصفحة.

المنهج السيميائي: الذي يدرس العلامات والإشارات ويدرس الأنظمة الرمزية في كل الإشارات الدالة بهدف الكشف واستكشاف العلاقات الدلالية غير المرئية، والتصوف هو عالم العلامات ، عالم باطني مؤسس على الرموز والإشارات يتطلب السيمياء لكشف الدلالة الضمنية لرموزه, ينقسم بدوره إلى منهج تأويلي (نظرية تأويلية لبول ريكور) للبحث في دلالة المصطلحات الصوفية ومنهج بنيوي لساني استعمل في وصف قصيدة الشعر الصوفي (الياقوتة) وفي شرحها وتصنيف بنائها وأغراضها وتحديد حركية الفاعلين فيها.

وكذلك في شرح البنية المعجمية في الكتابة الصوفية والمتمثلة في المصطلح الصوفي.

ومقاربة في سيميولوجية التواصل لرومان جاكبسون لدراسة الوظيفة الاتصالية للشعر الصوفى.

المنهج النسقي: استخدم في دراسة الاتصال الداخلي للزاوية معتمدين على مقاربة النسق الاجتماعي لبارسونز وليكارت. ثم المنهج البنيوي الأنثربولوجي استعمل في تحليل مؤسسة الزاوية مؤسسة التصوف الطرقي من خلال مقاربة مالينوفسكي للمؤسسة، و لان المنهج البنيوي يبحث في العلاقات الباطنية لكل موضوع، فأستخدم هذا المنهج في الكشف عن نموذج البنية الصورية لمؤسسة الزاوية حسب كلودليفي ستروس و بعض الرموز اللغوية أو الطقسية بهدف اكتشاف قيمتها ووظيفته الاتصالية لذلك جاء هذا المنهج مساعد للمناهج الأخرى والمتمثلة في المنهج البنيوي السيميائي اللساني أثناء دراسة المصطلح والشعر الصوفي والمنهج البنيوي الوظيفي عند تحليل مؤسسة الزاوية والطقس السماع.

42

 $<sup>^{1}</sup>$  فيصل الأحمر ،معجم السيميائيات،الدار العربية للعلوم ناشروه ص $^{1}$ 

كما قمنا بمقاربة جزئية \*\* للمنهج البنائي الذي استخدمه غيرتز Geertz الذي يقترح التعمق في تشعبات الظاهرة المدروسة لاكتشاف التشابكات المعقدة والمتحركة

التي تشكل إيقاعات مجتمع ما $^1$  من خلال التعمق في العلاقة التي تربط أهم العناصر المكونة لمنظومة التصوف بتحليل هذه العناصر. هذه الطريقة هي أيضا من مستلزمات التي يجب أن يستلزم بها الباحث في أنثر بولوجيا الاتصال حسب جوال شير زير Joël SHERZER بمراعاة العلاقات المتبادلة بين الطرق والوسائل وأنواع الخطابات وأنواع التفاعل  $^2$  ونعتقد أن العناصر الأربعة المكونة لمنظومة التصوف تمثل ذلك.

المنهج البنائي الوظيفي: إذا كان غيرتز قد انتقد الوظيفيين باعتماده على الوقائع الإمبريقية المكثفة في دراسته البنائية لمعاني الظاهرة الدينية، هذه الدراسة ارتكزت على المنهج البنائي الوظيفي لتنوع معطيات عناصر الموضوع, تمثل المعطيات الإمبريقية إلا جزءا من المعطيات الكلية للدراسة.

وكذلك لارتباط نماذج عناصر التصوف المدروسة ارتباطا وظيفيا من مبدأ وظيفي أن الكل يمكن أن يمثله الجزء هذا الأخير هو تعبير عن البناء ككل جزء يتضمن وظيفة الحفاظ على هذا الكل، وبالتالي أي جزء أو عنصر يختار للدراسة يمكن أن ينجم منه فهم الثقافة أو المجتمع ككل.

وبصفة خاصة استخدم هذا المنهج في تحليل العناصر المكونة لطقس السماع وتحليل الوظيفة الاتصالية التي يقوم بها نسق طقس السماع.

<sup>\*</sup>مقاربة جزئية نقصد بها استخدام مبدأ طريقة غيرتز البنائية وليس الطريقة بحد ذاتها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>محمد إبر اهيم صالحي "الدين بوصفه شبكة دلالية :مقاربة كليفور د غير تز " ترجمة مصطفة مرضي، إنسانيات عدد50، 2010 ص 27.

<sup>2</sup> رضوان بوجمعة « أنثر بولوجيا الاتصال من الكلام إلى الفعل الاتصالي للمألوف" مجلة الفكر والمجتمع العدد 02،أفريل 2009 ص42.

المنهج الإثنوع الدراسة بقيامنا بجمع بعض المعطيات الميدانية المتعلقة بالممارسات والطقوس التي تمارس في بعض الزوايا التي قمنا بزيارتها عند مشاركتنا في بعض احتفالاتها.

كما استعملنا بعض خطوات <sup>1</sup> البحث الإثنو غرافي للاتصال التي حددها العالم هيمس D. Hymes عند تحليلنا لمواد طقس سماع الياقوتة والمتمثلة في:

- -الفاعلون المشاركون
- -الزمان والمكان
- -السلوكات والوضعيات
- -اللغة أو الكلام المستخدم
  - -الوسائل والأدوات
  - -نـوع الخطاب
  - -معايير الاتصال

كما قمنا بإضافة عناصر أخرى لخصوصية الطقس الصوفي المدروس.

4-2-تقنيات البحث تدخل هذه الدراسة ضمن الدراسات الوصفية الكيفية لذلك كانت تقنية الملاحظة التقنية الرئيسية في جمع بعض المعطيات المتعلقة بأحد جوانب الموضوع:

- الملاحظة بالمشاركة التقنية التي ترتبط بكل عمل إثنوغرافي والتي تقوم على تسجيل سلوك الناس في الوضعية الراهنة بدون هدف تغيير الوضعية التي

<sup>1</sup> رضوان بوجمعة، المرجع السابق ص44-45.

يتواجدون فيها، وقد تم استخدامها في حضور احتفالات بعض الزوايا الزاوية الغلوية والزاوية الشيخية والزاوية الطيبية وقد ارتكز تسجيل المعطيات على ما هو ملاحظ أكثر مع بعض الأحاديث الميدانية وليس على مقابلات إثنوغرافية حين يتكلم الباحث مع مجتمع البحث في إطار أنه يشاركهم نشاطهم بتبادل عفوي تسيره المواقف لأن هذا النوع من الملاحظة الإثنوغرافية كما يقول مالينوفسكي تساعد الباحث على التفريق بين ما هو واقعي كما هو ملاحظ في الواقع، وبين ما هو مثالي كما يقوله مجتمع البحث .

وبذلك يكون قد استعملنا تقنية الملاحظة بالمشاركة المحيطية ،هي تقنية قريبة من التي وصفها وايكن بأنها تتطلب " قلما ودفترا".

كما قمنا بملاحظة طقس السماع الياقوتة المسجلة في فيديوهات بطريقة أثنوغرافيا الموسيقى التي تعتبر المواد والوثائق المتعلقة بموسيقى جماعة أو مجتمع من المعطيات الأساسية في حقل إنثربولوجيا الموسيقي وهي طريقة مشابهة للتي استخدمها باتيزونBatison في دراسته للسلوكات غير الشفاهية للآباء والأطفال في بالى وذلك بواسطة الفيلم والتصوير.

4-3-العينة او بالاحرى امثلة جاءت على حسب طبيعة الموضوع تتكون من نماذج من المصطلح الصوفي والشعر الصوفي والطقس الصوفي ، لا ترتكز إلا على بعض المعطيات الميدانية جمعت عن طريق الملاحظة للتدليل على خصائص الاتصال في مؤسسة الزاوية بصفة عامة وأخرى خاصة بطقس السماع، هذه العينة هي كالتالي:

أ-عينة المصطلح الصوفي: المصطلحات الصوفية الحاملة للرموز والإشارات -والتي تعددت الدراسات في رمزيته- هذه المصطلحات تنوعت وتعددت إلى: مصطلحات الفلسفية...، إلا أن هذه

الدراسة اعتمدت على نماذج من المصطلحات الصوفية -رغم رمزيتها- في ظاهرها لها أبعاد إنسانية للتركيز على الماهية الإنسانية للإنسان الصوفي "الكامل" ،صنفت عينة المصطلحات المختارة للدراسة كالتالى:

- مصطلحات الاتصال في التصوف: الاتصال، الوصل، الوصول، الرسالة و الواسطة.
  - مصطلحات التصوف، الصوفى والإنسان الكامل.
  - المصطلحات الحسية: البصيرة، المشاهدة و السمع.
    - مصطلحات الخمرية: السكر، والصحو.
  - مصطلحات الرحلة (الطريق الصوفي): الطريقة، السفر و السالك.
    - المصطلحات الجوارية: القرب، البعد و الخلوة.
      - المصطلحات الطقسية: الذكر والسماع.

هذه المصطلحات التي قمنا بالبحث في أبعادها وقيمتها الاتصالية كانت من المعايير التي صنفت عليها البنيات المعجمية في قصيدة الياقوتة لسيدي الشيخ.

ب- عينة عتبات (أو عناوين) المصادر الصوفية التي تعرف بالتصوف ومبادئه وتصنفه ضمن العلوم الإسلامية, ولان هناك كم هائل من مصادر وتراجم التصوف والصوفية في هذا الشأن وقع اختيارنا على نموذجيين:

أولا – كتاب " الرسالة القشيرية" وسبب اختيار عنوان الرسالة القشيرية لأن معظم عتبات أو عناوين مصادر التصوف تشمل على كلمة "الرسالة" التي تعد عنصرا مهما في كل عملية اتصالية 1،كما أن هذه الرسالة التي كتبها القشيري تعد من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> قمنا بتطبيق عناصر العملية الاتصالية على عتبتي أو عنواني الرسالة القشيرية وإحياء علوم الدين.

أهم المصادر المعرفة بالتصوف ومبادئه التي يستند إليها الكثير من الباحثين في تعريفهم للتصوف.

ثانيا- كتاب "إحياء علوم الدين "لأبي حامد الغزالي وسبب اختياره كنموذج لتحليل عتبته لأنه كتاب الذي أثر في انتشار التصوف في الأندلس والمغرب الإسلامي, كتاب يوفق ويقرب بين العلم الظاهر والعلم الباطن أي يوفق بين علماء الفقه والشريعة وعلماء العرفان،وقد كان هذا الكتاب من وسائل الاتصال الفكري (الصوفي) بين المشرق والمغرب<sup>1</sup> وهذا المصدر أيضا كان يمثل مرجعية التصوف في بلاد المغرب والأندلس ومحل اهتمام الكثير من صوفية هذه البلاد ومنهم الصوفي سيدي الشيخ الذي يذكر أبا حامد الغزالي في قصيدة الياقوتة ضمن سلسلة شيوخه وسند طريقته الشيخية.

جـعينـة الشعر الصوفي: إن الشعر الصوفي يشكل عنصرا ونسقا أساسيا في منظومة التصوف إلى درجة أننا لا نستطيع أن نتصور التصوف بدون الشعر. كان الشعر الوسيلة والرسالة للصوفي والتصوف على حد سواء وقد نظم الصوفية العديد من الدواوين والقصائد<sup>2</sup> الشعرية كان لها صدها الصوفي والأدبي شغلت اهتمام الكثير من الباحثين.

في هذه الدراسة وقع اختيارنا على قصيدة" الياقوتة" لناظمها الصوفي سيدي الشيخ للأسباب التالية:

- لأنها المرجع الأساسي للطريقة الشيخية التي تأسست مع نهاية القرن سادس عشر في الجنوب الغربي الجزائري.

- هي أهم مصدرا تركه الصوفي سيدي الشيخ وأول نص يقترن مع اسم مؤسس الطريقة الشيخية كما يعد هذا النظم الشعري "الياقوتة" الطريقة بحد ذاتها.

<sup>1</sup> بوداود عبيد،مرجع سبق ذكره ،ص28.

<sup>2</sup>مثل أشعار الحلاج،وبن عربي ،ورابعة العدوية،وابن فارض وعبد القادر الجيلاني الذي كان له تأثير لا نظير له في العالم الإسلام،بومدين الغوث وجلال الدين الرومي... وصولا إلى صوفي القرن العشرين الشيخ مصطفى العلوي المستغانمي.

الخاصية الاستثنائية لقصيدة الياقوتة أنها مصدر شعري فريد من نوعه،فهي القصيدة الوحيدة للصوفي سيدي الشيخ باللغة العربية الفصحى ( بالإضافة لقصيدة الحضرة باللغة العربية العامية) وفي نفس الوقت هي تمثل الطريقة الشيخية بأكملها فهي مصدر ومرجعية الطريقة وللمكانة التي تحتلها في الذاكرة الشيخية والجماعية.

دـ عينة طقس السماع: طقوس السماع التي تمارس في زوايا الطرق الصوفية كثيرة ومن أهمها طقوس الطريقة المولوية والطريقة العيساوية...

كان اختيارنا لطقس سماع الياقوتة للأسباب التالية:

- لأن التحليل الأنثربولوجي لطقس سماع الياقوتة يكمل التحليل البنيوي السيميائي لنص الياقوتة وبذلك ستقدم هذه الدراسة من خلال هذا النموذج فكرة عن الشعر الصوفى كشعر وكطقس ممارس في أبعادهما الاتصالية ووظيفتهما الاتصالية.

-لتبيان أن طقس "قراءة الياقوتة" الذي يمارسه الرجال في الأماكن الشيخية هو طقس سماع ،لوجود معطيات وملاحظات ميدانية حوله، منها معطيات جمعناها سابقا لم نقم باستخدامها وإستتمارها.

كما استعنا بصور،وكذلك بخمسة فيديوهات لهذا الطقس الرجالي عبر مراحل زمنية متباعدة: 2015،2009،2006،1988.قمنا بتحليلها على أساس أنثر بولوجيا الموسيقي، لأن الهدف من دراسة هذا الطقس هو لماذا استخدم ووظف

السماع في الممارسات الصوفية من خلال أبعاده ووظيفته الاتصالية، وطقس السماع ما هو إلا نموذج لهذا التوظيف.

- أما في ما يخص عينة الزوايا فقد استعنا ببعض الملاحظات من الزاوية الشيخية ذات البعد التقليدي لانتمائنا للحقل الشيخي\*\* وملاحظات من الزاوية العلاوية ذات البعد الحداثي لحضورنا لعدة تظاهرات نظمتها الزاوية العلاوية بمستغانم. هدف

أ بالإضافة لأقراص مضغوطة (cd) للسماع الصوفي للطريقة العلوية.

<sup>\*</sup> بالأبيض سيدي الشيخ، وكذلك في برقم أين توجد الزاوية الشيخية البوعمامية.

من هذين المثاليين هو الكشف عن خصائص الاتصال المؤسسي داخل الزوايا بصفة عامة (و ليس لزاوية معينة) ولماذا التصوف الطرقي أسس لمؤسسة الزاوية التي ظلت لحد الآن محافظة على إستمراريتها في شكلها البنياني رغم التغيرات التي طرأت عليها.

إن اختيارنا لهذه الأمثلة لا يمثل نظاما بعينه وليست بحالات نموذجية كاملة تمثل منظومة التصوف بعينها بل هذه الأمثلة ما هي إلا بداية سلسلة يمكن استكمالها مستقبلا بالعديد من الدراسات الأخرى فما هي إلا أمثلة حاولنا بها فتح حقل بحث قد يكون جديدا ويقرب بين التصوف والاتصال والأنثر بولوجيا وبما أن الأنثر بولوجي في مطلق الأحوال يجتهد لتعريف معنى الشيء عن المجتمع الذي يستعمله 1، هنا حاولنا التعريف بأمثلة عن العالم الصوفي.

4-4-المجال الزماني والمكاني للدراسة: من خصائص عينة هذا البحث تظهر خصوصية مجال هذه الدراسة، فهذا البحث لا يدخل ضمن الدراسات الميدانية المحضة القائمة على الاستمارة أو المقابلة...والتي تتطلب مكان وزمان معينين أو محددين مثل الدراسة التي قمنا بها سابقا، ومثل ما هو شائع في الدراسات الحالية.

هذه الدراسة تندرج ضمن إشكالية تتفرع إلى مشكلات فرعية لتعقد الموضوع وتعقد مقاربته،أي تعقد موضوع التصوف والاتصال والدراسة الأنثربولوجية.

فجاءت المعطيات حسب ما تتطلبه تساؤلات الإشكالية معطيات غير مباشرة تتمثل في ما ينتجه مجتمع البحث من كتب،وثائق،صور،مواد إعلامية...ساهمت في تحقيق أهداف الدراسة.

بصفة كانت بداية اهتمامنا بهذا الموضوع مع نهاية سنة 2006 بعد حضورنا لموسوم سيدى الشيخ الثاني على إثر هذه المشاركة بدأ التفكير في تعديل

49

<sup>1</sup> فليب لابورت تولر ،فارنيه إثنولوجيا أنثر بولوجيا ص251.

الموضوع الذي انطلقنا منه\*\*،ووضحت معالم هذا الموضوع بعد حضورنا إلى المناسبة والذكر المئوية للطريقة العلوية سنة2009 بمستغانم،التي ميزتها محاضرات في التصوف: مصادره،رواده،الزوايا،الممارسات الصوفية....

من ذلك ربطنا أهم العناصر المكونة للتصوف (المصطلح،الشعر،المؤسسة والطقس)بالاتصال لانشغالاتنا البيداغوجية وبالأنثربولوجيا لاهتماماتنا البحثية،وانتهينا من جمع وتحليل المصادر والمعطيات هذه الدراسة في سنة 2015.

من حيث المكان: بالنسبة لنا زيارة الزوايا أصبحت سلوكا مألوفا فنحن على اتصال بها منذ دخولنا مجال البحث خلال هذه السنوات قمنا بزيارة عدة زوايا من خارج وداخل الجزائر، إلا أن اتصالنا بالزاوية العلوية والشيخية في فترة الدراسة كان الأبرز.

## الصعوبات

مثل كل الدر اسات فقد واجهتنا صعوبات لتعقد عناصر الموضوع المدروس:

أو لا-لأن التصوف في حد ذاته مثل ما هو طريق وعر للسالك فيه، فهو أيضا وعر المسالك بالنسبة للباحث فيه. فاختيارنا وقع على موضوع شاق بشهادة الباحثين الذين غاصوا فيه، مقارنة مع المواضيع المألوفة الأيسرة والسهلة التناول والوصول.

فاللغة الصوفية التي حاولنا فهمها حافلة بالرموز والأسرار، يتطلب فهمها جهدا وعناء كبيرين كما يتطلب زادا صوفيا للدخول في معالم هذه اللغة.

ثانيا- تعد الدراسة أو المقاربة في أنثربولوجيا الاتصال حقلا جديد النشأة و محدود التناول في بحوثنا ،حقل يتطلب حقول معرفية أخرى لشساعة حقل الأنثربولوجيا وحقل الاتصال بالإضافة إلى أن تناول أنثربولوجيا الاتصال يختلف باختلاف طبيعة المجتمعات المدروسة.

50

<sup>\*</sup> الموضوع كان حول الأشعار الغنائية الشفهية الخاصة بالأولياء والشعر الصوفي.

تطبيق مقاربة أنثربولوجيا الاتصال على التصوف كان أصعب خاصة وأن هذه الدراسة لا ترتكز فقط على المعطيات الأمبريقية (الملاحظة) فكانت محاولة حتى لا نقول جرأة بتقريب هذه المقاربة (أنثربولوجيا الاتصال) على مواد أو وثائق صوفية اعتاد دراستها من الناحية الأدبية واللسانية والسيميولوجية وزخم هذه الدراسات يؤكد ذلك.

- صعوبة التنسيق بين النظريات وكيفية إعطاء الطابع الأنثربولوجي لهذه الدراسة.

إشكالية تكييف المفاهيم و مناهج العلمية في تحليل الاتصال في التجربة العرفانية.

- صعوبة التنسيق بين المراجع المستخدمة في الدراسة.

وفي الأخير إذا شبهنا طريقة التناول المتعارف عليها في إنجاز البحوث على أنها خط مستقيم يبدأ بنقطة انطلاق وينتهي بأخرى، خط ينقسم إلى قسم نظري وآخر تطبيقي، إلا أن هذا الموضوع المتعدد العناصر يتسم بديناميكية تحرك الخط المستقيم كديناميكية الصوفي وديناميكية الاتصال باعتبار أن الموضوع في تناوله هو كائن حي عضوي وليس بمجسد ستاتيكي منسوخ.

هذه الطريقة بدون شك تحمل صعوبات وتطرح ملاحظات وفي نفس الوقت هي طريقة تناول قد تعبر عن اختلاف الباحثين وعن نسبية المنهجية في حد ذاتها.

# الفصل الثاني الإطاري

الهدف من هذا الفصل النظري هو التعريف بالمفاهيم الأساسية التي ارتكز عليها موضوع الدراسة والمتمثلة في:

الاتصال المفهوم الذي يطرح تساؤلات إبستيمولوجية عن تحديد تعريفه في كل دراسة ومفهوم التصوف وبالأحرى التصوف الإسلامي وامتداده المتمثل في الطرق الصوفية وأخيرا مفهوم الاتصال الصوفي الذي هو الآخر من المفاهيم التي يصعب تحديدها، لأنه يجمع بين مفهومين وظاهرتين يتفق الكثير على أنهما، يتسمان بالتعقد والغموض خاصة من ناحية كيفية تناولها في الدراسة هذا من جهة.

ومن جهة أخرى وبما أن تحديد تعريف الاتصال يتطلب تحديد الإطار النظري أو الحقل الذي سيتناول بحثه، فهذا الفصل يقدم المقاربات النظرية التي استندت عليها هذه الدراسة والمتمثلة في المقاربات السيميائية والنسقية والأنثربولوجية.

# 1-تعريف مفاهيم الاتصال، التصوف الطرقى والاتصال الصوفى:

### 1-1 الاتصال

المتفحص للكتابات والدراسات المتعلقة بالاتصال يتبين له مدى تعدد تعاريف الاتصال وتعدد نماذج تحليله، هذا ما يفسر صعوبة تحديد تعريف الفعل الاتصالي الذي يهيمن على مختلف مناحى الحياة.

إذ أنه ينطوي على وضوح وغموض لا محدود «فهو واضح بما فيه الكفاية في حالة استخدامه الاصطلاحي لكنه غامض عندما يبحث عن حدود استعماله»1.

هذا التعدد والغموض لمفهوم الاتصال يدل على الإشكالية الإبستمولوجية التي يعاني منها علم أو علوم الإعلام والاتصال (حسب التسمية الأكاديمية الفرنسية)كونه موضوعا أو عنصرا عابر للتقسيمات والتخصصات البحوث

55

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد عابد الجابري (بإشراف)،التواصل النظريات والتطبيقات،الشبكة العربية للأبحاث والنشر،بيروت 2010 ص63.

العلمية ومازالت التساؤلات الإبستيمولوجية لحد الآن تطرح حول الاتصال إذا هو موضوع بحث للعلوم: الاجتماعية ،الطبيعية ،المادية ... أم أنه علم أو علوم متعددة المكونات؟

لذا جاءت تعاريف الاتصال مرتبطة بالمجالات البحثية التي تناولته أي في المدارس والتيارات الفكرية المتعددة التخصصات وتطور فيها باعتبار الاتصال موضوعا أو مبحثا متداخل التخصصات.

### مقاربات الاتصال:

وعلى سبيل المثال لا الحصر لذلك مقاربات الاتصال لبيرنار مييج Bernard Miége¹،هي مقاربات تفصيلية كرونولوجية للمدارس والتيارات الفكرية التي عالجت الظاهرة الاتصالية كان الهدف منها تحليل سيرورة "علوم الاتصال" – حسب تعبيره- ضمن الحقول المعرفية للعلوم المتعلقة بالمجتمع أو المادة،حددها مييج كالآتي:

أو V المقاربات التي يعتبرها أنها أسست الفكر الاتصالي $^2$ على رأسها السيبرنطيقا ونماذجها المتعددة للعملية الاتصالية بداية من شانون وويفر .

والمقاربة التجريبية الوظيفية للوسائط الجماهيرية من خلال دراسات علماء الاجتماع والسياسة لبول لازار سفيلد وهوفلاند ولاسويل حول وظيفة وسائل الإعلام وتأثيرها على الجمهور. ثم النظرية البنيوية وتطبيقاتها اللسانية وتأثيرها على الحقل الأنثربولوجي وتطور الحقل السيميولوجي، تجلى هذا التأثير في الأنثربولوجية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بيرنار مييج، الفكر الاتصالى، ترجمة أحمد القصوار، دار توبقال الدار البيضاء، 2011.

<sup>\*</sup> قسم مراحل مقاربات الاتصال التي ساهمت في تأسيس وتطور " علوم الاتصال " إلى:

<sup>-</sup> الخمسينات والستينات مرحلة التيارات المؤسسة.

<sup>-</sup> السبعينات والثمانينات مرحلة توسع الإشكاليات

<sup>-</sup> الألفية الثالثة تمثلها الإشكاليات الراهنة

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص16-33.

البنيوية لكلود ليفي ستروس،وفي سيميولوجيا رولان بارث بتطبيقها على السمعي البصري.

- بالإضافة لهذه التيارات الثلاثة التي ركز عليها مييج باعتبارها أسست للبحث في " علوم الاتصال" أشار إلى مدارس فكرية أخرى تزامنت مع هذه المرحلة التأسيسية وهي مقاربة علم الاجتماع الثقافة الجماهيرية لإدغار موران Borin Morin مقاربته للثقافة الجماهيرية على أنها نسق خاص في علاقة مع المجتمع والتاريخ وليس كأثر للوسائط الجماهيرية. والتيار النقدي لمدرسة فرانكفورت الناقدة للمجتمع الصناعي الواحدي القائم على الآلة والمقاربة السيكولوجية التفاعلية لباتزون Bateson الإثنولوجي التي حاول من خلالها فهم سيرورة كيف يصبح الطفل عضوا في جماعته واخر مقاربة أو تيار لهذه المرحلة يتمثل في الفكر الماكلوهاني صاحب مقولة القرية الكونية والقناة هي الرسالة المقاربة التي تركز على الوسائط المادية وامتداداتها لحواس الإنسان.

ثانيا- المقاربات التي رآها مييج أنها وسعت الإشكاليات المتعلقة بالاتصال على راسها مدرسة بالو آلطو أو المدرسة اللامرئية التي ترتكز على مقولة « لا يمكننا أن لا نتواصل" والتي أسست إلى نظرية التداوليات Pragmatisme يمكننا أن لا نتواصل والتي أسست الى نظرية الاقتصاد السياسي النقدي للاتصال المستلهمة من أعمال باتيزون Bateson ومقاربة الاقتصاد السياسي النقدي للاتصال مع محاولات الاقتصاديين الجدد مثل مشلوب Mechlup وهربرت شيار Shiler وزالو Zallo وغيرهم ربط البعد الإقتصادي في دراسة الظواهر الإعلامية وآثار والاتصالية، كأثر العالم الاقتصادي للاتصال في تكوين المجموعات الاقتصادية وآثار اختراق الصناعات الحديثة للإعلام المتصاعد في البلدان.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص33-37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص39-70.

-مقاربات إثنوغرافيا الاتصال والإثنية المنهجية وعلم الاجتماع التفاعل الإجتماعي مع دال هيمس D. Hymes وهارولد غارفينكل وإرفين غومان وقبله جورج هربرت ميد... تشترك ثلاثتها في دراسة الفعل الاجتماعي للأفراد أو ما يسمى بالميكرو إجتماعي بدراسة الأفراد أثناء تفاعلهم في الوضعيات الاجتماعية مع اختلاف طريقة التحليل من مقاربة إلى أخرى.

- مقاربة علم الاجتماع التقنية والوساطة الاجتماعية والثقافية تدرس الاتصال بهدف معرفة التغيرات التي تطرأ داخل الوساطة بسبب تطور التقنيات الجديدة للإعلام والاتصال.

وفي نفس السياق ظهرت مقاربة تلقي الرسائل لتبحث في التلقي الذي ظل لمدة مختزلا في الدراسات المتعلقة بالاتصال الوسائطي بداية من البحث في دور القارئ والسياقات الاجتماعية والثقافية وصولا إلى دور المتلقي تكنولوجيا الإعلام والاتصال.

وآخرها المقاربات الفلسفية للاتصال من الفيلسوف الأمريكي البرغماتي بيرس Pierce المساهم في تطور الدراسات السيميولوجية من خلال مصطلحاته "ماثول،مؤول والموضوع" وصولا إلى لوسيان سفيز Lucien Sfez الذي يتنبأ باتصال جديد يتشكل من ذاته وإلى ذاته.

ثالثا- الإشكاليات الراهنة في الألفية الثالثة انبثقت من المقاربات السالفة الذكر ، فهناك من وصفها بالغموض وعدم الانسجام النظري الذي يحول أو يعيق إلى بناء نظرية جديدة قادرة على الإحاطة بالممارسات المعاصرة ونظرة أخرى ترى في هذه المقاربات إغناء للفكر الاتصالي.

والإشكاليات الراهنة المطروحة حول الاتصال باعتباره موضوع لـ " علوم الإعلام والاتصال" هي تساؤلات إبستيمولوجية طرحها الكاتب حول مفهوم الاتصال

58

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص71-94.

والإعلام وإشكالية التمييز بينهما،وحول تعدد مباحث دراسة الظاهرة الاتصالية/ الإعلامية في إطار مباحث متداخلة التخصصات وعن إمكانية تطور نظرية عامة للاتصال.

وآخر إشكالية تتعلق بما يسمى اليوم مجتمع الإعلام / المعلومات في مجتمع ما بعد الحداثة.

ناقش مبيج هذه الإشكاليات الراهنة بالتحليل والنقد مستنتجا منها الطابع العرضاني transversalité للفكر الاتصالي والتطور الديناميكي له.

أما في كتاب "علم الاتصال" لجوديت لازار J-Lazar فإنه يفرق بين تاريخ البحث في الاتصال واتجاهاته وبين المقاربات الاتصالية التي حددها في المقاربات والآتية:

- -السيبر نطيـقا
- -الأنثر بولوجيا بمقاربة باتزون وهال...
- -علم النفس وتفاعلية غوفمان العالم الأنثربولوجي.
- -السيميولوجيا والبنيوية لكلود ليفي ستروس ورولان بارث.

<sup>1</sup> مراحل تطور البحث في الاتصال يقسمها إلى:

<sup>-</sup>مرحلة ما قبل التأسيس تمثلها مدرسة شيكاغو مع ج هربرت ميد وجون دبوي ولوين

<sup>-</sup>مرحلة التأسيس مع بول لاز ارسفيلد و لاسويل.

<sup>-</sup>مرحلة التأصيل والبناء مع هوفلاند وكاتز وبريلسون

<sup>-</sup>مرحلة تحليل الدراسات وضرورة التنظير ( الربع الأخير من القرن 20م).

أما اتجاهات البحث في الاتصال: الإمبريقية،النقدية،التأويلية والثقافية والتعدد الثقافي أنظر:

Judith Lazar; la science de la communication; Deuxième édition Edition DAHLEB; Alger; 1993 p-7-32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Judith Lazar ; la science de la communication ;Deuxième édition Edition DAHLEB ;Alger ;1993 p34-47.

ما نستنتجه من هذين المثالين ويفسر ماطرحناه،أن تعريف العلماء -مثل مييج ولازار" -"للحقل" الاتصالي مبني على تحليل لتاريخ البحث الاتصالي ومقارباته واتجاهاته المتعددة بمعاني وتحديدات مختلفة تبين الإشكال الإبستيمولوجي لطبيعة

الظاهرة الاتصالية وطريقة تناولها مقارنة مع العلوم الأخرى التي تتميز بنسقها العلمي الخاص بها في هذا السياق يقول بونيو Daniel Bougnoux الاتصال يحيط بنا : في البيت،التلفزة ،الهاتف ،الكتاب...يتواجد في المدرسة، والمؤسسة، في العالم السياسي أو عالم الحيوان، فكيف يمكن تقديم تخصص دراسته لحقل واسع كهذا؟" الذي يعتبره تحدي كبير وهذا ما يفسر تعدد تعاريف الاتصال لتعدد نماذج تحليل الظاهرة الاتصالية المتداخلة التخصصات.

### محاور تعريف الاتصال:

ومن جهة أخرى هناك تحديد للاتصال من خلال محاور تندرج ضمنها تعاريف الاتصال للمقاربات المتعددة نذكر منها:

- تحديد على أنه اتصال مباشر واتصال غير مباشر، اتصال مباشر يقصد به حضور المتصلين أثناء الاتصال أو ما يسمى بالاتصال وجها لوجه أما الاتصال غير المباشر وهو عكس المعنى الأول اتصال يغيب فيه المتصلون، وهنا يلعب الوسيط دور الاتصال بين المتصلين وقد يكون طابع هذا الوسيط ماديا أو غير ماديا.

هذا التحديد للاتصال عبر هذين المحورين في شكله ومضمونه هو تحديد عام ومفتوح لكل أنواع الاتصال ومقارباته.

- تحديد الاتصال الإنساني من خلال محورين، الأول:" عام وشامل لكل نشاطات الإنسان بارتباط مع محيطه الحياتي (نبات، حيوان، جماد، آلات)، الثاني

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Philippe Cabain(cordonné par) ; la communication Etat des savoirs. P25.

يتعلق بالروابط الجامعة بين بني البشر بما يتضمنه من قصد وتأويل وترميز وتفكيك السنن"1.

يتميز هذا التحديد مثل سابقه بالعمومية ويتداخل معه في آن الاتصال المباشر والوسائطي هو موجود ضمنيا داخل اتصال الإنسان مع محيطه واتصال الإنسان مع الإنسان عنه في تحديده للاتصال الإنساني بدل من الاتصال كمفهوم عام.

- تحديد الاتصال الإنساني حسب مستوياته فقد حدد مكويل Mcquail هرم لمستويات الاتصال من الأسفل إلى الأعلى :مستوى فردي،مستوى شخصي،ومستوى ما بين المجموعات،مستوى تنظيمي ومستوى متعلق بالمجتمع ككل2.وهذه المستويات تمثل سيرورة الاتصال الإنساني والمتمثلة في :

\*الاتصال الذاتي: بني الفرد ونفسه.

\*الاتصال الشخصي أو البيشخصي: ما بين شخصين أو أكثر.

\*الاتصال في الجماعات أو الجماعي: اتصال رسمي أو اللارسمي.

\*الاتصال الجماهيري المستقطب لمستخدمي وسائل الإعلام

- التحديد اللغوي للاتصال الإنساني أثناء تفاعل الأفراد باعتبار اللغة وسيلة إنسانية واجتماعية وأداة اتصال لنقل وتبادل الأفكار والمعاني والمشاعر...وكل ما يريد إرساله للآخرين يتخذ هذا الاتصال شكلين: الاتصال اللفظي كالكلام والكتابة والقراءة ، ينقسم إلى اتصال شفهي واتصال مكتوب.

الاتصال غير اللفظي من خلال التعبيرات والعناصر التي يتضمنها سلوك الأفراد: الانفعالات وتعبيرات الوجه والإيماءات ونبرات الصوت والأوضاع الحركية للأشخاص والعلاقات المكانية هي إشارات غير لفظية اجتماعية تتربط بالبيئة الثقافية والحضارية التي يعيش فيها واليوم تشكلت لغة تكنولوجية سيطرت على اتصال

<sup>.63</sup> محامد عابد الجابري (بإشراف)،التواصل النظريات والتطبيقات،ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Judith Lazar ; la science de la communication ;Deuxième édition Edition DAHLEB ;Alger ;1993 p.5

الاجتماعي في كل مجالاته، لغة أسست إلى اتصال الاجتماعي في كل مجالاته، لغة أسست إلى اتصال والمقروء والمسموع والسمعي البصري أخذوا طابعا تكنولوجيا بما فيه الاتصال اليومي المألوف وصولا إلى عولمة

اتصالية بسبب انتشار التكنولوجيا الاتصال والإعلام الجديدة ميزة مجتمعات ما بعد الحداثة.

ما نستنتجه من الاتصال اللغوي أنه المجال الذي انطلقت منه الكثير من المقاربات و التي خلصت إلى أبعاد الاتصال المتعددة فتحت المجال إلى دراستها بمقاربات متعددة.أي من دراسة اللغة المكتوبة أو المنطوقة وصولا إلى دراسة تكنولوجيا الإعلام والاتصال كلغة أو ما يسمى " الفديوسفير" الذي يعطي للسمعي البصري سلطة في الاتصال " الحداثي"،المشروع العلمي الذي يدافع عنه روجيه دوربراي R.Debray مشروع لعلم اتصال قائم على الوسائطية ألم خارج العلوم الاجتماعية والإنسانية،مشروع وجهت له انتقادات إبستيمولوجية كثيرة.

- آخر تحديد لتعريف الاتصال، هي الدراسة الإبستيمولوجية التي قام بها إيفيس وينكين Y.Winkin حول طريقة تناول الدراسات للاتصال فلاحظ:

-أن مصطلح الاتصال ظل معناه لمدة طويلة يدور حول نقل Transmission بسبب مزج المصطلحات التقنية المأخوذة من نظرية الإعلام بمصطلحات علم النفس، الأخلاق...2.

-كانت الإشكالية العلمية للاتصال مبنية على هدف حل المشاكل العلائقية والتنظيمية والتي أعاقت تأسيس " علم الاتصال" وإدخاله ضمن نسق العلوم. 3

- استنتج أن الدر اسات تناولت الاتصال من منظورين:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Régis Debray. Cours de médiologie générale, Gallimard, paris.1992.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yves Winkin; Anthropologie de la communication. p19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Yves Winkin, Ibid.; p19.

-اتصال تلغرافي القائم من الدراسات السيبرنطيقية ومن نظرية الإعلام والذي ظل لمدة طويلة يطغى على الدراسات الاتصالية في حقل العلوم الإنسانية اتصال يرتكز على عناصر العملية الاتصالية ونماذجها المتعددة أكما ذكرنا سالفا.

ب-اتصال جوقي<sup>2</sup> Orchéstrale الذي ظهر مع مدرسة بالو الطو Alto التي ارتكز اهتمامها على الاتصال اللالفظي أي دراسة الاتصال عن طريق حركة الجسم مع باتزون G.Bateson الذي عرف الاتصال على أنه سيرورة من خلالها يؤثر المتصلون على بعضهم البعض بصفة مستمرة،ومن هنا جاءت مسلمة هذه المدرسة التي تقول لا نستطيع أن لا نتواصل وبالنسبة لهذه المدرسة أن كل حدث يعطي أبعادا اتصالية وكل فرد يساهم في الاتصال،وقد ساهمت هذه المدرسة في دراسة الاتصال التفاعلي مع Bidhistell وكرست للمدرسة التداولية التي يسميها وينكين بالاتصال الجديد<sup>3</sup> أين الاتصال هو كل مندمج ولا يوجد تناقض أو تعارض بين الاتصال الشفهي والاتصال غير الشفهي.

أما الاتصال عند وينكين فهو يندرج ضمن حقل أنثربولوجيا الاتصال بمقاربة جديدة مقارنة مع سابقيه وعلى رأسهم د.هيمس D. Hymes (الاتصال في أفعال الكلام) وإ.غوفمان E. Goffman (الاتصال في مشهدية تفاعل الأفراد)،حيث درس الاتصال المألوف ،اتصال الأفراد في الحياة اليومية باستخدام المنهج الأثنوغرافي.مع ملاحظة ،أن ثلاثتهم ينتمون إلى الحقل الميكرو اجتماعي بدراستهم للفعل الاتصالي للأفراد.

ما نستنتجه مما سبق أن معظم محاور الاتصال تدخل ضمن : الاتصال الإخباري أو ألإبلاغي الذي يركز على الرسالة.

- الاتصال بالمشاركة بالمعنى الجوقي أين كل فرد يساهم في الاتصال.

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yves winkin, anthropologie de la communication, p27-53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yves winkin, Ibid, p55-87.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Yves winkin,( sous direction de)la nouvelle communication, le seuil, paris 1981.

- الاتصال التفاعلي بالمنظور السيكولوجي أو الأنثربولوجي التفاعل ضمن وضعية أو سياق ما ويبقى البحث في طابع الاتصال الصوفي، فما هو التصوف الإسلامي؟

1-2التصوف الإسلامي: التصوف يعد ظاهرة دينية إنسانية وجدت في الكثير من الأديان وفي نفس الوقت فهو يحمل خصوصية لكل تصوف على حدى في مضمونه مثل التصوف الإسلامي حيث بعض من الدراسات استخلصت أن التصوف الإسلامي نشأته إسلامية خالصة «إنه من غير المقبول أن يقال بأن نشأته إنما كانت تحت مؤثرات أجنبية ...وإن المؤثرات الخارجية إنما كانت في تطوراته اللاحقة» باعتبار إن هناك من أرجع التصوف إلى مصدر مسيحي لمشابهة الصوفية في حياتهم وعزلتهم ولبسهم للصوف بالرهبان والمسيح وحوارييه حسب ما أشار إليه مؤرخي التصوف الإسلامي على رأسهم ابن خلدون والطوسي وكذلك البصيري. 2

قد يفسر نشأة التصوف الإسلامية إلى:

أ.اشتقاق لفظ التصوف أو الصوفية من ألفاظ اللغة العربية مع الإشارة أن القشيري نفى أن يكون لهذه التسمية قياس أو اشتقاق في اللغة العربية وأنها تكون لقب أطلق على هذه الطائفة لتمييزها عن غيرها.3

والمتمثلة في : الصوف،الصفة،الصفاء،الصف،الصفوة تدل على اختلاف الآراء في تجديد اشتقاقه اللفظي وكذلك الاصطلاحي « كثرت حتى في تعريفه إلى درجة أن أكد أحد الشيوخ هذا الفن أن التصوف قد حد ورسم وفسر بوجوه تبلغ نحو الألفين...» 4 هذا القول يشير مرة أخرى إلى خصوصية هذا اللفظ من حيث اصطلاحه الذي تعددت تعاريفه ومعانيه من عالم ومتصوف إلى آخر.

<sup>1</sup> إبر اهيم تركي، التصوف الإسلامي أصوله، وتطور اته، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر ، الإسكندرية 2007 ص11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص25-26.

<sup>3</sup> عبد الكريم بن هوزان القشيري النيسابوري، الرسالة القشيرية في علم التصوف، المكتبة العصرية، صيدا بيروت 2008ص279.

<sup>4</sup> محمد مرياض، التجربة الصوفية عند الشعراء المغرب العربي، في الخمسية الهجرية الثانية، ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر 2009.

والميزة الثانية الدالة على إسلامية التصوف هي كلمة التصوف في حد ذاتها التي لا يمكن ترجمتها حرفيا إلى آية لغة أجنبية\*فتسمية التصوف الإسلامي باللغة الأجنبية\*لفظ لا يطلق إلا على التصوف الإسلامي.

ب. نشأة التصوف الإسلامية تتبين في تزامن ظهور التصوف مع ظهور الإسلام في قرونه الأولى في النصف الثاني من القرن الثاني للهجرة, التصوف في بداية نشأته كان زهدا وتقشفا ثم انتشر وأصبح علما خالصا على أفراد لهم مذهبا خاصا في الزهد في نهاية القرن الثاني للهجرة. 2

فتصوف قبل أن يكون اتجاه إسلامي هو علم شرعي حسب تعبير ابن خلدون شانه شان العلوم الإسلامية الأخرى « هذا العلم من علوم الشريعة الحادثة الملة واصله أن طريقه هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبار ها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم طريقه الحق والهداية. و اصلها العكوف على العبادة و الانقطاع الى الله...  $^{8}$  من هذا التعريف نستخلص ما يلى:

أن التصوف في نظر ابن خلدون علما.

علم من العلوم الشرعية كفرع جديد منها.

هو طريقة اتبعها السلف من الصحابة والتابعين ومن بعدهم طريقه أساسها الحق والهداية.

الطريقة تعتمد على العبادة الدائمة والاتصال بالله الدائم والزهد في الدنيا والخلوة.

<sup>\*</sup> ملاحظة: إلى جانب الألفاظ: الصوف،الصف،الصفة،الصفاء،الصفوة،هناك اشتقاق آخر أرجع على كلمة سوفوس اليونانية التي تعني الحكمة لكن أغلبية يرجعون اسم التصوف إلى كلمة الصوف مثل ابن خلدون.

أنظر : محمد بن بريكة،موسوعة الطرق الصوفية،مدخل إلى التصوف الإسلامي الجزء 9 ،دار الحكمة ،الجزائر 2009ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إبراهيم تركي، التصوف الإسلامي ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص35.

<sup>3</sup> عبد الرحمان ابن خلدون، المقدمة، تحقيق عبد الإسلام شدادي ، الجزء 3، بيت الفنون والعلوم والأدب دار البيضاء 2005 ص49.

. التصوف كان منتشرا في فترة الصاحبة وسلفهم لكن عند إقبال الناس على الدنيا أكثر من الدين بعد القرن الثاني من ظهور الإسلام اختص الذين يتبعون هذه الطريقة تسمية الصوفية.و منذ الفرن الرابع هجري اصبح الصوفي جزءا من الفضاء المذهبي الاسلامي اين فرض وجوده و نبغ فيه رجالا اختصوا بهذا العلم العرفاني امثال القشيري.

وانتشار اسم التصوف حسب مارتن لينجر لتناسب هذا اللفظ في ظاهره وباطنه مع النظام الصوفي، لأن لفظ التصوف بالنسبة لأغلبية الناس هو لفظ إلى حد ما غامض ولذلك" يتطلب اسما جزئيا غامضا" أوفي نفس الوقت هذا النظام يجب اسمه أن يتضمن معاني عميقة أو باطنية « فأصل كلمة الصوفي يتكون من ثلاثة أحرف ص.ف.و ولها تبعا لعلم الحروف ذاتية سرية...معناها الأساسي نقاء...ومعناه تم اختياره كصديق حميم... »2.

وبالتحليل السيميائي للعتبات (العناوين كمثال) نستطيع أن نقول أن اسم التصوف في ظاهره وباطنه ملائما للنظام الصوفي (فكرا وممارسة).

نستنتج أن مفهوم التصوف والاتصال، كلاهما من المفاهيم المعقدة لتعدد معانيها ومقاصدها عند البحث فيها.

الطريقة الصوفية الصوفية هي نتيجة مؤسستية لسيرورة وصيرورة التصوف الإسلامي، هي المرحلة التظم فيها التصوف في مؤسسته، المرحلة الثالثة في تاريخ التصوف الإسلامي بعد المرحلة الزهدية والمرحلة العرفانية.

والطريقة الصوفية تمثل الإسلام الطرقي المؤسس على تصور إسلامي قائم على الشريعة والحقيقة والطريقة.

<sup>1</sup> مارتن لينجر،ما هو التصوف،ص46.

<sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.

- الطريقة الصوفية هي مجموعة المعايير والقواعد التي يصنعها شيوخ الطرق المنظمة لسلوك السالكين في الطرق الصوفي،حيث تعكف الطريقة على ترسيخ وتكريس قيم أخلاقية واتجاهات تربوية وروحية يسعى من خلالها الشيخ إلى تقريب المسافة بين المريد والله.

والطريقة حسب الشيخ العلوي " هي " محاولة تطبيق أحوال المكلف الظاهرة والباطنة على ما جاء به الشرع أنه مسلم بكل معنى والواقع بالنظر لأحواله وأفعاله يصدقه...  $^2$ .

مع القرن الخامس الهجري تبلورت الطرق الصوفية في اتجاهاتها وفي طقوسها ثم انتشرت الطرق في كامل البقاع الإسلامية واستمرت حتى العصر الحديث

وخلال سيرورتها طرأت عليها تغيرات وظيفية بنيوية متأثرة بكل مرحلة تاريخية وفي نفس الوقت استطاعت أن تحافظ على شكلها البنائي في ديناميكيتها.

تتداخل الطريقة الصوفية في مفهومها مع الشريعة فهي « تشمل على أحكام الشريعة والأعمال القلبية والرياضيات والمقاصد المختصة بأعضائها» فالطريقة الصوفية عبارة عن ورد يتكون من آيات قرآنية وهيللة وتصلية وأدعية، يختلف من طريقة إلى أخرى، يمارس حسب القواعد التي يحددها كل شيخ طريقة. كما تشترك كل الطرق الصوفية في هدف مشترك يتمثل في الوصول إلى الله «...طريق موصل إلى الله عز وجل وتأمل من كل مؤمن سلوكه». 4

- وقد تزامن ظهور التصوف الطرقي في البلاد المغاربية مع ظهور التصوف العملي الجماعي في القرن 5هـ/11م وكان انتشاره واكتساحه للجغرافية المغاربية بين قرنين 7هـ-8هـ/ 13م-14م.

<sup>1</sup> عبد الحفيظ غرس الله،المؤسسة التقليدية والتحديث (الزاوية العلاوية نموذجا)،رسالة ماجستير في علم الاجتماع التنمية قسم علم الاجتماع جامعة وهران 2000/1999. ص96.

<sup>2</sup> أضاميم المد الساري لصحيفة البلاغ الجزائري تحقيق عبد السلام بن أحمد الكنوني، الجزء الأول، شركة نشر المهدية طنجة 1986، ص302.

<sup>3</sup> عبد المنعم الحنفي،معجم المصطلحات الصوفية،مكتبة مدبولي القاهرة،2003 ص153.

<sup>4</sup> أضاميم المد الساري لصحيفة البلاغ الجزائري، المرجع سبق ذكره، ص302.

حيث أصبحت الطرق الصوفية تضطلع بوظائف متعددة جعلتها نسقا ضمن النسيج المجتمعي، إلى درجة أنها أصبحت تمثل الأركولوجية الدينية للبلدان المغاربية سميت مقرات هذه الطرق بالرباطات ثم بالزوايا.\*

أي أن الطريقة الصوفية هي ممارسة الأذكار شيخ الطريقة والزوايا هي المكان الذي تمارس فيه الطريقة، لذلك يقرن اسم الزاوية بمؤسس الطريقة الصوفية.

بعدما مهد التصوف النخبوي للاعتراف بالتصوف وعلى رأسهم الجنيدي الملقب بشيخ الشيوخ وشيخ الطائفة وصولا إلى أبي حامد الغزالي صاحب كتاب إحياء علوم الدين الجامع بين علم العبارة وعلم الإشارة والذي كان له الفضل في انتشار

الفكر الصوفي في العالم الإسلامي ظهرت طرق صوفية أم تفرعت منها العديد من الطرق المنتشرة على بقاع العالم الإسلامي وعلى رأسها:

- الطريقة القادرية لمؤسسها عبد القادر الجيلاني المتوفى سنة 1188م/561هـ ببغداد.
  - الطريقة السهرودية التي أسسها السهروردي 1167 م ببغداد.
  - الطريقة الرفاعية مؤسسها أحمد الرفاعي المتوفي سنة 1175 بالعراق.

وعلى آثار هذه الطرق الثلاثة ظهرت طرق صوفية رئيسية يصنفها البعض على أنها طرق أم هي:

- الطريقة الشاذلية لأبي الحسن الشاذلي 1258 والطريقة المولاوية لمؤسسها جلال الدين الرومي 1273 والطريقة الأحمدية لأحمد البدوي 1276.

تعتبر الطريقة القادرية لعبد القادر الجيلاني الملقب بسلطان العارفين والذي عاصر أبا حامد الغزالي كان عمره 33 سنة عند وفاة الغزالي، وأسس طريقته من

<sup>\*</sup> في القرن 12 م سميت " بدار الكرامة" وفي القرن 13م " بدار الضيف" ثم الارتباطات فالزوايا أنظر:

عبد العزيز شعبي،الزوايا والصوفية والغرابة والاحتلال الفرنسي في الجزائر،دار الغرب،وهران 2007 ص 14-15.

مبادئ الجنيدية،وقد كانت سلطته الروحية امتدت إلى أغلب مناطق العالم الإسلامي من خلال جيل واحد من وفاته. ةمارس في حياته نفوذا روحيا بخطبه الروحانية تأثر بها المسلمين وغير المسلمين أسلم على إثرها العديد من المسيحيين واليهود. 1

ومن بين السادة الصوفية الذين استلهموا الطريقة القادرية :أبو مدين شعيب الذي ألبسه خرقته أثناء زيارته لبغداد،وبن عربي عن طريق أبي مدين،جلال الدين الرومي،وعبد السلام بن مشيش الوريث الروحي لأبي مدين شعيب ثم أبي الحسن الشاذلي الذي هو أفضل شخصية يمكن أن يقارن مع طريقة عبد القادر الجيلاني

للانتشار الغزير والواسع للطريقة الشاذلية في المشرق والمغرب الإسلامي وهي دليل على السلسلة الروحية القادرية في البلدان المغاربية.

ثم توال ظهور كاسح للطرق الصوفية، منها ما تفرع من الطرق الأم ومنها طرق جديدة بسند جديد أبرزها الطريقة التيجانية لمؤسسها الشيخ أبي العباس أحمد التجاني المتوفى في سنة 1814, سند طريقته من رؤية للرسول حسب التجانيين وليس عن طريق سلسلة النخبة الصوفية, و الجزائر تزخر بالعديد من هذه الطرق على غرار الطرقية القادرية و الشاذلية و تفرعاتها و الرحمانية و السونوسية و التجانية و غيرها من الطرق الصوفية<sup>2</sup>.

وفي الأخير نقول أن مع القرن الخامس الهجري تبلورت الطرق الصوفية في اتجاهاتها وفي طقوسها <sup>3</sup> ثم انتشرت الطرق في كامل البقاع الإسلامية واستمرت حتى الأن وخلال سيرورتها طرأت عليها تغيرات وظيفية بنيوية متأثرة بسياقات كل مرحلة تاريخية،وفي نفس الوقت استطاعت أن تحافظ في ديناميكيتها على شكلها البنياني.

 $<sup>^{1}</sup>$  مارتن لينجر ،مرجع سابق ص $^{10}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  هناك مصادر ومراجع كثيرة تناولت الطرق الصوفية في الجزائر من بينها:

بن شهرة المهدي، الطرق الصوفية في الجزائر السنية، دار أديب للنشر والتوزيع، وهران2004.

<sup>-</sup>بودواية بلحيا، التصوف في بلاد المغرب العربي، دار القدس العربي، و هران، 2009.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد الله الركيبي، الشعر الديني الجزائري الحديث، الشعر الديني الصوفي، الجزء الأول، دار الكتاب العربي، الجزائر 2009 ص239.

# 3-1 الاتصال الصوفي

الاتصال نشاط إنساني قد رافق ظهور البشرية منذ لحظة نشأتها الأولى،هذه الخاصية الإنسانية للاتصال جعلت الانسان يحمل إشكالية في تحديد مفهومه لا تخرج من إشكالية الاتصال التي تحمل هي الاخرى الكثير من التعارضات بين الباحثين المنتمين إلى حقول عدة أومن إشكالية تعدد الإنسان العلائقي الذي يندرج ضمنه الإنسان الصوفي الهادف إلى الوصول إلى الله يعني ذلك إن تعريف الاتصال الصوفي هو الآخر يحمل عدة دلالات، دلالات الاتصال المتعددة - كما سبق استنتاجه - ودلالات التصوف أو الصوفي التي تنتمي إلى عالم الإشارات والرموز.

فمن ناحية المعرفية يرى مجدي محمد إبراهيم أن مشكلة الاتصال تمثل أهمية بالغة وشائكة في الفكر الإسلامي بين ميدان التصوف والفلسفة وذلك لاتفاق البحث في الموضوع ولاختلاف المنهج بين الميدانين ومن جهة أخرى لاختلاف الخلفية الفكرية والثقافية ولارتباط هذه المشكلة بالأبعاد الميتافيزيقية والجوانب المعرفية. 2

الغاية عند الفلاسفة الصوفية واحدة، وهي الاتصال بالله لنشد السعادة والكمال، ويختلفان في الوسيلة المشروطة بالمنهج المفروض تطبيقه لكي يتم الاتصال، الاتصال بالله عند الفلاسفة بالمنهج العقلي البرهاني وبإتباع الطريق الصاعد بالعقل وبدون معونة.

وعند الصوفية الاتصال بالله بالمنهج الذوقي الوجداني وآداته القلب التي يقول عنها الغزالي اللطيفة الروحانية التي هي حقيقة الإنسان، وطريق الاتصال يكون ناز لا بمعونة ومدد إلهي.

ما نستنتجه من ذلك أن الصوفي يعرف من خلال طريقة اتصاله بالله فراذا كان الإنسان يؤمن من وراء إدراكات الحس واستدلالات العقل منهجا آخر للمعرفة

<sup>1</sup> رمان وميشال ماتلار ،تاريخ نظريات الاتصال، ص21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مى محمد إبر اهيم،مشكلة الاتصال بين ابن رشد والصوفية، 170.

بالحقيقة يسميه كشفا أو ذوقا أو ما شابه ذلك من التسميات فهو في هذه الحالة صوفي بالمعنى الدقيق للكلمة». 1

هذه المعرفة هي معرفة فوق العقل، ولأنها معرفة لا يدركها العقل، الصوفي لا يستطيع التعبير عنها فجاءت لغته رمزية باطنية محفوفة بالإشارات والرموز لذلك سمي قوم الصوفية بقوم الإشارة.

إذن موضوع الاتصال هو من أخص خصائص الصوفية كما يقول مجدي محمد إبراهيم « فإنني أيضا أؤمن بأنه ليس من المتاح للفلاسفة أن ينزعوا من

التصوف موضوع الاتصال ليدعوا أن العقل وحده كفيل بإماطة اللثام عن حقائق الكشف والمشاهدة بغير معونة وبلا إحالة 2

فكل موضوع من الموضوعات التي تطرق إليها الصوفية على اختلاف مشاربهم وأذواقهم كانت غايتها الاتصال بالله والاتحادية والفناء فيه ومفهوم الإنسان الكامل في التصوف أفضل دليل على ذلك. يتجلى الاتصال الصوفي في تجربة الصوفي الذوقية الهادفة إلى الاتصال بالله، تجربة يعرج فيها الصوفي مقامات العبادات والاتصاف بها لأن إذا لم يستوف الصوفي الحقوق المتمثلة في العبادات لا يصح له الترقي إلى ما فوق، وبالتالي لا كشف ولا معرفة لدنية ولا اتصال بالإتحاد والفناء في الله.

تتحدد المقامات الصوفية بثلاث محاطات مركزية متدرجة تبدأ بالسعي والسير وتتوسطها القربة وتنتهي بالمشاهدة محطة الاتصال بالله.<sup>3</sup>

هذه المقامات تتبعها أحوال التي هي ثمرة المجاهدات والعبادات الموهبة التي يسبغها الله على السالكين في طريقه الناشدين الاتصال به.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق نفس الصفحة.

<sup>3</sup> نفس المرجع ص 121-122.

تجربة الصوفي الاتصالية عبر المقامات والأحوال والتي تبدأ بالمجاهدة وتنتهي بالمشاهدة، نستنتج منها أن الاتصال الصوفي هو حالة تمس من العمق مباشرة «حركة الروح وخفقة وأغوار الفؤاد،سعيا لتوكيد العلاقة بين الله والعبد»1.

والحالة لا تدرك إلا بالذوق لذلك وصف الصوفية تجربتهم الهادفة إلى الاتصال الإلهي على أنها تجربة ذوقية هي شكل من أشكال الإرادة والوجدان وليست عملا من أعمال العقل الواعى.

إنه من المستحيل الإطلاع على التجربة الصوفية من خلال معطيات معروفة ووضعية، فوصفت هذه التجربة بالذوق لتعبير عن خصوصيتها.

والصوفية حين يتحدثون عن التجربة الذوقية يتحدثون كذلك عن المعرفة، حيث يوصف الصوفي بالعارف والتصوف في مجمله بالعرفان، حيث يرى L.SFEZ أن العبارات الثلاث: العارف والعرفان والمعرفة هي كلمات من أصل واحد يعرف بها التصوف والصوفي لأنها مرتبطة بمفهوم الذوق, وبالمعرفة والذوق يفهم الاتصال الصوفي.

فصورة الذوق في نظام الإحساس من صعب وصفه إذا لم يتذوق، وهذا ما ينطبق كذلك على المعرفة الذوقية للصوفى.<sup>2</sup>

واستخدام الصوفية لمصطلح الذوق كتقنية لأنه له علاقة مباشرة بالمعرفة، لأن مصطلح المعرفة يتضمن الاتصال مادام القاعدة تقول أن لا يمكننا أن نعرف بدون أن نتصل.<sup>3</sup>

وبذلك تكون المعرفة الذوقية الصوفية قائمة على الاتصال اتصال منهجه ذوقي لمعرفة الله أو اللامتناهي.

<sup>2</sup> Lucien Sfez (sous direction de), dictionnaire critique de la communication, Tome I, pud, paris, 1993 p1596.

<sup>125</sup> المرجع السابق ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lucien Sfez (sous direction de), dictionnaire critique de la communication, Tome I, pud, paris, 1993 p1596.

إنثربولوجيا دراسة الاتصال الصوفي يدخل في حقل الأنثربولوجيا الروحية ،الحقل اللامادي واللاجسدي...أي كل ما يتعلق بالروح والانبعاث أو الانعكاس للمبادئ السامية و الإلهية في الشخص الإنساني خاصة في مساره الروحي، أي توضيح مسار الأشخاص في البحث عن الله.1

والاتصال الصوفي هو مظهر من مظاهر الاتصال الروحي هو أشبه بالاتصال البدني لاستخدام الصوفي مصطلحات حسية وجسدية رمزية في وصفه لتجربته الذوقية الاتصالية.

الاتصال الصوفي هو اتصال روحي فهو حالة روحية غنية تستند على تجربة تتحرك فيها الروح والقلب لغاية سامية ألا وهي الاتصال بالله وبذلك يكون الاتصال من ارفع درجات التصوف وأحواله مكانة عند الواصلين العارفين، فالاتصال الروحي

الصوفي هو لحظة الوصل بين الصوفي وخالقه، لحظة الكشف والمشاهدة والإتحاد والفناء ومما سبق نستطيع أن نقول أن الاتصال الصوفي بالمنظور الأنثر بولوجي هو اتصال روحي لأنه يدخل ضمن إطار أو مجالات الممارسة الروحية للحياة.

## الاتصال الروحي الصوفي ينقسم إلى:

أ- الاتصال الروحي الأعلى يسمى كذلك بالاتصال الروحي الإلهي يقصد به اتصال الصوفي بالله اتصالا روحيا صاعدا، يرتقي فيه الصوفي مقامات وأحوال الكشف والمشاهدة (العرفان) والإتحاد والفناء (الوصول والوصل) ويمثل الإنسان الكامل (الصوفي) نموذج الاتصال الروحي الأعلى (سيأتي الحديث عنه في الفصل التالي).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jean des clos (sous direction de) l'Anthropologie spirituelles. MEDIAPAUL, paris, 2001, p29.

والاتصال الروحي الأعلى حسب مستويات الاتصال يدخل ضمن الاتصال الذاتي، الاتصال الذي يحدث بين الصوفي ونفسه يتجلى في الأحوال التي يعيشها الصوفي في تجربته الذوقية الفردية أثناء ترقية الروحي الهادف للاتصال بالله.

بـ الاتصال الروحي الاسفل هو الاتصال الذي يحدث بين الصوفي والمريد، الصوفي في هذا الاتصال هو الشيخ الروحي بامتياز، المعلم صاحب التعليم الكامل ألآتي من الأعلى والذي خصه الله بالمواهب والعلوم اللدنية، فهو المؤهل عرفانيا لتعليم المريدين ودليل السالكين في طريقه.

اتصال روحي لأن تعليم الصوفي هو تعليم كامل تلقاه مباشرة من الله أو عن طريق الأذكار. 1

في هذه العملية التعليمية الاتصالية يقوم الصوفي بتعليم موريديه المعارف ويحضر هم إلى نهاية عرفانية ذوقية يتحقق فيها الاتصال بالله.

- والاتصال الأسفل يدخل كذلك في الاتصال الشخصي أو الاتصال بين الأشخاص، لأنه اتصال يجمع بين الشيخ وموريديه السالكين في طريقه الصوفي الروحي.

كما يدخل أيضا في الاتصال الجماعي المنظم، يتجلى في الاتصال داخل الزوايا محل مؤسسة الطرق الصوفية التي تضطلع بتنظيم مؤسسي قائم على مواثيق وقواعد روحية منبثقة من طريقة الشيخ الصوفية والتي هي الأخرى نابعة من تجربته الذوقية،وبذلك يكون أساس التنظيم المؤسسي للزاوية من الاتصال الروحي الأعلى.

كما يتجلى الاتصال الجماعي في الممارسات الجماعية للطرق الصوفية وعلى رأسها حلقات الذكر والسماع.

الاتصال الصوفي هو اتصال رمزي للاعتبار ات الآتية:

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lucien Sfez (sous direction de), dictionnaire critique de la communication, p1598.

- لان الإنسان هو الكائن الوحيد القادر على ممارسة السلوك الرمزي.

ترى نظرية الأشكال الرمزية والأنثربولوجيا. الدين نوع من النظام الرمزي، وبإسقاط ذلك يكون التصوف الإسلامي ظاهرة دينية ونظاما رمزيا فكرا وممارسة،وعليه نستطيع القول أن التصوف،نموذج يلائم هذه المقاربة الدينية الرمزية.

- الرموز تهدف إلى المعرفة والاتصال، والتجربة الصوفية الذوقية هدفها الأسمى هو المعرفة، والاتصال بالله الذي يحصل في لحظة أو وقت ( الوقت غير مستمر بالمعنى الصوفي) الكشف والمشاهدة والفناء, وهذا يفسر استخدام الصوفية للرموز والإشارات ويفسر وصفهم بأهل أو قوم الإشارة لا العبارة.

تتجلى السمة الرمزية للاتصال الروحي الصوفي في المعنى الرمزي ووظيفته الرمزية أ: المعنى الرمزي يتجلى في معنى الأنظمة الرمزية للتصوف في بعدها التعبيري أو الفكري، والتي استخدمها الصوفية بهدف المعرفة والاتصال.

ولأن استخدام الرموز «تكسب أساليب جديدة للتعبير وتساعد الإنسان في  $^{2}$ تلخيص أساليب السلوك التي تعلمها ونقل هذه الأساليب إلى الأجيال الجديدة الصوفى استخدم الرموز للتعبير عن تجربته الذوقية الهادفة إلى الاتصال بالله ومن جهة أخرى عمل الصوفى على نقل ما تعلمه إلى السالكين في طريقه الصوفى وفي نفس الوقت تعبر هذه الأنظمة الرمزية الصوفية: المصطلح الصوفي والكتابة الشارحة والكتابة الشعرية والنثرية... عن الفكر الصوفى مقارنة مع أشكال الفكر الإسلامي الأخري.

اما وظيفته الرمزية تتمثل في الممارسات الصوفية الرمزية التي تأتي على طليعتها الطقوس مثل طقس الذكر والسماع

أ بيار بونت،ميشال إيزار،معجم الإثنولوجيا والأنثربولوجيا ص 503-505.  $^{1}$ 

<sup>2</sup> فاروق أحمد مصطفى، الأنثر بولوجيا ودراسة التراث الشعبي دراسة ميدانية، كلية الأداب جامعة الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية 2008 ص64.

يعني ذلك أن الاتصال الروحي الصوفي رمزيته تجمع بين معناه ووظيفته «فلو لم يكن النشاط الرمزي يسمح بالمعرفة والتواصل عبر مختلف الأشكال المحددة ثقافيا التي يقتبسها لم يكن ليمارس أية مهمة....»  $^1$  كون الرمزية نتاج معنوي ومادي.

وبما أن الاتصال الروحي الصوفي هو اتصال يدخل في الحقل الديني فيصبح بذلك فعلا رمزيا وأيضا مقدسا لأنه يشير إلى موضوع له قيمة مقدسة هو الله.

نستنتج مما سبق أن الاتصال الصوفي هو اتصال روحي ورمزيته تسمح بالاتصال وتؤدي وظيفة اتصالية في نفس الوقت.

# 2-المقاربات النظرية

لقد استندت هذه الدراسة على مقاربات نظرية من بعض حقول العلوم الإنسانية، لدراسة الاتصال الصوفي من منظور إنثربولوجي من خلال نماذج من منظومة متشابكة للتصوف والمتمثلة في الكتابة الصوفية والممارسة الصوفية،هذه النظريات نعتقد أنها ترتبط فيما بينها سيميائيا ونسقيا.

## 2-1 المقاربات السيميائية:

تتجلى هذه المقاربات السيميائية في دراسة البعد الاتصالي في المعنى والبناء والوظيفة الاتصالية لبعض نماذج الكتابة الصوفية وهي كالآتي:

التأويلية: يعود أصل النظرية التأويلية إلى الهرمنيوطيقا وهو مصطلح لاهوتي« كما أشار إلى ذلك معظم الباحثين، فلقد بدأ استخدامه في دوائر الدراسات اللاهوتية ليشير إلى مجموعة القواعد والمعايير التي يجب أن يتبعها المفسر لفهم النص الديني، ويعود قدمه إلى سنة 1654 ولازال مستمرا إلى يومنا هذا، خاصة في الأواسط البروتستانية واتسع مفهوم الهرمنيوطيقا لينتقل إلى عدة مجالات كالتاريخ

<sup>1</sup> بيار بونت،ميشال إيزار،معجم الإثنويولوجيا والأنثربولوجيا،ص506.

<sup>2</sup> نصر حامد أبوزيد، إشكاليات القراءة و آليات التأويل، ط7، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2005 ص13.

وعلم الاجتماع والفلسفة (الجمال) والنقد الأدبي وصولا إلى الأنثربولوجيا التي استلهمت من التأويلية في بناء حقل الأنثربولوجيا الرمزية.

تركز التأويلية على ثلاث مفاهيم هي: النص والقراءة والمفسر،التي ترتبط ببعضها البعض نظريا بعلم النص ونظرية القراءة والتلقي.

التأويلية أو الهرمنيوطيقا تبحث في العلاقة المتشابكة بين هذه المفاهيم الثلاثة،أي في طبيعة النص وعلاقته بمؤلفه وعلاقته بالقارئ المفسر له.

والتركيز على علاقة المفسر أو القارئ بالنص حسب أبو زيد «هي نقطة البدء والقضية الملحة عند الفلاسفة الهرمنيوطيقا» 1.

هذا يعني أن التأويلية تبحث في المعنى من خلال فهم المفسر للنص وخاصة المكتوب،حيث يعرف بور ريكور التأويل «حالة خاصة من حالات الفهم، هو الفهم حين يطبق على تعبيرات الحياة المكتوبة  $^2$ . كما يعتبر شيلر ماخر أول من نقل هذا المصطلح إلى علم أو فن لعملية الفهم وشروطها في تحليل النصوص (...) ووصل بالتأويلية أن تكون علما بذاتها يؤسس إلى عملية الفهم وبالتالي إلى التفسير  $^8$ .

الهرمنيوطيقا أو التأويلية ( باللغة العربية) هي رؤية تفسيرية كما اختص بها الفكر الغربي من أفلاطون إلى شلير ماخر وديلثي وهايدغر وغادامر وصولا إلى القرن العشرين مع بول ريكور،هي كذلك قضية لها وجودها في التراث العربي في إطار تفسير النص الديني ( القرآن)،ميزة هذا التفسير أنه ينقسم إلى اتجاهين،التفسير بالمأمثور وصف أنه فهما موضوعيا يمثله أهل السنة والسلف الصالح،أما الثاني فهو التفسير بالرأي وصف انه فهما غير موضوعيا وأصحاب هذا الاتجاه هم الفلاسفة والمعتزلة والشبعة والصوفية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق نفس الصفحة.

<sup>2</sup> بول ريكور ،نظرية التأويل الخطاب وفائض المغي،ترجمة سعيد الغانمي،ط2،المركز الثقافي العربي،الدار البيضاء،2006 ص121.

<sup>3</sup> نصر حماد أبو زيد،مرجع سبق ذكره،ص20.

<sup>4</sup> نصر حماد أبو زيد،مرجع سبق ذكره،ص15.

وخير مثال على التأويل في الفكر الصوفي بن عربي الذي يمثل التصوف الفلسفي الإسلامي.

المقاربة التأويلية في هذه الدراسة لها علاقة بالتأويل عند غادامر بصفة عامة وريكور بصفة خاصة لاعتبارات منهجية (حسب اعتقادنا)قبل أن تكون انفتاحية على الفكر التأويلي بدل من التأويل الصوفي:

- بالنسبة لغادامر يرى أن الكتابة أساسية بالنسبة للظاهرة التأويلية، لأن انفصالها عن كل من الكاتب والقارئ يضفي عليها حياة قائمة بذاتها،وبالنسبة له لا يوجد قارئ أصلي<sup>1</sup>،وهذا ما يسمح تأويلات النصوص المكتوبة من قارئ إلى آخر،ويسمح كذلك لهذا القارئ المتعدد حسب الزمان والمكان أن يبتدع فهما جديدا لانهاية له وفهم المصطلحات الصوفية في هذه الدراسة كان من هذا المنطلق.

أما بول ريكور لأن نظريته التأويلية نعتقد أن بعض جوانبها مناسبة لتأويل المصطلحات الصوفية:

أ-لأنه فرق بين علم الدلالة Semantics الذي يدرس الخطاب والجملة وبين السيمياء simiotics،أو علم العلامة الذي يدرس العلامات، علم شكلي صوري يعتمد على تجزئة اللغة إلى أجزائها المكونة لها. 2 والمصطلحات الصوفية هي جزء مكون للكتابة الصوفية.

كما يعرف السيمياء « أنها النظرية التي تربط التكوين الداخلي أو المحايث للمغزى بالقصد المتعالي للإحالة» 3 وهو الهدف العام من تأويل المصطلحات الصوفية.

 $<sup>^{1}</sup>$  فيصل الأحمر، مرجع سبق ذكره، ص187.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بول ريكور ،مرجع سبق ذكره، 100.

<sup>3</sup> نفس المرجع ص52.

ب- اهتمام بول ريكور بالرمز اللغوي – الذي هو علم العلامة-في نظريته التأويلية ،يفتح المجال لتطبيق رؤيته التأويلية للرمز على رمزية المصطلح الصوفي والمتمثلة في:

- الرمز بالنسبة لريكور مفهوم يجمع بين بعدين أحدهما لغوي والآخر غير لغوي،أين يحيل العنصر اللغوي في الرمز إلى شيء آخر (غير لغوي)وبالنسبة له اللحظة الدلالية للرمز تقدم العلاقة بين المعنى الحرفي والمعنى المجازي. 1

- يعمل الرمز بمعناه العام بصفته فائض دلالة عندما يكون التعرف على المعنى الحرفي هو الذي يتيح للقارئ أو المفسر أن يرى أن الرمز مازال يحتفظ بمزيد من التأويل الحرفي<sup>2</sup>،هذا يعني أن دلالة واحدة تنتقل من الدلالة الأولية الحرفية إلى الدلالة الثانوية الرمزية ذات الفائض المعنى أو معنى المعنى وهذا ما حاولنا تطبيقه إجرائيا على المصطلح الصوفي ذا السمة الرمزية.

# العتبات النصية ونظرية الإعلام:

تعد سيميائيات العتبات النصية من المواضيع التي تناولتها السيميولوجيا المعاصرة والتي تتلخص في « مجموع النصوص التي تخفر المتن وتحيط به من عناوين، وأسماء

والإهداءات،والمقدمات،والخاتمات،والفهارس،والجواشي،وكل بيانات النشر التي توجد على صفحة غلاف الكتاب وعلى ظهره $^8$ وبعد كتاب " العتبات" les seuils الكاتب جيرار جينيت من أهم المراجع التي أسست لسيمياء العتبات بصفة وعتبة العنوان بصفة خاصة.وسميت عتبات النص نسبة إلى عتبة البيت دلالة على مدخله الرئيسي،لذلك العنوان هو من العتبات ذات أهمية لفهم دلالة أي نص.

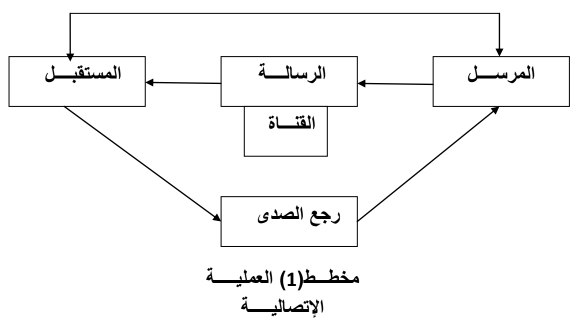
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص97.

 $<sup>^{3}</sup>$  فيصل الأحر، مرجع سبق ذكره، ص223.

لذلك وقع اختيارنا على دراسة بعض عناوين الكتابة الصوفية ( المفسرة والمختلطة ) كعينة مكملة لدراسة دلالة المصطلح الصوفي، لأهمية عنوان النص المكتوب الذي «يختصر الكل ،ويعطي اللمحة الدالة على النص المغلق، ويصبح نصا مفتوحا على كافة التأويلات» ولفهم هذه العلامات الدالة لعناوين الكتابة الصوفية ،استخدمنا نموذج العملية الاتصالية المتكونة : المرسل ،المستقبل، القناة ،الرسالة ،والأثر ورجع الصدى المبنية من نظرية الإعلام لدراسة بعد الاتصال

في عناوين الكتب الصوفية من منطلق أن الاتصال عملية يتم عن طريقها إرسال رسالة معينة في قناة اتصال إلى المستقبل مع النتائج المترتبة<sup>2</sup>. وهي بشكل عام تمثل بكل ما يقال أو يكتب أو يقرأ.



- المرسل ويسمى بالمصدر وهو العنصر الأساسي في عملية الاتصال، هو الطرف الذي تنطلق منه الرسالة والنقطة التي تبدأ عندها عملية الإتصال، وفي هذه الدراسة هو الصوفي المختص بالكتابة الشارحة.

2 عبد العزيز شرف،في الغنون والإعلام والتعليم وإدارة الأعمال،الدار المصرية اللبنانية،القاهرة 2002،ص22.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص226.

- الرسالة هي المنبه أو المؤثر الذي ينقله المرسل إلى المستقبل وهي عبارة عن مواقف وأفكار واتجاهات صوفية للفقه والشريعة للتأكيد على شرعية التصوف.

موضوع الدراسة هي رسالة مكتوبة تمثل في الكتب الصوفية التي كانت الوسيلة الأساسية للإعلام الصوفي باعتبارها وسيلة إعلامية للتصوف الإسلامي، تدل على النخوية وعلى الوظيفة الاتصالية.

- المستقبل هو المتلقي وهو الهدف الذي يريد المرسل الوصول إليه أي الشخص المستهدف بمحتوى الرسالة والمستقبل الرسالة من خلال الكتب الصوفية هو الجمهور القارئ من الصوفية أو المعارض للصوفية.

- رجع الصدى أو التغذية المرتدة هي العملية التي نتعرف من خلالها على مدى فعالية عملية الاتصال في تحقيق الأهداف ومدى أثر المرسل على المستقبل من خلال ردة فعل المستقبل على الرسالة يتدخل ظروف وأفكار المتلقي وإطاره المرجعي،أي ردة فعل القارئ غير منتمي للاتجاه الصوفي في هذه الدراسة للسنن وفك الشفرة: كل رسالة تحمل سننا ورموزا ويقصد بها كذلك الترميز الذي هو ترجمة أفكار الناقل (المرسل) إلى مجموعة من الرموز تعبر عن هدف المرسل بأقل عدد من المعلومات والعتبات النصية مثال على ذلك.

- دراسة دلالة العتبات النصية في بعدها الاتصالي للنص المكتوب،خاصة إذا كان هذا النص وسيلة من وسائل الإعلام تعتبر الآن كلاسيكية ألا وهو الكتاب(في هذه الدراسة كتب مفسرة للتصوف) تطلب توظيف نظرية الإعلام المؤسسة على عناصر العملية الاتصالية،هي الاقتراب الذي طور مولز Moles من خلال أعمال شانون ووينز 1947Wiener هذا الأخير عرفها «كنظرية الأنظمة المعقدة مستقلة المراقبة ذاتيا،ونظرية الاتصالات مثلما عند الحيوانات هي كذلك في الآلات» سمى Wiener انتقال المعلومات في آية قناة اتصالية بالسبرنطيقا قام مولز بتدقيق التعاريف الاتصال المتعلق بالإعلام والسيبرنطيقا تولد عنها ما أسماه أبراهام مولز " بالخطاطة المعيارية

عناصر العملية الاتصالية ونماذجها أنظر بالتفصيل جودت شاكر محمود،الاتصال في علم النفس،ص81-102.

للاتصال"<sup>1</sup> ،نظريته تركز على مفهوم الإعلام الذي يشمل ليس فقط اللغات المكتوبة أو المنطوقة بل كذلك العلامات أو الشفرات مخطط الاتصال يرتكز على مسار نقل المعلومة الذي يشمل على أربع مبادئ:

- الناقل: الذي يشكل المعلومة ويجعلها شفرة.
  - المستقبل (المعلومة).
- المبادئ المشتركة التي تسمح لناقل والمستقبل أن يشكل الرسالة ويتعرف عليها تحديد طبيعتها.

#### -التحليل البنيوي السيميائي:

يرجع أصل هذا التحليل إلى الحقل اللساني وبالضبط إلى النظرية البنيوية القائمة على التقطيع والاستبدال في اللغة. 2 وقد كانت هذه النظرية محور استقطاب واستلهام الكثير من العلماء وعلى رأسهم:

- دي سوسور اللساني مؤسس السيميولوجيا ورؤيته البنيوية للغويات التي يقسم فيها اللغويات إلى اللغويات الخارجية (ارتباطها بالظروف السياسية والاجتماعية والاقتصادية...) واللغويات الداخلية « في هذا المستوى تدرس اللغة دراسة بنيوية وصفية ويهتم بها كواقع معطى، ليس في علاقاته الخارجية بل في علاقاته الداخلية التي تحكم في اللغة كمنظومة أو نسق مثله في ذلك مثل لعبة الشطرنج... »3.

يعني ذلك أن التحليل البنيوي يستوجب الدراسة الوصفية الداخلية للنص ومقاربة شكل المضمون وبناء الهيكلية والمعمارية ويعتبر التحليل البنيوي من المستويات الثلاثة لمنهجية السيميوطيقا « يكتسي المعنى وجوده بالاختلاف وفي الاختلاف، ومن ثم إدراك المعنى الأقوال والنصوص يفترض وجود نظام مبنى على

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abraham Moles, théorie structurale de la communication et société ; Masson, paris 1986.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> التواتي بن التواتي، المدارس اللسانية في العصر الحديث ومناهجها في البحث، دار الوعي للنشر والتوزيع، الجزائرن2008، ص10.

<sup>3</sup> عبد الجليل مرتاض، في مناهج البحث اللغوي، دار القصبة ، الجزائر، 2003، ص102.

مجموعة من العلاقات وهذا بدوره يؤدي بنا إلى التسليم بأن عناصر النص لا دلالة لها الا عبر شبكة من العلاقات القائمة بينها». 1

هذا التحليل يخص موضوعا تطبيقيا، مثل الشعر في إطار سيميوطيقا الشعر- يكون الشعر الصوفي نموذجا لها - لتحليل البنية الشكلية المعجمية والبنائية، وتحليل البنية الضمنية على المستوى الدلالي من جهة وعلى المستوى الإبلاغي تمثله سيميولوجيا التواصل.

- كلود ليفي- ستروس الذي اعترف بنجاح علماء اللغة و بأنه تعلم منهم «أود أن أقول للغويين أنني تعلمت منهم أمور كثيرة» وجزم من زاوية نظرية بوجود علاقة ما بين اللغة والثقافة التي تجسدت فيها بعد في الأنثر بولوجيا اللسانية أو الألسنة يهتم علماءها ليس فقط « بكيفية استعمال اللغة ....ولكن بتركيزهم على اللغة كمجموعة من وسائل رمزية تدخل في مكونات المجتمع وفي تصورات الأفراد للعالم كما هو أو كما يمكن أن يكون».  $^{3}$ 

كما تساءل ليفي- ستروس حول « هل ينطوي معرفة اللغة على معرفة الثقافة أو على الأقل بعض جوانبها» هذا السؤال هو من بين أهداف دراسة قصيدة الياقوتة للصوفي سيدي الشيخ باعتبار ها جزء من الثقافة الصوفية.

كتابه الانثروبولجيا البنيوية و منهجيته التي جربها من قبل في أطروحته البني الأولية للقرابة سنة 1949 كان لها أثرا ودورا محوريا في شهرة النموذج اللساني وفي التحليل الأنثربولوجي البنيوي للأساطير ، شكلا ومضمونا، التحليل المبني على قواعد علم اللغة والنظرية البنيوية. 4

<sup>.</sup> محمد عابد الجابري ( إشراف)،مرجع سبق ذكره، $^{0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كلود ليفي-ستروس،الأنثريولوجيا البنيوية،ترجمة مصطفى صالح،منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي،دمشق ،1977 ،ص91-92.

<sup>3</sup> ألسندرو دوراني، الأنثر بولوجيا الألسنية، ترجمة فرانك درويش، مركز الدراسات الوحدة العربية، بيروت 2013، ص23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أرمان وميشال ماتلاز ،تاريخ نظريات الاتصال، 100.

كما شغل الاتصال موقعا مركزيا في فكر ليفي ستروس حيث يقول « يشتغل التواصل داخل المج على ثلاث مستويات على الأقل: تبادل النساء وتبادل الخبرات والخدمات وتبادل الرسائل، وبالتالي فإن دراسة نسق القرابة والنسق الاقتصادي والنسق اللساني تخلص إلى وجود بعض التشابهات» أي أن كل عنصر من العناصر

الثلاثة هي نسق اتصالي قائم على التبادل وفي نفس الوقت تشكل النسق الاتصالي العام للمجتمع أو للنظام الاجتماعي المتكون من الأنساق الثلاثة: القرابة الاقتصادي واللساني.

- ويعود الفضل في رؤية ليفي ستروس اللغوية البنيوية للعالم رومان جاكبسون حيث اعترف بأهمية لقائه به سنة 1942 في نيويورك،حيث تتلمذ عليه خلال فترة المنفي التي قضاها هناك ويعتبر جاكوبسون ذو الأصل الروسي أول من استخدم مصطلح "البنية" مع روسيين أخريين كارسفسكي Karcevsky وتروبتسكوى Troubetsky الذي استحدث نموذج وتروبتسكوى Troubetsky جاكبسون R.JAKOBSON الذي استحدث نموذج اتصال ضمن العملية الاتصالية ويتكون من ستة عناصر تؤدي ست وظائف اقترح على الأنثربولوجيا تطبيقه. هذا النموذج الاتصالي ووظائفه يدخل ضمن سيميولوجيا الاتصال.

#### سيميولوجيا التواصل حسب رجاكوبسون:

تهدف سيميولوجيا الاتصال عبر علاماتها وإشاراتها إلى الإبلاغ والتأثير على الغير عن وعي أو غير وعي حيث تستعمل السيميولوجيا مجموعة من الوسائل اللغوية وغير اللغوية لتنبيه الآخر والتأثير فيه عن طريق إرسال رسالة وتبليغه إياها. 3

ويعتبر الاتصال عند جاكوبسون المتكون من الستة العناصر تؤدي وظائف أبلاغية مثال على ذلك وهي:

<sup>1</sup> بيرنار مييج،الفكر الاتصالي،ص29.

<sup>2</sup> أرمان وميشال ماتلاز ،مرجع سبق ذكره ص100.

<sup>3</sup> محمد عابد الجابري، (الإشراف)، مرجع سبق ذكره ص57.

- -المرسل -- الوظيفة التعبيرية
- المتلقى الوظيفة الإفهامية
- -الرسالة للوظيفة الشعرية
- -السياق كلوظيفة المرجعية
- -الاتصال الوظيفة الإنتباهية
- -الشفرة الشفرة الميتالسانية

وهذه الوظائف الاتصالية تبين أن نموذج جاكوبسون يدخل ضمن الإبلاغ والقصدية الوظيفية وبالتالي يندرج في سيميولوجيا الاتصال،وإنبريقيا سيميائية الاتصال الشعر الصوفي.فهي تكون من مجموعة من الفواعل المنظمة لعملية الاتصال،هذه العملية تقوم بين مرسل ومرسل إليه وذلك بواسطة رسالة،ولأجل أن تكتسب الرسالة فاعليتهما المتوخاة منها يجب أن تستند إلى سياق يفهمه المرسل والمرسل إليه فهما جيدا،وتقوم الرسالة على شفرة مشتركة إجمالاً و على الأقلويربط بين الطرفين ( المرسل والمتلقي) قناة فيزيائية هي أداة الاتصال التي تسمح لهما بربط الاتصال.

- فالوظيفة عن موقفه تتعلق بالمرسل الذي يهدف إلى التعبير عن موقفه تجاه موضوع ما.
- الوظيفية الإفهامية تعلق بالمرسل ،كما تجلى في صيغتها النحوية الأكثر دلالة... أو في الأساليب الجبرية أو النشائية.
- الوظيفية المرجعية هي قاعدة الاتصال فهي تعلق بالسياق وتحدد موضوع الرسالة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عمر أوكان،مدخل لدراسة النص والسلطة،أفريقيا الشرق ،ط2،الدار البيضاء 1994 ص91.

- الوظيفية الإنتباهية تهدف إلى إقامة الاتصال وتمديده وفهمه والتأكد من فهم واتجاه المستقبل بإثارته.
  - الوظيفة الميتاليسية تركز على اللغة ووظيفة شفرتها وسننها.
- الوظيفة الشعرية تتعلق بالرسالة ذاتها ويؤخرها جاكبسون مقارنة مع الوظائف الأخرى. 1

وقد تم تطبيق نموذج جاكبسون في تحليل الوظيفة الاتصالية لشعر الصوفي " الياقوتة مثالا".

# 2-2 المقاربات النسقية

النماذج النسقية لدراسة الاتصال كثيرة، منها النموذج السوسيومتري لمورينو Morino الذي يدرس العلاقات الإيجابية والسلبية داخل الجماعات الأولية، والنموذج التفاعلي النسقي يبحث في مشاركة الفرد في نظام التفاعلات الذي يربطه مع الآخرين مثل الأداء البيروقراطي، إلى النموذج الجوقي Orchestral الذي يعتبر الاتصال نشاط اجتماعي يربط الأفراد بقواعد داخل المنظمات ....الخ.

والمقاربة النسقية التي اعتمدت عليها هذه الدراسة تعلق بنظرية النسق الاجتماعي التي تتأسس على رؤية الأحداث الاجتماعية بأنها متكونة من أجزاء مترابطة بنائيا ووظيفيا،بحيث يكون كل جزء مكمل للآخر من ناحية البناء والوظيفة،وبهذا التكامل الموحد تتحقق استمرارية النسق.

هذا هو معنى « النسق الذي ينتعش ويحيا وجوديا ووظيفيا من خلال تكامل وظائف أجزائه المترابطة»<sup>2</sup>.

هذه النظرية بينت أن علاقة الأفراد ناتجة عن عدم التشابه بينهم يؤدي إلى تجاذبهم، لأن علاقة الأفراد داخل النسق مبنية على تباينهم واختلافهم، لذلك تعتبر

<sup>1</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>2</sup> معن خليل عمر ، نظريات معاصرة في علم الاجتماع، دار الشروق، رام الله، 1997 ص80.

نظرية النسق الاجتماعي من النظريات المستخدمة في دراسة الاتصال التنظيمي داخل المؤسسات القائمة على التراتبية والهيكلة التنظيمية،مثل الزاوية مؤسسة التصوف الطرقي.

كما نعلم نظريات النسق الاجتماعي متعددة، وهذه الدراسة في مقاربتها النسقية لدراسة الاتصال الصوفى في الزاوية، استندت على:

أ-نظرية النسق الفعل الاجتماعي لتالكوت بارسونز، يقصد هذا العالم بمصطلح الفعل الاجتماعي هو الفرد والفواعل هم الأفراد.

- نظرية بارسونز تبدأ من تفاعل الفرد الفاعل الاجتماعي مع الأفراد داخل المؤسسات الاجتماعية،تفاعل يكسب به الفرد قواعد ومعايير تحدد سلوكه أي أن سلوك الفرد هو ناتج من فاعله مع الآخرين يقسم بارسونز المؤسسات التي تقولب الفرد الاجتماعي إلى:

-المؤسسات العلائقية: تعلم الفرد دوره وما يتوقعه الآخرين منه أي تعلمه ما هو مطلوب منه من سلوكات وكيفية تعامله مع الآخرين حسب مكانته المؤسسة.

-المؤسسات المنظمة: توجه وتضبط فعل الفاعل الاجتماعي ضمن حدود ضوابط أخلاقية ودينية وعرفية بمعنى توجيه دور الفرد نحو أهداف انضباطية وهذه المؤسسات مكملة للمؤسسات الأولى.

-المؤسسات الثقافية: تقدم التوجيهات والضوابط الرمزية والتعبيرات الخاصة بثقافة المجتمع لتصنع فعل الفاعل الاجتماعي في إطار ثقافي،أي تعجنه بعجينة ثقافية تعطيه المذاق المعتقداتي والتصوري والرمزي.<sup>1</sup>

وهذه المؤسسات الثلاث تقوم ببناء فعل (سلوك) اجتماعي يحمل معظم معاييرها وضوابطها وتوجيهاتها الدورية (الدور) والنمطية والثقافية.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جودت شاكر محمود، مرجع سبق ذكره.

نستطيع أن نقول أن الزاوية هي مؤسسة علائقية ومنظمة وثقافية تتجلى في علاقة الشيخ أو المقدم مع المريدين الذين يتقولبون أثناء سلكهم الطريق

الصوفي لطريقة الزاوية بطابعها من خلال اكتسابهم فعل صوفي طرقي (سالك) القائم على معايير وضوابط الطريقة الصوفية التي توجهه دوريا ونمطيا وثقافيا.

ب-نموذج النسق عند ليكارت likert، يطلق على هذا النموذج بنموذج الدافعية الذي يؤكد على أهمية العنصر البشري في الإنتاج وتأثير السلوك الإنساني داخل التنظيم على فاعليته وإنجازاته، كما يقوم على أساس توفير قدر كاف من التنسيق والتجانس بين أعمال التنظيم المختلفين من خلال التفاعل المستمر بينهم ومحاولات التأثير المتبادل ويتم هذا التفاعل في ظل تحقيق الشروط الأتية:

-التدفق الكامل والمستمر للاتصالات والمعلومات اللازمة بين كل مستويات التنظيم وخلالها، أي أن يكون الاتصالات أفقية ورأسية وفي كل الاتجاهات عن طريق توفر شبكات اتصال.

-إتاحة الفرصة لكل عضو من أعضاء التنظيم لتأثير على سلوك الآخرين بسبل تتفق مع خبرته ومعرفته بالأمور.

- القرارات يكون اتخاذها على أساس الاستخدام الكامل للمعلومات المتاحة بطريقة تضمن إقبال الأعضاء على تنفيذها.
- تعتبر الجماعة وحدة أساسية للمنظمة ترتبط أجزائها بعلاقات تواصلية في كل الاتجاهات.
- العضو يشكل حلقة وصل بين مجموعتين فهو مشرفا في مجموعة دنيا وعضوا في مجموعة أعلى منها بذلك فهو ينقل المعلومات مرة إلى الأسفل ومرة إلى الأعلى بحيث هذه الحلقة وصل تحقق الرابط والتنسيق بين المستويات التنظيمية. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق.

هذه الشروط تلامس خصائص الاتصال التنظيمي في مؤسسة الزاوية وعلاقتها بفروعها ويجسد علاقة الزاوية الأم بفروعها المقدم (أو المقاديم) فهو بمثل حلقة وصل في تنظيم الزوايا.

#### 2-3 المقاربات الأنثربولوجية

في هذه الدراسة يتعلق الأمر بالنظرية البنيوية والوظيفية التي احتلت مكانة كبيرة في التحليل الأنثربولوجي مند منتصف القرن العشرين، هذا من جهة، ومن جهة أخرى بإطار نظري لحقل جديد متمثل في أنثربولوجيا الاتصال من خلال مقاربات بعض العلماء وعلى رأسهم ديل هايمز وإيفيس واينكين.

# -المقاربة البنيوية والوظيفية:

أولا يجب الإشارة إلى أن الفصل بين النظرية البنيوية والوظيفية، والنسق الاجتماعي صعب الفصل بينها فالبنيوية تستدعي الوظيفة وهذه الأخيرة لا تدرك إلا من خلال بنية تشتغل فيها وعليها ونفس الشيء بالنسبة للنسق الذي يحتوي على البنية والوظيفة وما يحيط بها و « عليه يمكن القول أن مفاهيم البنية والوظيفة والنسق تشكل

عناصر رئيسية لمنهج تحليلي واحد هو التحليل البنيوي – الوظيفي في نسخته القديمة والحديثة-النسقية  $^1$  من منطلق أن البنية والوظيفة تساوي النسق.

إلا أن هذه الدراسة استدعت أو لا: مقاربة بنيوية في تحليل الزاوية من منظور أنشربولوجي في إطار الأنشربولوجيا الاجتماعية والثقافية للمؤسسة عند مالينوفسكي الذي يعتبر من مؤسسي الأنشربولوجيا المجتمعية في بريطانيا،أبحاثه انصبت على الوظيفة والثقافة-مقارنة مع رادكليف براون وبنيته المجتمعية- ومقاربة هذه الدراسة بأنشربولوجية مالينوفسكي تجلى في :

- ربطه لمفهوم المؤسسات بالحاجات لفهم الثقافة.

89

<sup>1</sup> إبر اهيم إبر اش، المنهج العلمي وتطبيقاته في العلوم الاجتماعية، الشروق، عمان، 2009، ص114.

- يرى أن المؤسسة في أساس الثقافة،وإنما يدرس المجتمع انطلاقا منها"1.

- تحديده للعناصر التي يتم بها تحليل المؤسسات التي تم تطبيقها على مؤسسة الزاوية: ميثاق المؤسسة ( نظامها القيمي)، أعضائها، قواعدها ومعاييرها، جوانبها المادية،نشاطاتها وأخيرا وظيفتها.

أما المقاربة البنيوية الثانية فيه متعلقة بمقاربة منهجية للبنيوية عند كلود ليفي  $^2$  ستروس

تتجلى في:

- يرى أن العلاقات الاجتماعية هي المادة الأولية تستعمل لتركيب نماذج تبين وتظهر البنية الاجتماعية.

- البنية هي نسقا صوريا حاضرا في الموضوع، والعالم أو الباحث ملزم بالتدخل لاكتشافها بعملية بناء استنباطي لبعض النماذج المجردة.

وهذه الدراسة حاولت أن تصل إلى تحديد نموذج اتصالي داخل مؤسسة الزاوية البنيوية ساهمت في إضفاء طابع خاص في مجالات البحث في العلوم الإنسانية من خلال تركيزها على عنصر الاتصال والاعتماد المتبادل بين أجزاء الظاهرة.

كما ساهمت في إدخال أسلوب تحليلي للواقع يشكل حلا وسطا ما بين هيمنة التنظير المحض من جهة والنزعة التجريبية من جهة أخرى.

- ثانيا مقاربة وظيفية لدراسة الوظيفة الاتصالية لطقس السماع في إطار أنثر بولوجيا الموسيقي.

<sup>.</sup> جاك لومبار ،مدخل إلى الأثنولو جيا،تر جمة حسن قبيسي،المركز الثقافي العربي،الدار البيضاء،1997، $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إبراهيم إبراش،مرجع سبق ذكره،ص118.

وتتجلى المقاربة الوظيفية في هذه الدراسة في بعض الأفكار التي تأسس عليها الاتجاه الوظيفي في علم الاجتماع والأنثربولوجيا وهي:

- ينظر هذا الاتجاه إلى الجماعة أو التنظيم أو الممارسة...على أنها نسق وهذا النسق يتكون من عناصر مترابطة وتعتمد على بعضها البعض.

-كل نسق يلبي حاجات أو احتياجات أساسية.

- النسق متوازن بفضل توازن العناصر في أدائها واعتمادها المتبادل.
  - وحدة التحليل بالنسبة للوظيفة هي النشاطات أو النماذج المتكررة.

الوظيفة في إطار الدراسة هي التبعية المتبادلة أي أن النسق الاجتماعي، عناصره تؤدي وظائف أساسية لتحفظ توازن واستمرار الكل.

# -المقاربات في الأنثربولوجيا الاتصال

كما ذكرنا سالفا إن موضوع الاتصال هو متلقي الكثير من العلوم الخاصة بالمجتمع أو الخاصة بالمادة، وتعتبر الأنثربولوجيا من العلوم التي ساهمت في تطور الفكر الاتصالى على مستوى المفهوم والمنهج.

يرى علماء الأنثربولوجيا أن الاتصال لا يقتصر على الاتصال الشفهي أو الإعلامي (عبر وسائل الإعلام) ولا على المقاربة التلغرافية (العملية الاتصالية الخطية) التي ظلت لمدة طويلة تطبع طريقة تناول دراسة الاتصال.

فالاتصال هو تجربة أنثربولوجية قبل كل شيء « الاتصال هو حقيقة في الواقع،ونموذج ثقافي في حد ذاته» فلا يوجد أفراد بدون مجتمعات هذا يعني لا يوجد مجتمعات بدون اتصال،أي انه لا يوجد حياة فردية أو جماعية بدون الاتصال.

هذا الاتصال تتحدد قواعده من التجربة الشخصية والجماعية لكل مجتمع الاتصال تجربة أنثربولوجية لتأكيد علماء الأنثربولوجيا « أنه لم يسبق وأن

<sup>.</sup> رضوان بوجمعة "أنثر بولوجيا الاتصال" مرجع سبق ذكره ص $^{1}$ 

كان اتصال لذاته، فالاتصال كان دائما مرتبطا بنموذج ثقافي، بمعنى عبر تماثل الآخر» 1 حسب دومينيك وولتون Dominique Wolton.

أي أن الاتصال هو كل مندمج في سيرورة اجتماعية دائمة التي تشمل مختلف نماذج السلوك :الكلمة،السلوك الجسدي والحركات الإرادية واللاإرادية كالنظرة والحركة والإيماءة ... كذلك في الموسيقى ،الرقص ،المسرح،الهندسة المعمارية وكل سلوكات الحياة الاجتماعية والثقافية أي يتعلق الأمر بسيرورة اتصال أكثر تعقيدا والذي به تتكون الثقافة وتتطور ولقد كان لمدرسة شيكاغو دورا مهما في مدرسة الاتصال كظاهرة ثقافية.

ومن بين العلماء الذين ساهموا في تأسيس أنثربولوجيا الاتصال بعض علماء الأثربولوجيا الأمريكيين وعلى رأسهم G.Bateson وبريدويستيل E. Hall وهو الأثربولوجيا الأمريكيين وعلى رأسهم E. Hall وي تشكيل نظرية عامة للاتصال خلال تحليلهم للاتصال البيشخصي (مابين الأشخاص) ،مرتكزين على تجارب مختلفة: لسانية،حركية،وجوارية (المساحة أثناء الاتصال).دراستهم محاولة لتأسيس لفكرة مفادها أن هناك شفرة سلوكية خاصة لكل ثقافة،يعني ذلك أن كل فعل إنساني منظم حسب شفرات السلوك الثقافي المحدد.2

- بريدوويستيل R.Bridwhistell يقترح تحليل الذي تجري فيه سيرورة الاتصال، ولمعرفة هذه السيرورة على الباحث فهم المعاني المختلفة لأنماط السلوك في سياق معين ( وليس تحليل مضمون الرسالة حسب شانون) حاول تبيان المعنى الخفي للجسد والحركات المرتبط حسبه بالسياق الثقافي.
- باتزون G,Bateson اتجه إلى الميدان لملاحظة الثقافة وسلوك الأهالي، في كتابه Naven الفكر المتعلق بتحليل الثقافة وسيرورة التفاعل كان اهتمامه منصبا على السيرورة التى تساهم في أن يكون الطفل عضوا في جماعته.

92

<sup>1</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Judith lazar,la science de la communication p.37.

تبين له من دراسة السلوكات غير الشفوية داخل العلاقات بين الآباء والأطفال في بالي،أن المحادثات الشفوية كانت أقل أهمية من الدمج غير الواعي والتدريجي للسنن الثقافي الخاص بمجموعة الانتماء من طرف شباب بالي<sup>1</sup>.

حاول فهم ما هي الشروط الضرورية وحدود تجربة الاتصال للبنية والنظام من خلال الاتصال اللاشفهي .

- بالنسبة لباتزون « لا يمكن وقوع التواصل الإشاري، كما ينتج على المستوى البشري إلا بعد تطور مجموعة من القواعد الميتاليسانية...التي تحدد العلاقات التي يربطها الكلمات والجمع مع الموضوعات أو الأحداث».

- هال E.Hall انصبت جل أعماله حول دراسة اللغة الصامتة أو الكلام الصامت،وعلى التنظيم الاجتماعي للمكان (المجال المكاني) بين الأفراد من خلال سنن أو شفرات الاتصال الثقافي،حيث اهتم بالشفرات التي تحكم في استعمال المجال المكاني بين الأشخاص في كتابه « البعد الخفي».

هال ينظر للثقافة كنظام اتصال قابلة للتحليل "الاتصالي" يقصد بذلك أن الشفرات التي تتحكم في استعمال وتسيير المجال المكاني بين المتصلين أنها تحرك بفعل بعض القواعد التي هي نتاج للثقافة التي ينتمي إليها الأشخاص ( المتصلين).حيث سجل ولاحظ أن الأفراد المنتمين لثقافات مختلفة يستعملون المجال المكاني بطريقة مختلفة أثناء لقاءاتهم المباشرة ( وجها لوجه).2

-غوفمان E.Goffman يعد من أشهر الممثلين للنظرية التفاعلية ،أبحاثه هدفت إلى الكشف عن نظرية سوسيولوجية للاتصال التفاعلي في إطار الميكروسوسيولوجي اهتم بالتفاعلات الأفراد في الحياة اليومية،هذه التفاعلات التي يراها الناس أنها غير مهمة،بالنسبة لإفرين غوفمان أنها تنسج لحمة النظام الاجتماعي

93

<sup>1</sup> بیرنار مییج،مرجع سبق ذکره ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Judith lazar, la science de la communication p.40.

كونها مؤسسة على معايير من كل التفاعلات الاجتماعية، يفضل غوفمان اللقاءات اليومية للأفراد التي يعتبرها دليل للتفاعلات الاجتماعية. 1

تركز نزعه التفاعلية على الدور الفاعل في تشييد اليومي،وأن العالم الاجتماعي يمثل مشهدية تشبه المسرح أين الأدوار الاجتماعية موزعة بين الأفراد.<sup>2</sup>

تحليله التفاعلي يقترح بواسطته ترتيبا لآثار المعنى داخل التفاعلات اليومية ومن ثمة فإن السياق المحاداث بالنسبة له لا يسمح دائما بتدقيق معنى العلاقة ذلك أن إعادة تأطير بنيات العلاقة الثنائية للاتصال تمكن وحدها من الوصول إلى معرفة تعقيد التفاعلات.

العلماء الذين كانت لهم مساهمة في حقل أنثربولوجيا الاتصال كثر مثل gooly-sherzy-goodenough- waatzlawick:

وهذه الدر اسة استندت مقاربتها على كل من:

- موريس هوئيس المسافهة" موريس هوئيس المسافهة" المشافهة" المشافهة" المشافهة المشافهة المشافهة المشافهة المشافهة المسافهة المسافهة المسافهة المسافهة المسافهة المشافهة المشافهة
- علاقات الاتصال: الاتصال اللساني عن طريق الصوت الإنساني هو اتصال سمعي، معروف الهوية للفرد والجماعة، خصائصه تؤسس إلى علاقات مباشرة.
- الذاكرة المؤسسة: الاتصال الشفهي الناقل للثقافة في مجتمعات اللاكتابة يرتكز على أشخاص يمثلون مؤسسة ثقافية مثل الشعراء والمؤرخين...

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Judith lazar, p.43

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jean Nizet, Natalie Rigaux, la sociologie de Erving Goffman, la découverte, Paris ,2005.

- الكلمة الملفوظة: النصوص الشفهية لها حياة مستمرة وتظهر الهوية الخاصة بالمجتمع، وتربط القائل بالسامع.
- للكلمة قوة حسب هاليس، الكلمة التي تقال جيدا وفي الوقت المناسب لها قيمة الفعل بحد ذاته، ومن جهة أخرى الكلمة الملفوظة تحمل وظيفة الاندماج الاجتماعي ووظيفة إعلامية.
- بنية النص الإيقاعية: بنية النص الشفهي منظمة ورتمية تعمل على تسهيل الذاكرة وعلى جلب الانتباه مثل النصوص الشفهية الاحتفالية.

يعتبر طقس السماع جزء من هذه المشافهة له وظيفة اتصالية شفهية.

- دال هايمنس Dell Hymes <sup>1</sup> الذي اشتهر بدوره المؤسس في إثنوغرافيا الاتصال اقترح مصطلح إثنوغرافيا التكلم speaking ثم غيرها غلى ما يعرف الآن بإثنوغرافيا الاتصال الوصف مقاربة جديدة لفهم استعمال اللغة (1962) كتاباته أسست لتخصص أنثر بولوجيا الاتصال في أمريكا من خلال إثنوغرافيا الاتصال أراد دال هايمنز أن يبتعد عن اعتبار الكلام أو الحديث مجرد نموذج حسى أو معنوي ونحو تحليل التنوع في الحديث الذي يواجهه مجال عمل إثنوغرافي.

حاول إثنوغرافيوا الاتصال وأولهم Hymes و Grumperz تمييز انثروبولوجبا الاتصال عن المقاربات اللسانية المهينة وكذلك عن الدراسات السوسيولسانية « فما يهم هو أفعال الكلام بما هي تشكل الوحدة الأساس للتواصل الشفوي وعنصرا مركزيا في السلوكات البشرية»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>كان لدال هايمنز دور مميز في كل من إثنوغرافيا الاتصال والأثنوشعرية وإثنوغرافيا التربوية،واهتمام شخصي وأكاديمي دائم للتنوع الثقافي واللساني للهنود الأمريكيين حيث ناقش من لخال نطاق واسع للسانيات بدءا من التنوع والاختلاف,وفي سنة 1975 أسس مع رجاكبسون جمعية ساهمت في تقديم الوظيفة للخوض في فكرة وظائف الكلام "الحديث" التي تبين كيف يستعمل الأشخاص اللغة كتمهيد لعلم الاجتماع اللساني انظر:

<sup>2</sup> بيرنار مييج،مرجع سبق ذكره، ص52.

حاولوا ضبط هذه الأفعال ( الكلام) بعمل صارم للملاحظة الإثنوغرافية الخاصة بمواقف الاتصال وهذا ما حولنا تطبيقه في دراسة طقس السماع الصوفي للياقوتة.

- يبرهن Hymes أن دراسة اللغة يجب أن تهتم بالكفاءة الاتصالية بدل من الكفاءة اللسانية كفاءة اتصالية تهتم بذات وجوهر اللغة مع وصف وتحليل قدرة المتحدث أو المتكلم الأصلي للغة على استعمالها للاتصال في الحالات والمواقف الحقيقية. أوهي المعارف التي يكتسبها الفرد ليصبح فردا في مجتمع الكلام.

- الكفاءة اللسانية تركز على تحديد اللغة وحصرها لوصف قدرة المتكلم الأصلي في خلق وإنتاج جمل صحيحة من ناحية القواعد اللغوية (النحو والصرف)2.

اقترح هنا Hymes "طرق أو وسائل الكلام" مثل دراسة اللسانيات من فكرة اللغة كقواعد طرق الكلام بديلة لفكرة اللغة كقواعد الصرف والنحو أو كمجموعة من القواعد المعينة.

- طرق ( وسائل) الكلام متوفرة للمتكلمين وهي الأجزاء أو العناصر التي تدخل في أساليب الكلام والأساليب في حد ذاتها.

- اقتصاد الكلام الذي يشترك فيه المتكلمون، هو مجموعة من العلاقات و الروابط ضمن الأفراد في المجتمع المشتركون في الحديث يتبادلون مخزونهم الكلامي ( مستخدمين طرقهم ووسائلهم للكلام) في عملية أشبه بالاقتصاد حيث يتبادل الناس السلع.3

وبهذا يقدم Hymes مبادئ نظرية لدراسة اللغة آخذا بعين الاعتبار التنوع اللساني والفهم اللساني المناسب للبعد الاجتماعي.

1

 $<sup>^{\</sup>mathrm{1}}$  Barbara johnstone, William Marcellino Dell Hymes and the Ethnography of communication;p4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (ibid),p4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> B. Johnstone, w marcellino,op,cit,p5

من بين مفاهيم أنثربولوجيا الاتصال لهايمس Hymes : جماعة أو مجتمع الكلام Speech community لا يقصد به لغة مشتركة بل مجتمع ذو معايير لسانية مشتركة ،مجتمع يتشارك قواعد لتحكم وتفسير وتأويل الحديث وقواعد للتفسير على الأقل تنوع لساني واحد أو لغة معينة .

المساهمة الأخرى التي قدمها Hymes في حقل أنثربولوجيا الاتصال،اقتراحه توسيع البحث عن كل ماله « قيمة اتصالية» في السلوكات النوعية وبعض المواقف والحركات والموضوعات أو الرسائل داخل جماعة أو مجتمع معين<sup>2</sup>.

مفهوم القيمة الاتصالية لهايمس Hymes أفادت هذه الدراسة في:

-عناصر الموضوع المطروحة للدراسة لها قيمتها الاتصالية.

-انه يوجد إمكانية مقاربتها أنثربولوجيا بمساعدة حقولا علمية أخرى.

إذن القاعدة النظرية لأنثربولوجيا الاتصال حسب Hymes هي استعمال أثنو غرافيا السلوكات والوضعيات والأشياء الموجودة عند جماعة معينة على أساس أنها لها قيمة اتصالية.

- إيفيس وينكين Vves Winkin الأنثربولوجي المعاصر صاحب كتاب "أنثربولوجيا الاتصال من النظرية إلى الميدان" يمثل مرحلة نوعية لانتقال أنثربولوجيا الاتصال التي ركزت على الكلام (Hymes) إلى أنثربولوجيا الاتصال الحياة اليومية.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> (Ibid),p7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Barbara johnstone, william Marcellino ;Dell Hymes and the ethnology of communication Department of English Dietrich college of Humanities and social science, January 2010 http://reposity.cnu.edu/English

Published In:the sage handbook of sociolinguistics.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Yves winkin; l'anthropologie de la communication de la théorie au terrain; op.cit.

الاتصال يعرفه هذا الأخير، على أنه كل ما ينتجه الإنسان في أية وضعية اجتماعية،هو التعبيرات الناتجة عن كل الفاعلين الاجتماعيين.حسب winkinأن هناك الكثير من يهتم بالاتصال،لكن الأقلية منهم من قام ببناء نظرية بالرجوع إلى ميدان الحياة المجتمعية،أين لاحظ الاتصال على أصله وواقعه بالفعل ،سماه برهان الأنثربولجيا الاتصال،تعلم مشاهدة الاتصال في الكلام،الحركات،والنظرات في الحياة اليومية كما هي.

فأنثربولوجيا الاتصال عنده هي قبل كل شيء نظرة معمقة للمجتمع ترتكز على الأعمال الميدانية المتعددة المفتوحة مثل دراسة الاتصال في الأسفار،التظاهرات،زيارة المتاحف ،المقاهي ،حدائق العامة،الموسيقى،الرقص القرابة... اقترابه مؤسس على الاثنوغرافيا لا اللسانيات وعلى الاتصال التفاعلي لا على اللغة،كون الاتصال لا يقتصر على الرسالة،التبادل والتقابل بل كذلك على نسق عام مكون لسيرورة الحياة اليومية.

أما فيما يخص علاقة أنثربولوجيا الاتصال عندWinkinبهذه الدراسة،فنقول أنها إبستيمولوجية باعتبار هذه الدراسة تدرس مواضيع ليس لها علاقة بالاتصال في الحياة اليومية أو بدراسة ميدانية محضة نلخصها في ما يلي:

- نظرته الموسعة لمفهوم الاتصال الذي تحول من مرحلة إلى أخرى المفهوم (الاتصال) الذي ظل لمدة طويلة ينطوي تحت براديغما (حسب رأينا) النقل والإخبار، وفي أنثر بولوجيا الاتصال من براديغما الاتصال اللغوي الى براديغما الاتصال في الحياة اليومية.

وهذه الدراسة تهدف إلى تعريف آخر للاتصال (الصوفي) تعريف قد يؤسس الى بحث عن براديغما جديد لتناول الاتصال بمنظور سيميائي نسقى انثربولوجي.

98

 $<sup>^{1}</sup>$  أنظر بالتفصيل (IBID)

- يعزز Winkin اقتراح Hymes أن يتناول البحث في أنثربولوجيا الاتصال كل السلوكات والوضعيات والأشياء الموجودة عند جماعة معينة على أنها لها قيمة اتصالية « في كل ثقافة أو جماعة،فإن السلوك والأشياء يتم تنظيمها واستعمالها والتردد عليها وتأويلها بشكل انتقائي وفق قيمتها الاتصالية » ومفهوم القيمة الاتصالية يدل على التحول الذي طرأ على سيرورة أنثربولوجيا الاتصال.

- خصوصية أنثربولوجيا الاتصال كما يراها Winkin² ليس في موضوعها ولكن في نظرتها وتناولها يقصد بذلك اعتبار الاتصال كإطار أولي تحليلي, الأنثربولوجيا بالنسبة لـWinkin³ تقترح نظرة أو بعدا للاتصال،ويكون ذلك الاتصال إطارا تحليليا وليس موضوعا: هي أنثربولوجيا اتصالية مماثلة للانثر وبولوجيا الرمزية و الادراكية ...و على عكس الإنثربولوجيات الموضوعاتية مثل أنثربولوجيا القرابة والدين والمجال...هي تدخل في أنثربولوجيا perspective التي تقترح قراءة معينة للعالم الاجتماعي، تنطلق من إطار أولي تحليلي. 3

ومن جهة يرى winkin انه آجلا أو عاجلا ستصبح أنثربولوجيا الاتصال موضوعاتية عندما ستركز على ظواهر معينة أو مجتمعات معينة.

الأنثربولوجيا التي يقترحها winkinيستعمل تعريفا شاملا للاتصال، هذا يعني أنها انثربولوجيا لا موضوعاتية وعلى أنها قادرة على قراءة العالم الاجتماعي بنظرة اتصالية، كاتجاه أو موقف وليس كحتمية لتفسير كلى للعالم.

دراسة الاتصال الصوفي هي محاولة تجمع بين أنثربولوجية اتصالية ذات النظرة أو البعد الاتصالي للعالم الصوفي (الكتابة والممارسة)،وفي نفس الوقت وبدرجة أكبر هي مقاربة لمعرفة طبيعة الاتصال الصوفي.

 $<sup>^{1}</sup>$ رضوان بوجمعة،مرجع سبق ذكره ص $^{44}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> YVES WINKIN ;op.cit,p277-278.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> YVES WINKIN; op.cit,p279.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> (Ibid) p279-280.

# الباب الثاني المصطلحات وعتبات الكتابة الصوفية المال في دلالات المصطلحات وعتبات الكتابة الصوفية

# الفصل الثالث المصطلحات الصوفية أبعاد الاتصال في دلالات المصطلحات الصوفية

ما يعرف عن المصطلحات الصوفية أنها مصطلحات خاصة بأهل التصوف وفي نفس الوقت هي وسيلة اتصال فيما بينهم عرفت بأنها لغة التي يصعب تشفيرها على الذين لا ينتمون إلى الدائرة الصوفية ( أو الوسط الصوفي) وذلك منذ انتشار التصوف والفاعلين فيه.

ففي القرن 9 هـ ذكر الكلاباذي المتوفى في القرن 380هـ قول بعض المتكلمين لأبي العباس ابن عطاء «ما بكم أيها المتصوفة قد اشتققتم ألفاظا اعتبرتهم بها عن السامعين وخرجتم عن اللسان المعتاد»  $^1$  وفي هذا الإطار ومن بين الصوفية الذين تنبهوا إلى أهمية المصطلح الصوفي وخصوصيته وقاموا بجمعه وتصنيفه وشرحها الصوفي بن عربي والقشاني وكذلك القشيري.

ففي كتاب اصطلاح الصوفية لابن عربي يتحدث هذا الصوفي على نفس الإشكالية المتعلقة بغموض اللغة الصوفية لغير أهل الصوفية، وفي إحدى رسائله يجيب فيها عن السائلين الذين طلبوا منه شرح الألفاظ التي تداولها الصوفية " فانك اشرت الينا بشرح الألفاظ التي تداولها الصوفية المحققون من أهل الله بينهم لما رأيت كثيرا من علماء الرسوم قد سألونا في مطالبة مصنفاتنا ومصنفات أهل طريقنا مع عدم معرفتهم بما تواطأنا عليه من الألفاظ التي بها نفهم بعضا عن بعض كما جرت عادة أهل كل فن من العلوم فأجبتك إلى ذلك... »2.

هذه المصطلحات يقول بن عربي أنها ألفاظ يفهم بها الصوفية بعضهم البعض وشفرة مشتركة، وكانت هذه الإشكالية الملحة لشرح اللغة الصوفية دافعا لكتابة اصطلاح الصوفية الذي شرح فيه أهم المصطلحات أهل الطريق الصوفي.

2رسائل بن عربي، تقديم محمود محمد العزاب، ضبط محمد شهاب الدين الولي، دار صادر، بيروت1997 ، ص529.

ر فيق العجم،موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي،مكتبة لبنان ناشرون 1999 ص XIII.

ونفس الشيء بالنسبة للقشاني الذي كتب كتاب الاصطلاحات الصوفية (730هـ) وشرح فيه المصطلحات الصوفية مرتبة أبجديا ومقسمة إلى أبواب حسب المعنى والممارسة الصوفية<sup>1</sup>،إلى جانب كتاب الرسالة القشيرية في علم التصوف لعبد الكريم بن هوزان القشيري الذي خصص فيه الفصل الأول لشرح المصطلحات الصوفية حددها في 27 مصطلحا.<sup>2</sup>

وقد مر المصطلح الصوفي بسيرورة تطور عبر مراحل حددها كتاب موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي إلى أربعة مراحل.<sup>3</sup>

أ- مرحلة الظهور والنشأة في القرن الثاني للهجرة كانت معاني المصطلح الصوفي منحصرة على الحب والزهد والمجاهدة.

ب-مرحلة النضج وتبلور معاني وأغراض المصطلح الصوفي، معاني وأغراض مست مجالات فلسفية وكشفية بألفاظ غريبة عن الألفاظ المعتادة استهجنها البعض.

جـ- مرحلة اتسمت بجفاف الإبداع في الاصطلاح الصوفي بتكرار ما سبق إبداعه.

د- مرحلة ظهور الطرق الصوفية واستحداث مصطلحات متعلقة بالطرق وتسميتها ميزت تعريف كل طريقة بخاصية سلسلة الإسناد الصوفي متكونة من علماء وصوفية نهلت منهم كل طريقة.

تبين هذه السيرورة أن المصطلحات الصوفية ظهرت وتطورت ونمت من مرحلة إلى أخرى.

منال الدين عبد الرازق القشاني، اصطلاحات الصوفية ، ضبطه و علق عليه موقف فوزي الجبر ، الحكمة ، دمشق ، بدون سنة و  $^1$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد الكريم بن هوزان القشيري النيسابوري،الرسالة القشيرية في علم التصوف،تحقيق معروف مصطفى زريق،المكتبة المصرية،بيروت 2008،ص51.

<sup>3</sup> أنظر بالتفصيل: رفيق العجم، موسوعة التصوف الإسلامي، ص17،16،15.

ورغم إستتباب المصطلح الصوفي في مرحلة معينة ( مرحلة التكرار والإسناد) ظل المصطلح الصوفي يطرح إستفهامات عديدة ولا متناهية تتطلب إقترابات فكرية ( في العلوم الاجتماعية أو الإنسانية أو الدينية) لمحاولة الإجابة عليها. فما هي الدلالات الاتصالية التي تحتويها المصطلحات الصوفية ؟

#### 1- مصطلحات الاتصال والتصوف والإنسان الكامل

المصطلح الصوفي تعددت معانيه ودلالته التي تحمل في مضامينها المتعددة كذلك معاني ودلالات اتصالية يصعب حصرها وفي هذا الإطار قمنا بتاويل لبعض المصطلحات الصوفية سيميوطيقيا بقاربة تاويلية لبول ريكور من بينها مصطلحات اتصالية صوفية حددناها كما يلى:

#### 1-1 مصطلحات الاتصال بالمعنى الصوفى

الاتصال: المعنى الصوفي الاتصال " أن ينفصل بسره عما سوى الله فلا يرى بسره بمعنى التعظيم غيره، ولا يسمع إلا منه والاتصال أن لا يشهد العبد غير خالقه ولا يتصل بسره خاطر لغير صانعه"1.

ويعرفه القشائي «هو ملاحظة العبد عينه متصلا بالوجود الأحدي قطع النظر من تقيد وجوده بعينه وإسقاط إضافته إليه فيرى اتصال مدد الوجود ونفس الرحمان إليه على الدوام بلا انقطاع حتى يبقى موجودا به». 2

وحسب النوري الاتصال "مكاشفات القلوب ومشاهدات الأسرار » مع الذكر أن بن عربي لم يشر إلى هذا المصطلح وحسب التعاريف فالاتصال عند الصوفية هو

اتصال محدد الأطراف بين الصوفي والله وحده ،خالقه ومركز إحساسه وتجلياته ووجوده.

ر فيق العجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي ص7.

<sup>.</sup> ككمال الدين عبد الرازق القشاني، اصطلاحات الصوفية، ص13.  $^2$ 

وبالتالي استخدام مصطلح الاتصال ضمن المصطلحات الصوفية وعلى مقدمتهم ( بالترتيب الأبجدي ) يدل على أن أساس التصوف وهو الاتصال الموصل الصوفي (أو سالك الطريق )إلا مع الله وهي قاعدة أساسية بني عليها التصوف« الانقطاع عما سوى الحق».

وفي تحديد مفهوم الاتصال هناك من يفرق بين مصطلح الاتصال والتواصل فالاتصال لا محالة ميكانيكي يكون عبر وسيط مادي أما التواصل يعبر عن التفاعل الإنساني المباشر بين البشر.

إلا أن الصوفية استخدموا مصطلح الاتصال المعبر عن الاتصال الروحي بين الإنسان الصوفي والله خالقه وصانعه ومعبوده،وفي نفس الوقت استخدم الصوفية مصطلحات مرادفة للاتصال وهي الوصل ،الوصال والواصل.

أ-الوصل: عند الصوفية الوصل هو إدراك الغائب<sup>1</sup>،وكذلك هو الإقبال على الله دائما إقبال لا يقبل الفصل، بتعريف مرادف لتعريف الاتصال في التصوف

« هذا هو الحق فإن الحق سبحانه لا يقبل وصله انفصال و لا تجلى لشيء ثم أنحجب عنه»<sup>2</sup>.

وعند القشاني قد «يعبر بالوصل عن فناء العبد بأوصافه في أوصاف الحق والوصل هو أن لا يشهد العبد غير خالقه ولا يتصل بسره خاطر لغير صانعه، وقال بعضهم هو أن يكون همه الله وشغله في الله ورجوعه إلى الله عز وجل ... »3.

وهو نفس تعريف الاتصال عند الصوفية الذي أدرجناه سابقا.

<sup>1</sup>محي الدين بن عربي، اصطلاحات الصوفية، تقديم عبد الحميد صلاح حمدان، مكتبة مدبولي، القاهرة، 1999 ص16.

<sup>2</sup>رفيق العجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي ص1043.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ص1044،أنظر كذلك

كمال الدين القشاني، اصطلاحات الصوفية ص111.

غير أن تعريف الوصل عند الصوفية مقارنة مع تعريف الاتصال يربطونه بمصطلح الفصل المضاد لمصطلح الوصل ومن ذلك نستطيع أن نستنتج أن الاتصال لا يشهد أما الوصل فهو اتصال بعد فصل بإعتبارا أن الاتصال لا متناهي (دائم) بين الصوفي وخالقه وبالتالي فسمة الاتصال الصوفي هي مستمرة ودائمة أما الوصل فهو بداية الاتصال الصوفي.

وهذا ما يؤكده تعريف الوصل في كتاب لسان العرب « الوصل خلاف الفصل و « ووصل الشيء إلى الشيء وصولا وتوصل إليه انتهى إليه وبلغه  $^2$ 

يعني ذلك أن الوصل هو اتصال بعد فصل ووصل كذلك هو « اتصل الشيء بالشيء لم ينقطع  $^3$  بمعنى أن الاتصال هو وصل متواصل كما شرحنا سالفا.

ب-الوصال: عند الصوفية مرادف الوصل والاتصال، وهو الاتصال مع الله بدون انقطاع «وقالوا هو الانقطاع كما سوى الحق» وهو نفس تعريف مصطلح الاتصال الصوفي، ولا يقصد بالوصال عند الصوفية باتصال الذات الصوفية بالذات الإلهية بل إنما وصال روحي مر بدرجات مقامية ونفحات حالية اختص به أهل الطريق « وليس المراد به اتصال الذات بالذات لأن ذلك إنما يكون بين جسمين وهذا التوهم في حق تعالى كفر  $^{5}$ .

وبالتالي الوصال هو معنى صوفى آخر للاتصال عند الصوفية.

ج- الواصل: هو القائم بالاتصال الصوفي " صاحب الاتصال في حضرة الوصال الذي خدمته المقامات وطاوعته الحالات» $^{6}$ الذي سلك الأحوال وعجز المقامات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور ،لسان العرب،ص4850.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ونفس الصفحة.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ص4851.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>عبد المنعم حنفي، معجم المصطلحات الصوفية، دار المسيرة بيروت، 1980 ص267.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>عبد المنعم حنفي،معجم المصطلحات الصوفية،دار المسيرة بيروت،1980 ص267.

<sup>6</sup> رفيق العجم، موسوعة اصطلاحات التصوف الإسلامي ص1023.

في طريق الوصال، وكانت هذه الأحوال والمقامات الموصل بين الواصل وبين هدف الاتصال وفضائله على الواصلين الذين وصلوا إلى المشاهدة في سائر حضراتهم. 1

والواصل يتقلد الدرجة العليا في سلم الطريق الصوفي «عن يحي بن معاذ رضي الله عنه « العلماء أربع تائب وزاهد ومشتاق...والواصل لا يحجبه عن الحق شيء».  $^2$ 

د-الوصول: مرتبط بمصطلحات الاتصال والوصل والواصل بالاتصال يصل الواصل إلى الوصول الذي يتسم به أهل الطريق الواصلين.

وكذلك يسمى في الاصطلاح الصوفي بالوصول إلى الله بمعنى الفناء « خروجك عن الخلق والهوى والإرادة...فهي حالة فناء يعبر عنها بالوصول».<sup>3</sup>

فالوصول هي مرحلة نهاية السالك في الطريق الصوفي مرحلة القرب والمشاهدة والفناء والعرفان، وفي نفس الوقت بداية الواصل المتواصلة مع الله.

الوسائط والرسالة: يستخدم الصوفية كذلك مصطلحات متعلقة بالعملية الاتصالية القائمة على الوسيط( الوسائط) ومن بين الأطراف التي تحدد هذه العملية : الوسيط والرسالة معانيها في الاصطلاح الصوفي يتسمان بصبغة صوفية.

أ-الوسائط: « الأسباب التي بين الله تعالى وبين العبد من أسباب الدنيا والآخرة: وسائط مواصلات هي بوادي الحق، ووسائط متصلات بالعبادات، ووسائط منفصلات هي حظوظ النفس». 4

الوسائط هي الأسباب التي توصل بين الخالق والمخلوق بين الله والعبد، منها وسائط إلهية من فضل الله على خاصة من عباده، ووسائط متعلقة بالعبادات (صلاة،

رفيق العجم، موسوعة اصطلاحات التصوف الإسلامي ص1023.

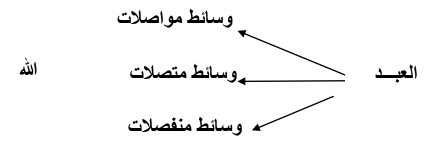
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص1045.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ص1045.

<sup>4</sup> عبد المنعم الحنفي،معجم مصطلحات الصوفية ،ص266.

زكاة، حج...)أسباب تقرب بين العبد والله،أما عن الحديث عن الأسباب الدنيوية المتعلقة بالنفس فيستخدم الصوفية مصطلح الأسباب أو الوسائط المنفصلات مقارنة مع الوسائط السابقة التي نعتت بمصطلحات مشتقة من الاتصال كما هو مثبت في التعريف :وسائط – مواصلات – ووسائط - متصلات...).

وهنا تكمن خصوصية المصطلح الصوفي فهو يعبر عن الجوانب الروحية في العلاقة الرابطة بين الصوفي وخالقه بمصطلحات اتصالية، وبمصطلحات الانفصال فيما يخص الأسباب المتعلقة بالجوانب الدنيوية.



# مخطط(2) تعريف وسائط اتصال العبد بالله

ومنه نستنتج أن الوسائط حسب هذا التعريف الصوفي هي الأسباب الروحية التي توصل المخلوق بالخالق ومنه الصوفي بالله،أسباب الإلهية تنقسم إلى أسباب متعلقة بالعبادات يقوم بها العبد،وأخرى التي حاز بها الواصلون بالوصال من فضل الخالق أما الصنف الثالث من الوسائط حسب الصوفية فهي الأسباب الدنيوية هي كذلك وسائط بين العبد والله وصفها الصوفية بوسائط أو أسباب منفصلات.

وهناك نمط ثاني من الوسائط التي تربط بين الله وبين العبد تتمثل في الواسطة الإنسانية التي تربط الخلق بالخالق:



#### مخطط(3) واسطة الإنسان الكامل

هذه الواسطة في الاصطلاح الصوفي تسمى بواسطة الفيض وواسطة المدد «وهو الإنسان الكامل الذي هو الرابطة بين الحث والخلق...»  $^{1}$ .

فالإنسان الكامل مثلما هو يرمز إلى الأنبياء والرسل وأصحاب الرسائل ووسائط الله في الأرض، فهو يرمز كذلك عند الصوفية إلى الصوفي الواصل،فهو الواسطة بين السالكين(المريدين) وبين الخالق في الطريق الصوفي.

إذن الوسائط عند الصوفية أنماط وأصناف:

النمط الأول: الوسائط هي الأسباب التي تربط بين الله وبين العبد تتفرع إلى أسباب روحية ( إلهية وشرعية) وأخرى دنيوية.

النمط الثاني : الوسائط هي إنسانية من خاصة البشر يرمز إليهم بالإنسان الكامل، إلى جانب الأنبياء والرسل فالصوفي الواصل صاحب المدد والفيض هو ذلك الواسطة التي تربط الخلق بالخالق، أي الوسيط الإنساني المباشر في العملية الاتصالية الصوفية. أما في النمط الأول فالأسباب الروحية أو الدنيوية لكل عبد (صوفي أو غير صوفي) هي الوسائط المباشرة في العملية الاتصالية التي تربط مباشرة العبد بخالقه.

وتشترك هذه الوسائط في أنها غير مادية، أهدافها روحية وقد تكون لغاية دنيوية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كمال الدين القشاني، اصطلاحات الصوفية، ص109.

ب-الرسالـة: تعبر الرسالة في التصوف عن مضامينها وعن أصلها وعن حاملها من أنبياء وأولياء وهناك تعاريف للرسالة عند الصوفية نسرد منها:

الرسالة «النبوة قبول النفس القدسية حقائق تبليغ تلك المعلومات إلى المستفيدين والقابلين» والرسالة عند الصوفية حسب هذا التعريف تحمل معلومات (هنا هي حقائق عرفانية) من الله ( جوهر العقل الأول) هدف هذه الرسالة تبليغ تلك المعلومات إلى من تتوجه له هذه الرسالة، وفي هذا التعريف النبوة هي الرسالة والوسيلة في نفس الوقت.

والرسالة «...خصوص مقام في الولاية والرسالة في الملائكة دنيا والآخرة لأنهم سراء الحق لبعضهم وصنفهم ولمن سواهم من البشر في الدنيا والآخرة، والرسالة في البشر لا تكون إلا في الدنيا وينقطع حكمها في الآخرة....وأصل الرسالة في الأسماء الإلهية وحقيقة الرسالة إبلاغ كلام من متكلم إلى سامع فهي حال لا مقام ولا بقاء لها بعد انقضاء التبليغ وهي تتجدد»<sup>2</sup>.

يحدد هذا التعريف الصوفي للرسالة الفئة المختصة بالرسالة تتمثل في:

- فئة أهل الصوفية أصحاب مقام الولاية.
- فئة الملائكة باعتبارها سفراء الخالق في الدنيا والآخرة أي أن رسالة الملائكة مستمرة.
  - فئة البشر تكون رسالتها إلا في الدنيا، تنتهي بإقصاء هذه الفئة.
- ويختم هذا التعريف الصوفي بتعريف عام للرسالة مشابه للتعريف العلمي للعملية الاتصالية ،بأن الرسالة إبلاغ كلام من متكلم إلى سامع بذلك وصفها أنها حال باللفظ الصوفي لتميزه بالنسبة التي تظهر في انتهاءه وتجدده مقارنة مع المقام المتميز بالتبات والبقاء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> رفيق العجم، موسوعة التصوف الإسلامي، 397.

<sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.

وتعريف صوفي آخر يربط مصطلح الرسالة بمصطلحي الولاية والنبوة، يبين خصوصية الرسالة في حد ذاتها.

«الولاية اسم للوجه الخاص الذي بين العبد وبين ربه نبوة الولاية اسم للوجه المشترك بين الخلق والحق في الولي ونبوة التشريع اسم لوجه الاستقلال في متعبداته بنفسه من غير احتياج إلى أحد، والرسالة اسم للوجه الذي بين العبد وبين سار الخلق، فعلم من هذا أن ولاية النبي أفضل من نبوته مطلقا ونبوة ولايته أفضل من نبوة تشريعه ونبوة تشريعه أفضل من رسالته لأن نبوة التشريع مختصة به والرسالة عامة بغيره، وما اختص به من التعبدات كان أفضل مما تعلق بغيره  $^1$ .

التعريف الصوفي الأخير قبل تعريفه للرسالة حدد معنى الولاية التي يختص بها بعض العباد من الله، والولاية ترمز إلى أهل الصوفية في علاقتهم مع خالقهم (علاقة

بين الولي وبين الله)أما نبوة الولاية فهي القاسم المشترك وهمزة الوصل بين الخلق والخالق وهذا الاشتراك تعبر عنه النبوة في الولاية.

ونبوة التشريع تتميز بالاستقلالية بحيث لا يحتاج التشريع لأي أي أحد.

من هذا التحديد لمعاني الولاية والنبوة والتشريع وعلاقتها يقدم هذا التعريف الصوفي تعريفا للرسالة للذي بين العبد وسائر الخلق أي أن ميزة الرسالة ميزتها بشرية تكون بين البشر، والتبليغ باختلافه يكون دائما عبر واسطة إنسانية يمثلها الأنبياء والرسل والصوفية والعباد في تواصلهم المعتاد المتضمن على رسائل.

ومن كل هذا نستنتج التعريف أن الرسالة عامة إنسانية.

فالتعريف الآخر للرسالة يختلف عن السابقين فهو يرى أن الرسالة خاصة إنسانية تعبر عن التبليغ في عملية التواصل بين المتكلم والسامع.

110

المرجع السابق،نفس الصفحة.  $^{1}$ 

أما الولاية ونبوة الولاية ونبوة التشريع التي يفاضل التعريف فيما بينها ميزتها مقارنة مع الرسالة أنها ليست عامة بل أوجه خاصة ومستقلة.

ومما سبق كله نستنتج أن المنظومة الصوفية في تعريفها للرسالة لم يختلف عن مفهومها العلمي الظاهري العام في العملية الاتصالية ويختلف تعريفها الصوفي في عمقها وتفاصيلها، يظهر ذلك في خصائص وأنماط الرسالة في التصوف.

- الرسالة في الأسماء الإلهية،أسماء حاملة لرسائل ربانية.
- الرسالة تكون بين العبد وبين سائر الخلق بذلك هي خاصية بشرية.
  - الرسالة هي عامة
- الرسالة إبلاغ كلام من متكلم إلى سامع وهو التعريف العام للرسالة في العملية الاتصالية.
- الرسالة حال المقام ولإبقاء بعد انقضاء التبليغ، والمبلغ وهي تتجدد وهي خاصة أساسية للرسالة ووظيفتها المتعددة لتعدد الرسائل بني المتصلين والمتصلين في التصوف هم الفاعلين من الأنبياء والرسل، والملائكة وأهل مقام الولاية وهم الصوفيين.

### 2-1 أبعاد الاتصال في مصطلح التصوف والصوفي

اللغة الصوفية غنية بمصطلحات متعددة المعاني والدلالات،اخترنا عينة منها لتحليل مظاهر وإبعاد الاتصال فيها،وقد تم تصنيف هذه المصطلحات حسب أبعادها وتجلياتها الاتصالية المشتركة وستكون البداية بتحليل البعد الاتصالي لمصطلح التصوف:

التصوف: يمكن اعتبار التصوف ظاهرة إنسانية مؤسسة على الاتصال بمختلف أشكاله وأنماطه وأدواته ونستطيع أن نستشف ذلك من تعاريف التصوف عند الصوفية:

يقول بن عربي التصوف هو الوقوف مع الآداب الشرعية ظاهرا وباطنا وهي الأخلاق الإلهية، وقد يقال بإزاء إتيان المكارم والأخلاق وتجنب فسيفسائها، التجلي الصفات الإلهية، وعندنا الاتصاف بأخلاق العبودية وهو الصحيح فإنه أتم  $^1$  وعند القشاني هو « هو التخلق بالأخلاق الإلهية  $^2$  وبالتالي التصوف هو الاتصال بالأخلاق والآداب الشرعية والتجلي بالصفات الإلهية ، القائمة على العبادة.

وبشكل عام التصوف هو سلوك روحي يسلكه سالك الطريق الصوفي تقربا لخالقه،ومن زاوية أخرى وحسب تعريف المعاجم فالتصوف علم وعمل<sup>3</sup> هذا يتوافق مع تعريف ابن خلدون الذي يعتبر التصوف« علم من العلوم الشرعية الحادثة من

الملة،واصله أن طريقة هؤلاء القوم لم تنزل عند سلف الأمة وكبارها من الصحابة والتابعين ومن بعدهم طريق الحق والهداية وأصلها العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى والأعراض عن زخرف الدنيا وزينتها والزهد فيما يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجاه والإنفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة»  $^4$  فتعريف ابن خلدون يوضح أن التصوف علم وعمل علم من العلوم الشرعية وعمل من خلال الأفعال والممارسات الصوفية التي تبين خصوصية أهل التصوف القائم على الزهد والخلوة والانقطاع إلى الله ميل التصوف إلى العلوم الإلهامية دون التعليمية في يفسر أن العمل هو نقطة الانطلاق في الاتصال الروحي مع الله والعلم هو نقطة وصول بالوصال وإذا قمنا بتحليل اتصالي للتصوف علم وعمل عند ابن خلدون،العلم أو المعرفة \* التي قسمها إلى :

أ.معرفة حسية قائمة على العقل بدراسة المادة عن طريق العلم والبرهان.

عبد الحميد حمدان الشيخ الأكبر محى الدين بن عربي اصطلاحات الصوفية ص25.  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كمال الدين عبد الرزاق القشاني، إصطلحات صوفية ص22.

مجموعة مؤلفين ،موسوعة الأديان الميسرة،دار النفائس،بيروت،2002 ص340.

<sup>4</sup> ابن خلدون،المقدمة،تحقيق عبد السلام شدادي،الجزء 3،بيت الفنون والعلوم والأداب الدار البيضاء 2005 ص49.

<sup>5</sup> رفيق العجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي، ص117.

<sup>\*</sup> ملاحظة : ابن خلدون أقر بعقم الفلسفة وفساد منتحليها (الفيلسوف).

ب. معرفة إلهية قائمة على الإيمان ولا يمكن الوصول إليها بالعلم والبرهان لان الوجود أوسع أن يتوصل إليه العقل، كذلك فالمعرفة الإلهية لا تكون إلا بإيمان الروحي هو خصوصية التواصل الروحي الصوفي.

« فالنفس الروحانية إذا شعرت بإدراكها الذي لها من ذاتها بغير واسطة حصل لها ابتهاج ولذة لا يعبر عنها وهذا الإدراك لا يحصل بنظر أو علم»1.

في هذا النص ابن خلدون يوافق المتصوفة على طريقتهم في المعرفة الذوقية التي تتم عن طريق المجاهدة وإماتة القوى الجسمانية ومداركها.<sup>2</sup>

ثم إدراك الأحوال والمعارف وعروج المقامات وصولا للوصول بالاتصال والوصال.

ومن التصوف نشأت كلمة الصوفية التي تأخذ معنيين:

معنى مرادف للتصوف ومعنى يشير إلى أهل التصوف أو الواصلين من السالكين في الطريق الصوفي.

وقد وظفنا مصطلح الصوفية للإشارة لأهل التصوف وفاعلية بدل من مفهوم المتصوفة الذي «هو المتطلع إلى حال الصوفي، وهي في مرتبة متوسطة بين المتشبه

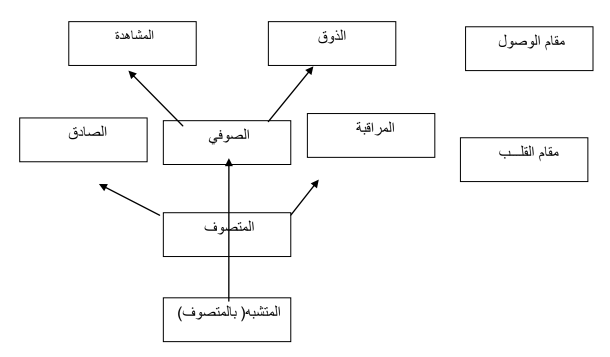
والصوفي فالصوفي صاحب الذوق والمتصوف الصادق نصيب من حال الصوفي، وللمشتبه نصيب من حال المتصوف والصوفي في مقام المفردين المستترين بذكر الله، والمتصوف في مقام السائرين والصوفي في مقام القلب صاحب مراقبة  $^{3}$ .

3 عبد المنعم الحنفي،معجم مصطلحات الصوفية، ص235.

113

<sup>1</sup> يحي هويدي، تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية، الجزء الأول في الشمال الإفريقي مكتبة النهضة المصرية، القاهرة 1965 ص345.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.



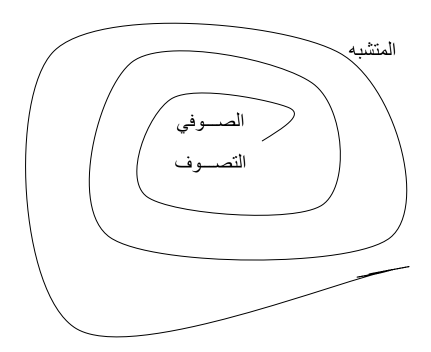
مخطط(4) تعريف الصوفي والمتصوف في الطريق الصوفي

هذا المخطط يوضح مسار الإنسان الصوفي وفي نفس الوقت يوضح كذلك السيرورة الاتصالية لاسم مصطلح أهل التصوف ( الصوفية) مبنية على عملية التقليد،تقليد الصفات الصوفية ( من طرف المتشبه والمتصوف) وهنا التقليد عبارة عن تفاعل روحي وحسي يبدأ بالاتصاف بالصفات المتصوفة ثم بالصفات الصوفية وصولا إلى صفات مقام الوصول.

وهذا المخطط نستطيع آن نستنتج منه أن مصطلح الصوفي والصوفية مقارنة مع مصطلحي المتصوف والمتشبه أنه إنه إنسان يتموقع في القاعدة والقمة فلا يوجد متشبه بدون متصوف ولا متصوف بدون صوفي والصوفي من بدل التصوف حاله. 1

وهذا يفسر لنا أن التصوف الإسلامي أصله الصحابة وسلفهم ويمكن تفسير ذلك بطريقة حلزونية:

 $<sup>^{1}</sup>$  موسوعة الأديان الميسرة ص340.



مخطط (5) الإنسان الصوفي

فالتصوف كان منتشرا في فترة الصحابة وسلفهم، لكن عند إقبال الناس على الحياة أكثر من الدين بعد القرن 2هـ من ظهور الإسلام اختص الذين يتبعون هذه الطريقة تسمية الصوفية 1.

وتسميتهم بالصوفية لتمييزهم بالاتصال بالله الدائم « هم القائمون مع الله تعالى بحيث لا يعلم قيامهم إلا الله ...قيل إنما سموا صوفية كذلك لأنهم من الصف الأول بين يدي الله تعالى عز وجل،بارتفاع همهم إليه وإقبالهم بقلوبهم إليه....»2.

ومن نسبهم ( الصوفية) نسبة للصوف مثل القشيري وابن خلدون، لاشتراكهم في لبس الصوف فهو يرمز على زهدهم وعلى انقطاعهم عن متاع الدنيا.

ويدل كذلك على وحدتهم المظهرية ورمز يختص به الصوفية مقارنة مع من هم خارج التصوف.

<sup>2</sup> عبد المنعم الحنفي،معجم مصطلحات الصوفية ص157.

<sup>1</sup> ابن خلدون،المقدمة ص49.

وإن سموا بالصوفية الصوفية نسبة إلى أهل الصفة الزاهدة التي ظهرت في عهد الرسول فهو يشير إلى سيرورة التصوف الإسلامي وإلى عملية الاتصال التاريخي بين أجيال أهل التصوف « وأما من نسبهم إلى الصفة والصوف فإنه عبر عن ظاهر أحوالهم وذلك أنهم قد تركوا الدنيا فخرجوا عن الأوطان....»1.

من كل هذا نستنتج من مصطلح التصوف في تعريفه الاصطلاحي وفي معانيه وفي التعريف بأهله يوضح أنه ظاهرة إنسانية اتصالية اختصت بها فئة صفوة من فئات المجتمع الإسلامي.

والمصطلحات المتفرعة منه ستؤكد ذلك.

## 1-3 الاتصال في مصطلح الإنسان الكامل

الإنسان ذلك الكائن الغامض والمجهول كان ومازال مصدر بحث المدارس والفكرية في العلوم الإنسانية وغيرها من العلوم إشكاليتها تمحورت حول ماهية الإنسان لهذا الكائن ووجوده وكل من هذه المدارس تقدم تعريفا وتصورا لهذا الكائن

في ماهيته وعلاقته مع بني جنسه وبيئته وكذلك بعلاقته مع العالم الخارجي العام،من زوايا ومقاربات ومناهج مختلفة ومتعددة فلسفيته،نفسية واجتماعية وثقافية وسياسية ودينية ،اقتصاد،اتصالية ...صنفت الإنسان إلى:

الإنسان العاقل والصانع والحداثي والتقليدي والفردي والجماعي والغافل والمقهور والبيئي والفطري والرأسمالي والاشتراكي...الخ أنتجت تعاريف وتصورات « أن البحث في الإنسان كمجهول من مجاهيل مفردات الكون وموجوداته لم يكن على المستوى الأبستيمولوجي والمنهجي في علوم الحداثة متفق حوله من حيث ماهيته ومفهومه بل كان مساحة واسعة للاختلاف والتباين الشديد على حد التناقض في

\_

<sup>1</sup> نفس المرجع والصفحة.

الحركة العلمية الحداثية» وفي سيرورة الحركة الفكرية والعلمية عبر التاريخ الإنساني.

هذا الإنسان يعرفه ابن منظور: بإنسان آدم ثم يربطه مباشرة بآية قرآنية «وكان الإنسان أكثر شيء جدلا» مما بين ويفسر اختلاف وتعدد إشكالية الإنسان من الماضي إلى الحاضر،هذا الحاضر الذي يقول عنه شيلر ومن منطلق إنتربولوجي «أن الإنسان لم يكن في أي زمن من تاريخيته أكثر إشكالية مما هو عليه في الحاضر». والفكر الإسلامي بدوره لم يخرج عن إشكالية هذا الإنسان في تعددها وتباينها،فمن ناحية الشكل « عند المسلمين لا يخرج مفهوم الإنسان عن ثنائية الجسد والروح التي هي كوحدة تمثل ماهية الإنسان وجوهره....»  $^4$ .

لكن من ناحية المضمون فهذه التعاريف مختلفة ومتشبعة ومتقاطبة حول ماهية وموقع الإنسان في الإسلام كالإنسان الجسد، الروح والمسير /المخير...وصولا إلى الإنسان الكامل وغير الكامل في الفكر الصوفي.

مما سبق بعكس الإشكالية الثنائية الجدلية للإنسان في الفكر الإسلامي ومنها إشكالية الإنسان في الفكر الصوفي.

أ-الإنسان الكامل في الفكر الصوفي و بعده الاتصالي: عرف الفكر الإنسان تعريف مختلفا وبدلالة جديدة مقارنة مع التيارات الإسلامية الأخرى.

حيث قام الفكر الصوفي ببناء جديد لمعرفة الإنسان من مبادئ المنظومة الصوفية.

3 كريستوف فولف، علم الأناسة والتاريخ والثقافة والفلسفة ،ترجمة أبو يعقوب المرزوقي، دار المتوسطية للنشر ، كلمة أبو ظبي، 2009، ص65.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> العربي فرحاتي« هوية الإنسان في فضاء التثاقف المعلوماتي الالكتروني المعولم» مجموعة من المؤلفين،التواصل والتثاقف منشورات عالم التربية ،الدار البيضاء2010 ص85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بن منظور ،لسان العرب، 147.

<sup>4</sup> ناجم مو لاي "مفهوم الإنسان الكامل في الفكر الصوفي، مجلة العلوم الإنسانية والاجتماعية العدد 07، جانفي2012. www.univ-ouargle.dz/pages www.univ-ouargle.dz/pages المحدد 70، جانفي2012 www.univ-ouargle.dz/pages www.univ-ouargle.d

وجوهر الفكر الصوفي حول معرفة الإنسان يتمثل في مصطلح "الإنسان الكامل".

بادئ بدء يجدر الإشارة أن تحليل الإنسان الكامل من وجهة صوفية إسلامية يحمل صعوبات باعتباره موضوعا شائكا على عدة مستويات حددنا اثنين منها وهما:

أ-المستوى الأول هو تقييمي إسلامي يتمثل في ما مدى توافق فكرة الإنسان الكامل عند الصوفية مع القرآن الكريم والإسلام بصفة عامة حيث ظهرت عدة كتابات\* مفندة وناقدة لفكرة الإنسان الصوفي عند الصوفية،ونحن في هذه الدراسة لسنا بصدد تقييم فكرة الإنسان الكامل بين التصوف والشريعة.

ب-المستوى الثاني فهو بحثي فدراسة موضوع الإنسان الكامل تتداخل فيه عدة مقاربات ودراسات علمية في حقل العلوم الإنسانية،ونحن سنقتصر بمحاولة فهم معنى الإنسان الكامل عند الصوفية،كفكر إنساني أولا وتحليل بعده الاتصالى ثانيا.

هناك تعريف صوفي للإنسان يعرفه على أن الإنسان نسختان « نسخة ظاهرة ونسخة باطنة،فالنسخة الظاهرة مضاهية للعالم بأسره....والنسخة الباطنة مضاهية للحضرة الإلهية» أهو تعريف يرتكز على التقسيم الثنائي للإنسان الظاهر والباطن،الجسد والروح،الخارجي والداخلي تدخل في تقسيم خصائص الإنسان الثنائية المتقاطبة والمشتركة ( خاصية ثالثة) في نفس الوقت حسب المقاربة الأناسية التاريخية والفلسفية للإنسان الذي « له جسد يجرب به عالما خارجيا مقابلا له،وهو

<sup>&</sup>quot;فحسب لطف الله أن جوهر الخلاف بين الإسلام والفكر الصوفي هو الإنسان،في نظره فكرة الإنسان الكامل عند الصوفية،تقوم على نالية الإنسان»المخالفة حسب رأيه للإنسان في السلام أنظر: لطف الله بن ملا عبد العظيم خوجة« الإنسان بين الإسلام والفكر الصوفي».www.saaid.net/Doat/khojah/78.htm

وهناك من أجع أصول فكرة الإنسان الكامل « إلى الثقافات الفارسية والهندية واليونانية،مع تطوير قام بها المتصوفة في حواشي الفكرة دون أصلها»أنظر: الإنسان الكامل،مركز التأصيل للدراسات والبحوث:وكذلك لم يتقف مصطفى عشوي مع الصوفية في مقال عنونه «الإنسان الكامل في الفكر الصوفي دراسة نقدية» في فكرة الإنسان الكامل محللا أفكار عينة من شيوخ الصوفية حسب ارتباطهم بهذه الفكرة وهم: بن عربي صاحب فكرة وحدة الوجود والإنسان الكامل(وكذلك الجيلي) والغزالي الوسطي ثم المحاسبي الزهدي ( بدون فكرة الإنسان الكامل).وقد فسر عدم اتفاقية مع الفكر الصوفي بالقرآن الكريم الذي «لا يدلنا أبدا على أية صورة كاملة للإنسان» معللا ذلك لضعف الجانب العقلي والجسمي والروحي الذي يتصف به الإنسان كما تشير إليه بعض الآيات القرآنية حسب مصطفى عشوي أنظر:مصطفى عشوي « الإنسان الكامل في الفكر الصوفي دراسة نقدية» مجلة التجديد مجلة فكرية نصف سنوية للجامعة الإسلامية العالمية بالمغرب،العدد،700 فبراير 2000 س11-5./vice/users/hp/Desktop/.51-11.

<sup>104</sup>س عجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي، مكتبة لبنان ناشرون، 1949 ص104.

يوجد في الجسد وله نفس وحياة باطنية وله من خارج الجسد نقطة (زاوية) نظر إلى الخارج والداخل ويمكن أن يدرك الضربين الآخرين والمراوحة بين الداخل والخارج والمطابق لتقسيم العالم الإنساني المكون من « العالم الخارجي والعالم الداخلي والعالم المشترك بين الذات والآخرين....» كما لكن هذا العالم المشترك في العالم الصوفي بنيته تتكون من الإنسان الصوفي والحق أو الإنسان الكامل والحق في إطار "الحضرة الالهية " الرامزة للاتصال الروحي في التجربة الصوفية والفكر الصوفي بصفة عامة. وكذلك هناك ميزة أخرى يتميز بها الإنسان عند بعض الصوفية تتمثل في التكامل النسبي بين الظاهر \* والباطن بأسبقية الباطن الذي يتأسس عليه الفكر الصوفي والقائم على الاتصال الروحي.

وبالنسختين الظاهرة والباطنة للإنسان يصبح « الإنسان هو الكلي على الطلاق والحقيقة إذ هو قابل لجميع الموجودات» تعريف يوحي إلى كمال الإنسان عند الصوفية لجمع هذا الإنسان بين ما هو ظاهر وباطن أو الجامع بين صفات العالم وصفات الحق حسب بن عربي ومن هنا يقودنا الحديث عن الإنسان الكامل عند الصوفية وخاصة في التصوف الفلسفي وعلى رأسه تعريف بن عربي: « الإنسان الكامل أقامه الحق برزخا بين الحق والعالم فيظهر بالأسماء الإلهية فيكون حق ويظهر بحقيقة الإمكان فيكون خلقا» 4.

هذا التعريف ذو دلالة اتصالية باعتبار الإنسان الكامل برزخا أي واسطة بين العالم الروحاني (الحق) والخارجي (الخلق) فالبرزخ هو الحايل بين شيئين ويعبر به

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كرستوف فولف، علم الأناسة والتاريخ والثقافة والفلسفة ص72.

<sup>2</sup>نفس المرجع ص73.

<sup>\*</sup> رياضة الجسد ( الظاهر )لهدف روحي ( باطني).

<sup>3</sup> رفيق عجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي، ص104.

<sup>4</sup> محمد بن بريكة،موسوعة الطرق الصوفية ،الاتصال والبيان لمصطلح أهل العرفان المعجم الصغير ،الجزء الأول دار الحكمة،الجز ائر 2006 ص190.

عن علم المثال أعني) الحاجز بين الأجساد الكثيفة وعالم الأرواح المجرة أعنى الدنيا والآخرة ومنه الكشف الصوري»1.

فالإنسان الكامل هو الوسيط الذي يلعب دورا أساسيا في عملية الاتصال إن كان الوسيط وسيلة مادية أو هيئة أو مؤسسة... الخ.

وفي التصوف الإسلامي الإنسان الكامل هو وسيط إنساني ورمزي خاصيتين لهما أهميتهما في عملية الاتصال.

فالإنسان عندما يكون وسيطا (بدل الوسيط المادي) يكون تأثيره في الاتصال أعمق لخصوصية الاتصال عند الإنسان الذي يتمتع بشبكة من قنوات اتصال: وجدانية وعقلية وحسية وجسمانية ...تكون أنماطا وبنية اتصالية يتميز بها الإنسان عن غيره.

وخاصية الوسيط الرمزي للإنسان الكامل هي ميزة التي يتأسس عليها الاتصال الصوفي القائم على الرمزية وهي نستشفها في اللغة الصوفية وفي السلوك الصوفي من خلال التجربة الصوفية المؤسسة على الاتصال والهادفة للاتصال الروحي الذي يظهر في الفناء والحضرة الإلهية...وغيرها من المصطلحات الصوفية.وقد اختص الحق ( الله) الإنسان بهذه الوساطة كون الإنسان«...الإنسان أكمل الموجودات... » حسب بن عربي،وهنا يظهر تقارب الفكر الصوفي مع التحليل الأناسي ( الأنتربولوجي ) التاريخي للإنسان فحسب كريستوف فولف « تتميز الدرجة الأخيرة عند الإنسان بوصفها مجال الروح والعقل والفكر،وهو المجال الذي لا يلجه إلا الإنسان ذلك أنه يتجاوز به تبعيته للطبيعة،فليس الإنسان مثل الحيوانات رهن النوازع والمحيط بل هو متحرر من المحيط ومنفتح على العالم». 3

كمال الدين عبد الرزاق القشاني،المصطلحات الصوفية،19.  $^{1}$ 

<sup>2</sup> محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية، الجزء الأول، ص191.

<sup>3</sup> كرستوف غولف، علم الأناسة التاريخ والثقافة والفلسفة ص67.

عند بن عربي الإنسان الكامل هو وسيط بين الحق والعالم ( بما فيه الخلق) لأنه صورة جامعة للحقائق الإلهية وحقائق العالم « الإنسان الكامل قوة كل موجود في العالم فله جميع المراتب ولهذا اختص وحده بالصورة فجمع بين الحقائق الإلهية وهي الأسماء وحقائق العالم» أ فبصفاته بالأسماء الإلهية والعالمية ( الخلقية) سماه بن عربي بإنسان الكامل.

ومنه تصبح الوساطة المعبرة على مكانة الإنسان في الوصل والاتصال بين العالمين مستحقة لهذا الإنسان الكامل.

والسؤال الذي تطرحه لماذا وضف الصوفية مصطلح الإنسان (الكامل) بدل من المؤمن أو المسمى أو القطب إلى غير ذلك من المصطلحات.

بدون شك توظيف الإنسان بدل من مصطلح أو اسم آخر، يندرج ضمن الأهداف الصوفية، وإذا انطلقنا من أن الهدف الصوفي في أساسه هو اتصالي إذن فتوظيف الإنسان كان لغاية اتصالية، نفسره بالمعنى الاصطلاحي للإنسان الذي يخدم الهدف الاتصالي الصوفي.

فمن بين تعاريف الإنسان، الأنس الذي يعرفه ابن منظور" الأنس خلاف الوحشة..."2.

توقفت وبالتالي خاصية الإنسان تكمن بأنه مخلوق اتصالي يستأنس بالآخر والخلق.

ويعرفه ابن الأعرابي «...أنسته (بفلان) إذا أحسسته ووجدته في نفسك»  $^{8}$  هذا التعريف يفسر ميزة الإنسان الوجدانية ميزة أنبنى عليها عليها الاتصال الروحي

<sup>1</sup> محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية، الجزء الأول، ص191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن منظور ،لسان العرب، ص148.

<sup>3</sup> ابن منظور ، لسان العرب، ص150.

عند الصوفية و « فلسفتها العرفانية القائمة على دوافع الحب إلى الوحدة الاندماجية بالخالق...»1.

وهذا التعريف كذلك مشابه بتعريف الأنس في التصوف مثل تعريف ذو النون حين سئل عن الأنس « فقال: هو انبساط المحب إلى المحبوب....» $^2$ .

وقيل « الأنس إنس لأنهم يؤنسون أي يبصرون  $^3$  و « أنس الشيء :أحسبه وأنس الشخص وستأنسه رآه وأبصره ونظر إليه  $^4$ .

فالبصر مثل ما هو حسي يشير إلى حاسة الرؤية وفهو كذلك بصر روحي واللغة الصوفية وخلفت مصطلح البصر بصر روحي واللغة الصوفية وخلفت مصطلح البصر في التجربة الصوفية المعبرة على الاتصال الروحي بين الصوفي والخالق.

مما سبق نستطيع القول أن توظيف الصوفية لمصطلح الإنسان (الكامل) قد يكون:

أو لا لطبيعة هذا الإنسان الأنس والمستأنس التي تشير إلى ميزة وخاصية الاتصال الوجداني للإنسان مع مؤنسه أو محبوبه.

ثانيا لارتباط مصطلح الإنسان بمصطلح صوفي آخر هو الأنس الذي يعد أحد أحوال التصوف الذي يعيشه السالك في الطريق الصوفي في اتصاله الروحي مع خالقه،وحسب بعض الصوفية يزيد استئناسه (الصوفي) واتصاله بالأذكار «هو أن

<sup>1</sup> منير حافظ، مظاهر الدراما الشعائرية، ص171.

<sup>2</sup> رفيق عجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي، ص100.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ابن منظور ،لسان العرب، ص150.

<sup>4</sup> نفس المرجع والصفحة.

يستأنس بالأذى فيغيب به عن رؤية الأغيار»<sup>1</sup>. والذكر بنية أساسية من شعائر النظام الصوفي الهادف للاتصال الإنسان مع خالقه يتجسد في الاتصال الأعلى.

بـالاتصال الأعلى: ويسمى كذلك بالاتصال الروحي الإلهي لان الهدف الأول والأساسي من الطريق الصوفي هو وصول العبد غلى الحق (الله) ،وهذا الاتصال يتطلب فيه الصوفي مراتب ودرجات للوصول غلى الحق فـ«الاتصال عند الصوفية يتعدد حسب المدارج ويتلون بتلون المراتب التي يصعدون فيها إلى الله سبحانه صعودا تجيئ فيه أحكام المقامات والأحوال لازمة من لوازم الطريقة»2

فهو اتصال روحي صاعد ينتقل فيه الصوفي من العالم المحسوس (الدنيوي) إلى العالم الروحاني (الإلهي)أي عروج الصوفي من الأسفل غلى الأعلى.

هذا الاتصال الصاعد غبر الأحوال والمقامات يحلله السهروردي بمفهوم الوصول فحسبه « كل من وصل إلى صفو اليقين بطريق الذوق والوجدان فهو في مرتبة الوصول»  $^{3}$  ومرتبة الوصول هي الأخرى مندرجة غلى أربعة مراتب من الأدنى غلى الأعلى حسب السهروردي:



<sup>100</sup>ءيق عجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي، ص100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مجدي محمد إبر اهيم، مشكلة الاتصال بين ابن رشد والصوفية، الثقافة الدينية، القاهرة، ص171.

<sup>3</sup> السهرور دي،مرجع سبق ذكره، ص303.

<sup>4</sup> نفس المرجع والصفحة.

وبذلك تعد مرتبة "فناء الذات"أعلى مرتبة للوصول إلى الحق هي مرتبة يختص بها الخواص من سادة التصوف الذين يحضون بنور المشاهدة « وفرق هذا حق اليقين ويكون ذلك في الدنيا للخواص لمح وهو سريان نور المشاهدة في كلية العبد حتى يحظى به روحه وقلبه ونفسه حتى قالبه وهذا من أعلى مراتب الوصول»1.

لسالك الطريق الصوفي إلى طريق الحق بمجاهدة النفس على الطريقة أو بالمعايير الصوفية، إلى فناء الأفعال (الخروج من الدنيوي إلى الروحاني)إلى فناء الصفات (مع الصفات الإلهية) غلى فناء الذات (بالكشف والمشاهدة) فهذا الوصول هو بحد ذاته اتصال مندرج تصاعدي انبتت عليه التجربة الصوفية التي كانت في بدايتها تجربة فردية.

ويبقى الخطاب الصوفي بصفة عامة خطاب إنساني قبل كل شيء هو مقاربة لفهم الإنسان في انفتاحه مع ذاته ومع محيطه الخارجي ومع العالم الروحاني، يتطلب مقاربة أنثر بولوجية لهذا الإنسان الصوفى.

### 2- أبعاد الاتصال في المصطلحات الخمرية الحسية والرحلة والجوارية

مثلما الإنسان العادي الذي يسكر ويحس وينتقل ويجاور الصوفي كذلك يسلكها في إطار رمزي وروحي والذوق.

#### 1-2 مصطلحات الخمريات السكر والصحو والذوق

اولا- السكر: نقيض الصحو، عند ابن منظور السكر ثلاث:

سكر الشباب وسكر المال وسكر السلطان<sup>2</sup> تندرج في حب المال والسلطة وريعان الشباب.

2ابن منظور ،لسان العرب،ص2047.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص303.

أما عند الصوفية فالسكر يرمز إلى شكل من أشكال أو حال من أحوال الاتصال الروحي يعبر عن اتصال الصوفي مع خالقه.

فعند بن عربي السكر «غيبة بوارد قوي» والوارد «ما يرد على القلب من الخواطر المحمودة من غير تحمل ويطلق بإزاء كل ما يرد على كل اسم على القلب»  $^{2}$ .

هنا السكر يرمز إلى الاتصال الذوقي الوجداني النابع من المحبة الروحية وهو حال من الأحوال التي تنتاب الصوفي يصوره بن عربي على أنه غيبة عن المحسوس بسبب وارد قوي يرد على قلب الصوفي في اتصاله مع الله والقشيري يشرح أكثر علاقة الغيبة بالسكر فبالنسبة إليه السكر زيادة على الغيبة أي غيبة مع وارد،وذلك أن صاحب السكر الذي لم يستوفه الوارد يكون في حال المتساكر 3،أي أن المتساكر هو صاحب غيبة،وصاحب السكر هو أشد غيبة بتقوية سكره وحسب القشيري الغيبة قد تكون للغباء الغالب على قلوبهم الخوف والرجاء أما «السكر فلا يكون إلا لأصحاب المواجيد لكشفهم لصفات الجمال فيهمون ويسكرون لحظة الكشف أو الشهود» 4.

أما عند القشاني السكر « هو حيرة بين الفناء والوجود في مقام المحبة الواقعة بين أحكام الشهود والعلم إذ الشهود يحكم بالفناء والعلم يحكم بالوجود.  $^{5}$ 

في هذا التعريف السكر هو حال حيرة بين الفناء والوجود أي بين التجلي والعلم.

عبد الحميد صالح حمدان الشيخ الأكبر ،محى الدين بن عربي ، إصلاحات الصوفية ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص11.

<sup>3</sup> القشيري، الرسالة القشيرية، العصرية، صدا بيروت، 2008، ص71.

<sup>4</sup> القشيرى، الرسالة القشيرية، العصرية، صدا بيروت، 2008، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>القشاني، إصلاحات الصوفية، ص206.

السكر هو حال في مقام المحبة وفي عتبة الوصول بالوصال يعبر عنه الصوفي بالسكر لأنه حالة حيرة « ودهش يلحق سر المحب في مشاهدة جمال المحبوب فجأة...وذهل الحس عند المحسوس وألم بالباطن فرح ونشاط وهزة وانبساط لتباعده عن عالم التفرقة،وأصاب السر دهش وهيجان لتحير نظره في شهود جمال الحق وتسمى هذه الحالة سكرا....«1.

يجمع هذا التعريف ما تقدم من تعاريف أهل الصوفية للسكر نستطيع أن نحددها في ما يلي:

أ. مصدر الحال في مقام المحبة.

ب مصدر الحال هذا هو القلب.

جـ السكر هو حيرة ودهش وبالتالي هو غيبة بوارد قوي بتعريف بن عربي ثم القشيري.

د سبب الغيبة أو الحيرة هو الوصول بالشهود.

ه. على إثر ذلك يكون السكر بالهيام في جمال الحق.

و ذهول الحس ( العقل) عن المحسوس ( جمال الحق) يشير إلى محدودية العقل بالنسبة للروح يفسره سبب « استتار نور العقل في السكر المعنوي غلبة نور الشهود ... كاستتار نور الكواكب بغلبة نور الشمس »2.

فحال الصوفي في السكر المعنوي في مقام المحبة هو حال من الاتصال الروحي الذي يختص أهل التصوف وهو اتصال عرضي ووقي لأن بعد كل سكر هناك صحو.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد المنعم الجفني،معجم مصطلحات الصوفية 131-132.

<sup>2</sup>المرجع نفسه، ص132.

ثانيا-الصحور الصحو كما سبق هو نقيض السكر اصطلاحا هو « ذهاب الغيم  $^{1}$  وذهاب السكر بمعنى صحو قلب السكر ان من سكره  $^{2}$ 

وهذا يتوافق مع التعريف الصوفي للسكر والصحو باعتبار أن المصطلحين متقابلان وفي نفس الوقت مرتبطان فلا يمكن فهم وتفسير أحدهما عن الآخر.

فالقشيري يربط بينهما لدرجة المساواة « اعلم أن الصحو حسب السكر، فمن كان سكره بحق كان صحوه بحق، ومن كان سكره مشوبا بحظ كان صحوه مصحوبا بحظ صحيح، ومن كان محقا في حاله كان محفوظا في سكره  $^{3}$ 

فالصحو يوازي السكر حسب هذا التعريف:

الصحو بحق يوازي السكر بحق.

الصحو بحظ يوازي السكر بحظ

فالقشيري يرى أن حسب السكر يكون الصحو،فإذا كان سكر الصوفي بحق خالصا لخالقه يكون صحوه كذلك بحق ونفس الشيء بالنسبة لصاحب سكر بحظ أو حاجة له فيكون صحوه مصحوبا بحظ.

وبالرجوع إلى التحليل الاتصالي للسكر السابق فإن السكر هو اتصال روحي وبالتالي الصحو هو كذلك اتصال روحي باعتبار السكر والصحو متوازيين ومتساويين وفي نفس الوقت هما متصلين لأن لا سكر بدون صحو.

أما ما يميز مضمونا السكر عن الصحو حسب القشيري : «والعبد في حال سكره يشاهد الحال وفي حال صحوه يشاهد العلم». 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ابن منظور ،لسان العرب،ص2406.

<sup>2</sup>نفس المرجع والصفحة.

<sup>3</sup> القشيري، الرسالة القشيرية، ص72.

<sup>4</sup> نفس المرجع والصفحة.

بالمعنى السيميائي السكر المعنوي الصوفي هو الدخول في الاتصال الروحي والصحو هو وصول مرحلي وليس نهائي أين يتماهى الصوفي في مشاهدة جمال الحق وهذا ما يفسره قول الواسطي عندما يتحدث عن «مقامات الوجد أربعة الذهول ثم

حيرة ثم السكر ثم لا صحو كمن سمع بالبحر ثم دنا منه ثم دخل فيه ثم أخذته بالأمواج...» وهذا ما يشرح تعريف القشيري.  $^{1}$ 

إذن اتصاليا السكر والصحو الصوفي هما حالين من الاتصال الروحي والوصول الروحي المقامي (في مقام الوجد) سمتهما: التوازي بالتساوي (حسب السكر يكون لا صحو) والارتباط والاتصال (لا سكر بدون صحو)، وبخصوصية كل واحد منهما.

مع الإشارة أن السكر والصحو لا يكون إلا بعد الذوق والشرب حسب القشيري الذي يبين ارتباط هذه الأحوال فيما بينها «فصاحب الذوق متساكر، وصاحب الشرب سكران، وصاحب الارتواء صاحب صاحبا بالحق فانيا عن كل حظ». 2

ثالثا-الذوق: الذوق والشرب والسكر والصحو ترمز إلى الدرجات الوجدانية الصوفية، فالذوق يمثل الدرجة الأولى والصحو آخر درجة فهو ذروة الوجد الصوفي بعد درجة الشرب الوسطى «الذوق هو أول درجات الشهود الحق بالحق في أثناء البوارق المتوالية عند أدنى لبث من التجلي البرقي، وإذا زاد وبلغ أوسط مقام الشهود سمي "مشربا فإذا بلغ النهاية يسمر ويا...». 3

الذوق الصوفي هو أول درجات الوجد والشهود في الاتصال الروحي بهدف الوصول إلى مقام الكشف والشهود واختيار الصوفية لهذا المصطلح (الذوق) الحسى

<sup>1</sup> السهرودي، عوارف المعارف، ص310.

<sup>2</sup> القشيري، الرسالة القشيرية، ص72.

<sup>3</sup> القشاني، اصطلاحات الصوفية، ص33.

والمعنوي الإنساني جاء موافق في معناها الاصطلاحي ومعناها الصوفي "عند ابن منظور ذقت فلانا، وذقت ما عنده خبرته» فكلمة خبرته وعلمته تشير إلى المعنى

الرمزي للاتصال الصوفي الأولي مع خالقه (بداية الانقطاع عن العالم المحسوس وبداية التعرف على العالم الجديد الروحاني).

وتوظيف الصوفية لمصطلح الذوق يدخل في التوظيف الفني والجمالي الذي تختص به اللغة الصوفية الشعرية المؤثرة في الاتصال مع المتلقي إن كان داخل النخبة الصوفية أو خارجها.

ونفس الشيء بالنسبة لتوظيف كلمة الشرب التي في معناها الصوفي الرمزي تلقى المتصل الصوفي أنوار المشاهدة على قلبع <sup>2</sup>وهنا كذلك رمزية عالية على المستوى اللغوي وعلى المستوى الاتصالى الروحى عند الصوفية.

### 2-2 الاتصال في المصطلحات الصوفية الحسية البصرية والسمعية

وظف الصوفية في لغتهم وفي منظومة خطابهم كذلك مصطلحات من حواس الإنسان وكان اختيارهم على الحواس الأكثر دورا في عملية التواصل الإنساني هي البصيرة،المشاهدة والسماع.

أولا-البصيرة: من البصر ومعناه الرؤية باعتبار «البصر حاسة الرؤية»<sup>3</sup> وأبصرت الشيء: رأيته هُ.

ومن البصر البصير وهو من أسماء الله تعالى «هو الذي يشاهد الأنبياء كلها ظاهرها وخافيها بغير جارحة والبصر عبارة في حقه عن الصفة التي ينكشف بها كمال النعوت المبصرات» 5.

 $<sup>^{1}</sup>$ ابن منظور ،لسان العرب، $^{1}$ 

<sup>2</sup>عبد المنعم الحنفي،مصطلحات الصوفية،ص140.

<sup>3</sup> ابن منظور ،لسان العرب،ص290.

<sup>4</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>نفس المرجع والصفحة.

ومن هذه التعاريف نستنتج أن البصيرة لها علاقة بـ:

- البصر حاسة الرؤية.
- البصر من صفات الكمال والكشف.
- البصير (التي تعود إلى الله) بمعنى مشاهدة الظاهر والباطن بدون عين جارحة.

من المفاهيم السابقة نستشف لماذا كان الاختيار على توظيف مصطلح ديني ينتمي إلى المعجم الإسلامي (القرآن والسنة)، مصطلح يعبر عن الرؤية الرمزية النافذة من قلب المؤمن.

وهذا ما يتوافق مع تعريف الصوفية للبصيرة، فحسب القشاني البصيرة «قوة القلب منورة بنور القدس يرى بها حقائق الأشياء وبواطنها بمثابة البصر للنفس الذي ترى به صور الأشياء وظواهرها وهي القوة التي يسميها الحكماء بالقوة العاقلة النظر به أما إذا تنورت بنور القدس وأنكشف حجابها بهداية الحق فيسميها الحكيم: القوة القدسية»1.

البصيرة إذن هي ميزة يختص بها الخاصة من أهل الإيمان ومنهم أهل التصوف، ترمز إلى الكشف والعلم والمعرفة لذلك صنفها القشاني في قسم الأودية² القسم المخصص لمصطلحات العلم والمعرفة.

الحقائق والمعارف التي يتحصل عليها الصوفي في اتصاله الروحي مع الله، تكون في مرحلة الوصول لحظة كشف الحجاب بالأنوار القدسية الربانية، وفي نفس الوقت هذه البصيرة هي قوة قلبية قناتها ووسيلتها القلب مصدر الإيمان والعقيدة

<sup>1</sup> القشاني ، إصلاحات الصوفية، ص19.

<sup>2</sup> القشاني، إصطلحات الصوفية، 173.

والنظر لأن «البصيرة هي اسم لما أعتقد في القلب من الدين وتحقيق الأمر وقيل: البصيرة الفطنة» 1

القلب النوراني هو قناة ومصدر (قوة)الاتصال الروحي وبه يتم الاتصال والوصول الصوفي.

كل هذا بفعل قوة البصيرة الرؤية الرمزية الفاعلة في عملية الاتصال الروحي، مثلما البصر هو فاعل في الاتصال الإنساني المباشر، باعتبار أن الرؤية متعددة القنوات في الاتصال نلاحظ الثابت والمتحرك، وترسل عدة إشارات إيمائية رمزية غير منطوقة، مقارنة مع الاتصال الإنساني المباشر.

وفي هذا الإطار هناك مصطلح يتقاطع مع مصطلح البصيرة في اللغة الصوفية هو مصطلح المشاهدة.

ثانيا-المشاهدة. معناها المعاينة والحضور  $^2$  والحضور في التصوف هو بداية المشاهدة «المحاضرة حضور القلب ثم بعدها المكاشفة وهي حضوره بنعت البيان ثم المشاهدة وهي حضور الحق من غير بقاء تهمة.  $^3$ .

يصف القشيري المشاهدة بحضور الحق مثل صحو السماء عن غيوم التي تسترها 4 وتغيشها إشارة إلى نور الحق الذي لا بعده نور بالتحليل الديني.

أما بن عربي فالمشاهدة عنده «يطلق على رؤية الأشياء بدلائل وتطلق بإزاء رؤية الحق في الأشياء وتطلق بإزاء حقيقة اليقين من غير شك»<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور ،لسان العرب،ص291.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع، ص2348.

<sup>3</sup> القشيري، الرسالة القشيرية، ص75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، ص75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>عبد الحميد صالح حمدان،بن عربي إصطلحات الصوفية، ص14.

يختلف تعريف بن عربي بتوظيفه مصطلح الرؤية (رؤية الحق) مقارنة مع مصطلح حضور الحق الذي وظفه القشيري وكذلك القشاني «في البدايات اعتقاد حضور الحق بذاته لكل شيء والإيمان بذلك...».1

فهنا الحضور يعني الرؤية التي تعني المشاهدة المصطلح الحسي في الاتصال الإنساني والصوفي الرمزي في الاتصال الروحي الصوفي.

المشاهدة بمعنى حضور أو رؤية الحق ترمز على الاتصال الروحي في الوصول هذا الحضور وهذه الرؤية تكون بمشاهدة الشهود «رؤية الحق بالحق»  $^2$  شواهدها  $^3$  هي أثار ما يحضر على القلب أثناء المشاهدة حسب القشاني.

خصوصية مفهوم المشاهدة انه متفرع ومترابط مع مصطلحات أخرى من نفس المصدر ألا وهي الشهود والشاهد بنيت ووظفت في اللغة الصوفية لأداء مهمة الاتصال وفي نفس الوقت تعبر عن الاتصال الرمزي عند الصوفية.

ثالثا-السمع : السمع هي كلمة ومصدر من حواس الإنسان وهو «حس الأذن» $^4$ .

والكثير من الصوفية حين حديثهم عن تجاربهم الصوفية في منظوماتهم النشرية والشعرية يعبرون ويصفون اتصالهم الروحي من خلال الصمت والإصغاء والسمع وهذا ما سنجده في منظومة الياقوتة لسيدي الشيخ التي سنقوم بدراستها في فصل لاحق.

<sup>1</sup> القشاني، اصطلاحات الصوفية، ص202.

<sup>2</sup>نفس المرجع، ص44.

<sup>3</sup>نفس المرجع والصفحة.

<sup>4</sup> ابن منظور ،لسان العرب، ص2025.

والسمع عند الصوفية حال أساسي ومقام في نفس الوقت للتواصل المستمر بين الصوفي والله، هو سمع رمزي وبدون وسيط وواسطة وهو الشرط الأساسي في هذا السمع حسب أحمد بن مصطفى العلوي:

«الكل يعتقد أنه كلام الله وما فاته إلا أن يسمعه من الله ولا يسمعه من الله إلا إذا كان سمعه سمع الله، فإذا أحببته كنت سمعه إلى آخر حديث. والصفة لا تنفك عن موضوعها ولا تظهر إلا من وراء حجاب \*\*\* وبصفة عامة السمع سمة وسلوك أساسي في التصوف الذي يفاضل السمع عن الكلام بما يؤكد ميزة الاتصال عند الصوفية.

#### 2-3 الاتصال في مصطلحات الرحلة

من بين المصطلحات الصوفية التي تشير الى حقل الرحلة:

أولا-الطريقة في التصوف لها معنيين: بمعنى السبيل الذي يختص به السالكين يف الطريق الصوفي « طريق موصل إلى الله تعالى،كما أن الشريعة طريق موصل إلى الجنة،وهي أخص من الشريعة لاشتمالها على أحكام الشريعة من الأعمال الصالحة البدنية والانتهاء عن المحارم والمكاره العامة وعلى أحكام خاصة من الأعمال القلبية والرياضيات والعقائد المختصة بالسالكين إلى الله تعالى»2.

أي الطريقة هي السبيل الموصل على الله فهو إذن سيرورة متطورة من الأخلاق الشرعية ومن الأحوال والمقامات الذوقية التي يسلكها ويعرجها السالكين في الطريق الصوفي.

133

<sup>1</sup> محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية، الجزء 1، ص406.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد المنعم الحنفي، معجم مصطلحات الصوفية، ص168.

والطريقة بمعنى السيرة فحسب ابن منظور الطريقة هي السيرة والطريقة الرجل مذهبه. 1

وهو نفس المعنى في التصوف ولكن بصبغة صوفية فعند القشاني الطريقة هي السيرة المختصة بالسالكين إلى الله من قطع المنازل والترقي في المقامات.<sup>2</sup>

هذا التعريف يتقاطع مع تعريف الطريق السابق شرحه ويعبر في نفس الوقت عن الطريق في التصوف على أنها اتجاه وأسلوب على شكل مذهب (باعتبار أن التصوف ليس بمذهب) سلوكي روحي غايته الاتصال والوصال مع الله.

ومن جانب آخر الطريقة « عند الصوفية مصطلح يعني مدرسة صوفية تنسب إلى مؤسس لها،وكان بانتظام الطرق الصوفية بعد القرن 44، والطريقة لها منهاجها في الأوراد والأذكار وتنظيم الموالد والسماع والتعامل مع شيخ الطريقة،كما أن لكل طريقة أسلوب في قبول المريدن وتوزيع المرشدين وإجازة السالكين وهذا ما عرف باسم: الطرق الصوفية،كرفاعية والجيلانية...»

هنا الطريقة عبارة عن مؤسسة روحية تشير إلى ظهور الطرق الصوفية التي ظهرت مع نشأة التصوف العملي بين القرن 4هـ و6 هـ فظهرت الطرق الأم بتسميات نسبة لمؤسسها (كالقادرية الجيلانية) أصبحت مصدر كل الطرق المتفرعة التي تاتها،حيث ظهرت عدة طرق سميت كل طريقة باسم مؤسسها،وفي إطار هذه السيرورة ظهرت الزاوية وأصبحت تمثل مؤسسته كل طريقة صوفية،مؤسسة تتمتع بجانب تنظيمي وجانب بشري وآخر مادي مثل كل مؤسسية أو منظمة مجتمعية ساهمت هذه المؤسسة الطرقية في انتشار التصوف في الكثير من الأوطان وفي بناء شبكة مجتمعية كان لها دورا كبيرا والذي يفسر الدور الاتصالي الذي قامت به الطرق الصوفية ولحد الآن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور ، لسان العرب، ص2665.

<sup>2</sup> القشاني، إصطلحات الصوفية ص50.

<sup>3</sup> موسوعة الأديان الميسرة، ص349.

وحتى اختيار الصوفية في عهد متأخر للتصوف ( بظهور الطرق) إلى توظيف مصطلح الطريقة كان في محله، من منطلق أن الطريقة في معناها الاصطلاحي في لسان العرب معنيين:

المعنى الأول يشرح " الأخفش" " بطريقتكم المثلى" أي بسنتكم ودينكم وما أتم عليه" وهنا توظيف الصوفية لمصطلح الطريقة للتأكيد على أنها طريقة شرعية وسنية طريقة صوفية متصلة وقائمة على الدين.

والمعنى الثاني متعلق برجال التصوف أصحاب الطريقة ومؤسسيها "جاء في التفسير: أن الطريقة الرجال الأشراف معناه بجماعتكم الأشراف،والعرب تقول للرجل الفاضل: هذا طريقة قومه،وطريقة القوم أمثالهم وخيارهم..يجعله قومه قدوة ويسلكوا طريقته»2.

هذا التعريف يقدم الهوية الإيجابية للفاعل الصوفي صاحب الطريقة المنبثقة من الشخصية العربية القائمة على ثقافة الشرف وبالتالي فأصحاب الطريقة هم يمثلون صفوة المجتمع هذه الهوية لها دور في التأثير المجتمعي وبالتالي في اتصال أصحاب الطريقة نخبة القوم وأخيارهم وقدوتهم، والقدوة سمة وسلوك اتصالي تفاعلي على المستوى النفسي الاجتماعي والمجتمعي ومن ذلك فأصحاب الطريقة هم قادة الطريق وقادة المجتمع وبالتالي انتشار الطرق الصوفية الشيء الذي حدث فعلا وتعداد الطرق الصوفية يصعب تعداده في المجتمعات الإسلامية وغيرها.

تاتيا-السفر: هناك من أطلق على الطريقة الصوفية اسم سفر لأن المريد بعد أن يبايع شيخ الطريقة يصبح وكأنه قد بدأ رحلة حياة جديدة عمادها مقامات التوبة والزهد إلى آخر ما هناك من المقامات والأحوال» $^{3}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور، لسان العرب، ص2665.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ونفس الصفحة.

<sup>3</sup> موسوعة الأديان الميسرة ص349.

فالسفر هو معنى آخر للطريقة الصوفية أين يسافر السالك في الطريق الصوفي.

وحتى المعنى الاصطلاحي للسفر يعني قطع مسافة. 1 وهذا ما يقوم به المريد بدخوله في الطريق الصوفي بقطعه لمقامات وأحوال التصوف.

وفي معانيه الأخرى السفر هو الوضوح من سفر الصبح.  $^2$  معنى يتقارب مع التعريف الصوفى للسفر لبن عربى  $^3$  السفر الفجر».  $^3$ 

هذه المعاني تدل على توافق مفهوم السفر في معناه الاصطلاحي والصوفي دليلا آخرا على دراسة الصوفية في اختيار هم لمصطلحاتهم.

ومن جهة أخرى هذا المصطلح كذلك له أبعاده الاتصالية تتمثل في :

أ.السفر سبيل الاتصال الروحي بين السالك وخالقه.

ب السفر عبارة عن سيرورة تراتبية عمودية ينتقل أو يسافر من خلالها السالك أو المريد من مقام إلى آخر ترميز إلى سيرورة اتصالية تهدف إلى الوصول بالاتصال والوصال (مع الله).

جـ السفر هو منهاج ودليل يساعد المريد في الاتصال مع الله ومع نفسه ومع الآخر لذلك كان السفر الصوفى يعبر عن النور والوضوح.

د. ومن كل هذا, اختيار الصوفية لهذا المصطلح جاء ليبين أن السفر هو الكشف « السفر أصله الكشف» 4 والكشف يمثل مرحلة الوصول الصوفى بالاتصال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور ، لسان العرب، ص2665.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص2665.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد الحميد صالح حمدان،الشيخ الأكبر محى الدين بن عربي اصطلاحات الصوفية ص5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن منظور ، لسان العرب، ص 2024.

والوصال وبالتالي الصوفي هو إنسان مسفر<sup>1</sup>،الكثير الأسفار وسفير الطريقة الصوفية وكلتا الخاصيتين تحملان أبعاد اتصالية كثيرة.

ثالثا-السالك: يسمى كذلك المسافر في الطريق الصوفي بالسالك، ومفهوم السالك مرتبط بمفهوم السلوك الاصطلاحي الذي "هو مصدر سلك طريقا" وكذلك الصوفي فالسالك هو الذي يسلك السلوك الصوفي وهذا ما يوضحه تعريف القشاني للسالك «هو السائر إلى الله المتوسط بين المريد والمنتهي مادام في السير  $^{8}$ .

والسالك هو المريد السائر في قطع المقامات والأحوال بهدف الوصول إلى الله فعن النجار « السالك أو مريد هو المسافر فعلى المسافر أن يسلك طريق القوم وأن يجتازها مرحلة بعد مرحلة،أما من أدركته عناية الله فجذبته العناية على الله جذبا فهذا ما يسمونه المجذوب الذي طويت له الطريق،طيا في سفر خاطف بفعل الله ومنته» كذلك بن عربي يعرف السالك بالذي يسير على المقامات بحاله....5

فتعريف النجار يعرف النموذجين من السالكين في التواصل الصوفي الروحي:

أ السالك الذي يمر بسيرورة اتصالية (مراحلية) من خلال قطعه المقامات والأحوال بهدف الوصول إلى الله وهو السالك المسافر المريد.

ب السالك الواصل بعناية الله، اتصاله الروحي لم يمر بمراحل ولم يسلك طريقا بل عناية الله طويت له الطريق وسبب الوصل والوصول هو فضل الذات الإلهية، هذا النموذج من السالكين هو السالك المجذوب الذي جذبته العناية الإلهية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور ،لسان العرب،ص2073.

<sup>2</sup> نفس المرجع ونفس الصفحة

<sup>3</sup> القشاني، إصطلحات الصوفية ص40.

<sup>400</sup> محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية، الجزء الأول، ص400

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>عبد الحميد صالح حمدان، ابن عربي اصطلاحات الصوفية، ص5.

في نموذج السالك المريد أو المسافر الفاعل في الاتصال هو هذا، السالك الذي يقطع مراحل وحالات الوصول إلى الله.

وفي النموذج الثاني الفاعل في الاتصال هو الفضل الإلهي مع عباده والمتمثل في المجذوب لله هذا الجذب الروحي كان له أثر ونتائج في الاتصال والوصول بالاستجابة الإلهية.

# 2-4 الاتصال في المصطلحات الجوارية ( المكان)

وظف التصوف في فسيفساء لغته مصطلحات متعلقة بالمسافة المكانية كالقرب والدنو والبعد.

مصطلحات تفسير تسيير المسافة في عملية الاتصال الإنساني وفي التصوف يتمثل في الاتصال الروحي الرمزي.

اولا-القرب، هو الدنو و نقيض البعد<sup>1</sup> وفي التصوف وظفت كلمة القرب ليس بمعنى قرب الصوفي من الحق جسمانيا ومكانيا ولكنه قرب رمزي مثل باقي المصطلحات الصوفية: « المراد يقرب العبد من الله عز وجل القرب بالذكر والعمل الصالح، الأقرب الذات والمكان لأن ذلك من صفات الأجسام... والمراد بقرب الله

تعالى من العبد، قرب نعمه وألطافه منه وبره وإحسانه إليه،وترادف منه عنده،وفيض مواهبه عليه»<sup>2</sup>.

أ.القرب الصوفي: الصوفي هو قرب الطاعة, التعريف الاصطلاحي هذا جاء جامع لمعنى القرب الصوفي من الله في شكله العام، فعند بن عربي « القرب:القيام بالطاعة...» والقشيري يقول: « أول رتبة في القرب هي القرب من طاعته والالتزام

<sup>1</sup> ابن منظور ، لسان العرب، ص3566.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ،ص3567.

<sup>3</sup> عبد الحميد صالح حمدان،بن عربي اصطلاحات الصوفية،ص10.

في جميع الأوقات بعباداته....» وقال نصر الأباذي: «...بأداء الفرائض تنال القربة » 2

فالقرب الصوفي هو قرب الطاعة وقرب الفرائض،قرب يفسر اتصال الصوفي مع خالقه بأدائه لعباداته وفرائضه،هذا القرب ( الفرائض) هو حال يختص به أهل التصوف الخصوصية تكمن في آن القرب عند الصوفية ليس بأداء يومي للواجب ولا بأداء ميكانيكي ولا بأداء شائع عند العوام،بل قرب الفرائض هو الفناء الصوفي «فناء العبد بالكلية عن الشعور بجميع الموجودات حتى نفسه أيضا،لن يبقي نظره إلا وجود الحق سبحانه....»3.

فقرب الفرائض وكذلك قرب النوافل 4 هي وسائل اتصال تقرب الصوفي من الحق وفي نفس الوقت القرب هو اتصال ووصال «قرب العبد من الحق سبحانه بالمكاشفة والمشاهدة والانقطاع عما دون الله». 5

يصنف القشيري أسباب وسائل قرب الصوفي من الحق إلى :

- قرب بالإيمان والتصديق
- قرب بالإحسان والتحقيق
  - قرب بالبعد عن الخلق

وسيلة القرب الأولى والثانية هي روحية رمزية أساسها الإيمان والإحسان.

أما الوسيلة القرب الثالثة هي جسمانية مكانية ويعتبر البعد (الإنساني) شرطا أساسى لتحقيق القرب الروحي الرمزي: الابتعاد عن الخلق للقرب من الحق

القشيري الرسالة القشيرية،  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  شهاب الدين السهرودي، عوارف المعارف،  $^{302}$ 

<sup>3</sup> عبد المنعم الحنفي،معجم مصطلحات الصوفية،ص216.

<sup>4</sup> قرب النوافل« هو زوال الصفات البشرية وظهور صفاته تعالى على البشرية وظهور صفاته تعالى على البشر» نفس المرجع والصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفس المرجع والصفحة.

الخالق «فلا يكون قرب العبد من الحق إلا ببعده عن الخلق....» أفالاتصال الروحي لا يكون إلا بالانفصال الإنساني ( الخلق).

القرب الصوفي من الحق،الفاعل في الاتصال فيه هو الصوفي الذي يلعب دور المحب ندلل ذلك من المعنى الاصطلاحي ففعل «اقترب من القرب»  $^{2}$ .

وإذا دعي أحدا بالاقتراب «فإنك المحب ليس الحبيب، ولهذا قال لك: أقترب ولو كنت محبوبا لقال لك: تقرب». 3

هذا القرب هو البنية الأولى في اتصال الصوفي المحب مع الحق و عليها يبنى الاتصال الروحي التبادلي في مرحلة الوصول.

القرب الصوفي اتصال روحي يمكن الصوفي المحب من قربه 4 يقارب بها الحق ببعض صفاته ( الحق ) تقربه منه ليكون هذا المحب محبوبا أي كلما زاد قربا زاد المحب وصالا.

ومن صفات الحق أنه القريب لذلك القرب منه واجب « والقرب هو واجب في نعته»<sup>5</sup>.

وتشير هذه الصفة (القريب) كذلك إلى أن الحق قريب من خلقه ويخص بعض عباده بقربه لهم يسمى هذا القرب بقرب الحق.

ب.قرب الحق: حسب القشيري <sup>6</sup> يكون للكافة وللخاصة من خلقه قرب واتصال يتمثل فيما يمنحه لعباده:

<sup>1</sup> القشيري، الرسالة القشيرية، ص81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبن منظور، لسان العرب،ص3567.

 $<sup>^{3}</sup>$  رفيق العجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> عبد المنعم الحنفي،معجم مصطلحات الصوفية،ص216

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> القشيري، الرسالة القشيرية، ص82.

<sup>6</sup>نفس المرجع، ص81.

- قربه العام بالعلم للكافة.
- قربه باللطف والنصرة خاص بالمؤمنين.
  - قربه بالتأنيس خاص بالأولياء

وما يميز اتصال الحق بخلق قربه الخاص بالأولياء و فئة الأولياء تشير إلى اتصال الحق بالصوفي المحبوب في بداية قربه واتصاله الروحي مع الحق لأن قرب الحق بالتأنيس ترمز إلى اللقاء والإحساس والأنس ويرمز هذا القرب أيضا إلى الاتصال والإحساس الروحي الذي هو قرب واتصال رمزي متبادل\* موجه هو قرب الحق.

جـ القرب بمعنى الجوار والمكان الصوفي: والفكرة الأخرى التي نحللها بها لاتصال الرمزي في القرب الصوفي هي من زاوية جوارية فالقرب مرتبط بالمكان، ومسافة المكان التي تجمع أطراف الاتصال تعتبر عامل في الاتصال الإنساني يظهر في الجوار الذي يزيد بنقص المسافة المكانية بين المتصلين.

وقد استعار الصوفية معنى القرب الجواري في التجربة الصوفية وتوظيفه رمزيا إشارة إلى تقرب وقرب الصوفي من الحق بقرب متزايد بالعبادات والنوافل والاتصاف بصفاته، وبذلك يصير الصوفي « في جوار الله تعالى فهذا القرب هو الجوار»<sup>1</sup>

ومعنى القرب عند الصوفية قد يفسر كذلك بمعنى المكان بالمفهوم الصوفي الذي يعني وصول الصوفي، فالمكان عند الصوفية يكون فقط لأهل الكمال والتمكين والنهاية، الذين عبروا المقامات والأحوال فيكونون بذلك من أصحاب المكان².

<sup>\*</sup> نفسر ذلك بما استدل به القشيري تعريفه للقرب بقول الرسول «ولا يزال العبد يتقرب إلى نوافل حتى يحبني وأحبه فإذا أحبته كنت له سمعا وبصرا،فبي يبصر وبي يسمع»القشيري،الرسالة القشيرية،ص80.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد المنعم الحنفي،معجم مصطلحات الصوفية، ص216

<sup>2</sup> رفيق العجم، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي، ص932.

نستنتج من هذا التحليل الاتصالي للقرب الصوفي هو استعارة معاني المكان والجوار ( الفيزيقيين) بمعاني صوفية رمزية للتعبير عن الاتصال الروحي والوصول الروحي فحسب نظرنا القرب بمعنى الجوار يعبر عن الصوفي المحب والقرب بمعنى المكان يعبر ويرمز إلى الصوفي المحبوب.

ثانيا-البعد: فهم وتفسير القرب الصوفي لا يكون إلا بمعرفة مقابله ونقيضه ألا وهو البعد.

تحقيق القرب الصوفي لا يكون إلا بالبعد عن ما يعيق أو يقطع مسار من يسلك في الطريق الصوفي في كل مقاماته وأحواله.

وبصفة عامة،السبب الذي يؤدي إلى البعد بدل من القرب عند الصوفية هو ابتعاد العبد عن الحق ومخالفته وهذا ما نجده في تعريف بن عربي الذي يعرف البعد بد: « الإقامة على المخالفة...». 1

ومن بين أسباب الابتعاد عن الحق:

- عدم أداء العبادات ( القرائض والنوافل...)
  - النفس ( بعدم مخالفتها)
  - الخلق ( الانغماس مع الناس ودنياهم ).

هذه الأسباب يوجزها القشيري في مصطلح أساسي يشير إلى البعد وهو مصطلح المدنس لله Le profane في تعريفه للبعد «فهو التدنس بمخالفته »<sup>2</sup> .

ومن هنا نستطيع أن نستنتج:

- أن القرب (الصوفي) هو مقدس.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الحميد صالح حمدان، بن عربي اصطلاحات الصوفية،  $^{0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> القشيري ، الرسالة القشيرية، ص80.

- والبعد هو مدنس.
- والمدنس هو كل ما هو دنيوي.
- والدنيوي في تحليل البعد عند الصوفية هو:

أ النفس الإنسانية.

ب الضمير العام

واستخدمنا لمفهوم النفس الإنسانية من منطلق أن النفس في التجربة الصوفية هي مقابل ونقيض القلب مصدر الوجدان والعرفان ومحرك الاتصال الروحي، وبالتالي هي تعتبر من أسباب البعد ومن عوائق الاتصال الروحي.

أما الضمير العام نقصد الضمير الجمعي المجتمعي أو بالتعبير الديني الخلق وليس بالضمير الجمعي الصوفي، لأن من خصائص السلوك الصوفي انتهاجهم للخلوة والعزلة في اتصالهم مع الحق وبعدهم عن الضمير العام يحقق هذا الهدف.

ومن هنا تكمن خصوصية الاتصال الروحي عند الصوفي بتوظيفه كلمة القرب المعبرة عن الحق بمعنى رمزي وكلمة البعد المعبرة عن الخلق(ونفسه).

ثالثا-الخلوة: ان اختيارنا لتحليل سلوك الخلوة في الحياة الصوفية لأنه سلوك ذو جانبين ففي ظاهره سلوك عملي وفي باطنه هو روحي، ومن هنا تكمن أهمية الاتصال في الخلوة في بعده العملي الطقسي وبعده الروحي الذوقي.

أ.الاتصال في الجانب العملي الطقسي للخلوة يظهر في البعد عن الخلق من خلال ممارسة الاستتار والإنفراد والتفرغ لمجاهدة النفس للتحضير للاتصال مع الحق بالنسبة للصوفية هناك الكثير من السلوكات التي تعيق الاتصال الروحي لذلك لجؤوا إلى ترويض النفس على الامتناع،والابتعاد عن الخلق من خلال الخلوة التي

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن منظور ، لسان العرب، ص1255.

مارسها ويمارسها أهل التصوف حتى الآن لذلك نجد الصوفي يتسم بالعزلة في أوقات معينة،ويختلي اجتماعيا في أماكن يحددها كل صوفي خارج أو داخل إقامته.

ووكان المقصود منها توفير الوقت للعبادة، والبعد عن شواغل الدنيا، وصيانة النفس عن تتبعها والتعمق بها $^1$  وهذه الخلوة هي كمية حسب عبد الحكيم حسان يشترك فيها المتدينين وأهل الطريق الصوفي، أما الخلوة الكيفية هي ميزة الصوفية والتي تنطوي تحتها الاتصال الروحي بهدف الوصول.

ب الاتصال في الجانب الروحي الذوقي للخلوة يكمن في الخلوة الصوفية التي «محادثة السر مع الحق حيث «ملك ولا أحد سواه» وهو نفس تعريف القشاني لحقيقة ومعنى الخلوة «محادثة السر مع الحق بحيث لا يرى غيره....» هذه المحادثة السرية هي جوهر الاتصال الروحي والذي يرمز في نفس الوقت إلى الوصول الروحي من خلال كلمة المحادثة التي تشير إلى حوار رمزي بين الصوفي والحق فالعزلة وسيلة حوار متفرد يتحدد فقط في طرفي الاتصال الروحي والذي يكون فيه الصوفي الفاعل يهدف إلى الإجابة وإلى الوصول فالعزلة الروحية «...فهي بمثابة الأجنحة التي تصعد بها النفس في عالم الملكوت وهي التي تعمل على شفافية النفس وتسهل اتصالها بعوالم المغيبات» 4.

فاتخاذ الصوفي الخلوة في سلوكه الصوفي قدوة بالرسول وبالتالي كبيان على شرعية التصوف من جهة،ومن جهة أخرى اتخاذها كسلوك عملي وحال مميز (مقارنة مع المتدينين)في بعدها الروحي والذوقي،لإدراك أهل التصوف مدى الأثر المطلق<sup>5</sup> الذي تحدثه على الجانب العملي (المجاهدة) وعلى الجانب الروحي في

<sup>.</sup> عبد الحكيم، حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الحميد صالح حمدان،بن عربي اصطلاحات الصوفية،ص19.

<sup>3</sup> القشاني، اصطلاحات الصوفية، ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد الحكيم حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي ص267.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفس المرجع والصفحة.

الاتصال الروحي كما قال الشعراني: «من أحكم معنى الخلوة صار الوجود له جلوة وصار يخاطب سر الحق تعالى» 1

فالخلوة إذن هي وسيلة انفصال واتصال وانفصال عن الخلق وشرور النفس بالاتصال بالعبادة ووسيلة اتصال فردي بمعنى اتصال سري لا يشهده إلا الفاعل الصوفي في وصالة مع الحق.

وما نستنتجه من التحليل الدلالي لأبعاد الاتصال في المصطلحات الصوفية المدروسة أن انتقاء الصوفية لها هو انتقاء وظيفي لأنها تحمل أبعاد اتصالية تفسر طبيعة الاتصال عند الصوفي "الإنسان الكامل" وهذه المصطلحات الحافلة بالأسرار والرموز بمثابة إشهار لغوي للتصوف واللغة الصوفية المتميزة عن المصطلحات الأخرى وبالتالي هذه المصطلحات التي تجمع بين الظاهر والباطن بين ما هو مقدس ودنيوي أنها أسست هوية التصوف.

نفسر هذه الهوية التي أضفتها الوظيفة الاتصالية للمصطلح الصوفي من مبدأين:

-مبدأ الوحدة: كما سبق وذكرنا إن الصوفية اتفقوا عبر الأقطار والعصور على نوع المصطلحات المستعملة في لغتهم الصوفية. هذا الإجماع الاصطلاحي أسس إلى توحيد النسق اللغوي وتوحيد قوم التصوف، فالمصطلح الصوفي "لفظ معين بين قوم معينين" حسب الجرجاني، يعني أن المصطلح الصوفي وحد الجماعة الصوفية وأضفى عليها هوية جماعة الإشارة لا عبارة جماعة الذوق والعرفان وجماعة الباطن لا الظاهر....هذا يؤكد أن " النص يوجد هويته بواسطة شفرته....».2

<sup>2</sup> عبد الله محمد الغذامي، الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، نظرية وتطبيق، المركز الثقافي العربي، ط6، الدار البيضاء 2006، ص14.

محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية 1الجزء الأول، 1

وشفرات التصوف اصطلاحاته في لغته التي تعبر عن هويته إذا كانت اللغة هي نسق من هوية الجماعات، فإن المصطلح الصوفي هو هوية لغة الجماعة الصوفية.

- مبدأ الاستمرارية: هذا الجهاز المفهوماتي المنفرد بمصطلحاته الإشارية والرمزية يتميز بقوة التوليد وقوة التأثير<sup>1</sup>، هذه الميزة التوليدية والثأثرية هي دلالة على استمرارية المصطلح الصوفي والجماعة الصوفية ضمن المنظومة المعرفية.

في الاخير نتساءل عن ابعاد الاتصال الاخرى في دلالات مصطلحات عناوين الكتابة الصوفية؟

146

<sup>1</sup> محمد مصطفى عزام، المصطلح الصوفي بين التجربة والتأويل.

# الفصل الرابع المتابة الصوفية [العنوان نموذجا] المعالي في عنبات الكتابة الصوفية [العنوان نموذجا]

ولت الدراسات السيميائية المعاصرة اهتماما لكل ما يتعلق ويحيط بالنص من عناوين ومقدمات وهوامش وإحالات وتنبيهات... باعتبارها تمثل المفاتيح المهمة للوصول في أعماق أي نص لفك كل ما يحمله من شرفات وغموض.

وقد ولت هذه الدراسات اهتماما خاصا بالعنوان باعتباره العتبة الرئيسية التي تفرض على الباحث أن يستنطقها قبل الدخول إلى أغواص أي نص.

ولأهمية العنوان في الكتابات الصوفية وتتمة لتحليل أبعاد الاتصال في المصطلحات الصوفية اخترنا كتابي الرسالة القشيرية، وإحياء علوم الدين للغزالي لتحليل أول عتباتهما وهو العنوان الذي يتصدر كتاب القشيري والغزالي لسببين:

أو لا-لأن الكثير من مصادر الصوفية تحمل عنوان الرسالة أو العلم خاصة بين القرن العاشر والسادس عشر ميلادي.

ثانيا-لان هذين الكتابين جاءا لتقريب التصوف العرفاني بالعلوم الشرعية البيانية بعد الانتقادات التي وجهت لتصوف وأهله خاصة أن كتاب إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي كان سببا في انتشار التصوف في الأندلس والمغرب الإسلامي مما يبين الدور الاتصالى الذي حققه هذا النص وصاحبه على المتلقى في البلاد الإسلامية.

## 1- البعد الاتصالى في عنوان كتاب الرسالة القشرية

كتاب الرسالة القشيرية. لأبي قاسم عبد الكريم بن هوازن القشيري النايسبوري، كان صوفيا ومدافعا عن التصوف في كتابه الرسالة القشيرية رغم أنه كان أشعريا إلا أن تصوفه على اشعريته 1.

-

الرسالة القشيرية في علم النصوف،أبي القاسم عبد الكريم بن هوزان النايسبوري،تحقيق وإعداد معروف رزيق وعلي عبد الحميد الخير-الطبعة2-دار الخير دمشق 1995 ص13.

كان اختيارنا على هذا الكتاب لأسباب اتصالية سنشرحها لاحقا من حيث العنوان.

ومضمون هذا الكتاب يتلخص في رسالة مفصلة يشرح فيها صاحب الكتاب التصوف أصوله ومصطلحاته ومدارجه وعلماءه حيث قسم هذه الرسالة إلى مدخل حدد فيه أصول التوحيد<sup>1</sup> وفصول تتكون من:

الفصل الأول: يشرح المصطلحات الصوفية.

الفصل الثاني: يشرح فيه المقامات ومدارج أرباب السلوك.

الفصل الثالث: حول الأصول والكرامات منها كرامات الأولياء الواردة في القرآن والسنة.

القصل الرابع: خاص بأعلام التصوف.

الرسالة القشيرية جاءت مدافعه على التصوف الذي عاصره صاحب الكتاب حيث قدم الأسباب التي دفعته لكتابة هذه الرسالة كانت كما يلي:

أ.هي رسالة وجهها القشيري إلى أعداء التصوف معتبرا أن عداءهم راجع لعدم الدراسة الحقيقية لأصول التصوف وغيرة على هذه الطريقة. «... غيرة لهذه الطريقة أن يذكر أهلها بسوء....» وللمخالفين لهذه الطريقة والمنكرين عليها»<sup>2</sup>

فكانت الرسالة رسالة موجهة إلى الذين أخطأوا في حق التصوف يعرفهم فيها على الجانب العملي و الروحي الذي لا يحيد عن الكتاب والسنة،،وكذلك

149

<sup>1</sup> حدد أصول التوحيد في : معرفة الله تعالى، الإيمان، الكفر، العرش، الحق سبحانه وتعالى.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرسالة القشرية ص19، ص37.

يعرفهم بنخبة وصفوة المجتمع الإسلامي بعد الرسل والأنبياء والمتمثلة في المتصوفة وأهل الولاية « لقد جعل الله هذه الطائفة صفوة أوليائه وفضلهم على كافة عباده» 1 مبرزا أهميتهم \* على المستوى الديني والدنيوي.

ب. رسالة موجهة أيضا إلى أهل التصوف بسبب الانحرافات التي مسته بفعل بعض ممارسات أتباع الطريقة التي أساءت للتصوف وأهله مفسرا هذا الانحراف إلى:

1. إهمال الجانب السلوكي<sup>2</sup> لبعض المتصوفة فوضح لهم حقيقة التصوف المجسدة في الإسلام والتي لا تزيد على ما في القرآن والسنة، مدللا ذلك أن الجانب السلوكي للتصوف سلكه الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه.

2. الابتعاد عن الدين والشرع وانتشار الطمع وزوال الورع $^3$  كلها ممارسات تبين انحراف المسلمين عن الدين والطريقة لذلك كتب هذه الرسالة خوفا من ضياع آداب التصوف وغيرة عليه وردا على منتقديه وشارحا لسالكيه.

فكانت بذلك الرسالة القشيرية جامعة ومكتملة الأهداف وعاكسته في نفس الوقت لواقع التصوف في القرن 10م.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرسالة القشرية ص36.

<sup>\*</sup> يتذكر سير الشيوخ التصوف في أدابهم وأخلاقهم ومعاملاتهم وعقائدهم وقلوبهم وكيفية ترقيتهم وتكون موريدي الطريقة بقوة نفس المرجع ص38.

الجانب السلوكي للتصوف الذي اتبعه الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه لم يتبعه السلف من تبعهم الذين تعاملوا في فروع الفقه فحسب رأيه فلو اتبعوه لما انقسم التصوف إلى مدرستين فقهية وكلامه أنظر: الرسالة القشيرية ص20.

<sup>3</sup>الجانب السلوكي للتصوف الذي اتبعه الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه لم يتبعه السلف من تبعهم الذين تعاملوا في فروع الفقه فحسب رأيه فلو اتبعوه لما انقسم النصوف إلى مدرستين فقهية وكلامه أنظر: الرسالة القشيرية ص38.

## قراءة اتصالية لدلالة عنوان الرسالة القشيرية:

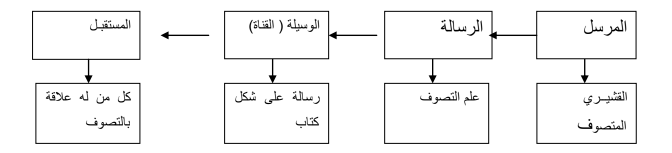
لاشك في أن الرسالة القشيرية يستشهد بها الكثير من المهتمين في حق التصوف والطريقة.

ونحاول في هذا الصدد القيام بقراءتها من جانب آخر باستخراج واستنطاق دلالتها الاتصالية مركزين على عنوانها فمن العنوان نستطيع القيام بقراءة اتصالية لهذا الكتاب وحتى مضمونه.

يتكون العنوان من ثلاث مصطلحات أساسية:

- 1. الرسالة
- 2 القشيرية
- 3. علم التصوف

بتطبيق عناصر العملية الاتصالية<sup>1</sup> المتعلقة بالاتصال الجماهيري على هذا العنوان فسنجد:



مخطط(6) العملية الاتصالية لكتاب الرسالة القشيرية

أ بدون تحديد أي نموذج من النماذج المختلفة لعملية الاتصال حيث قمنا بتطبيق العناصر التقليدية الأولى ومتمثلة في النموذج الخطي المباشر الذي يرى أن تلك العناصر هي: المرسل،الرسالة،والمستقبل،ولحضوره ظهرت عدة نماذج أخرى تطبق على حسب موضوع الدراسة.أنظر ميرفت الطرابيش،عبد العزيز السيد،نظريات الاتصال، دار النهضة العربية،القاهرة،ص26.

## أالمرسل

يسمى كذلك بالمصدر وفي نماذج أخرى من عناصر العملية الاتصالية بحارس البوابة - وفي هذا التحليل هو صاحب الكتاب الذي يعرف بنفسه فيه بقوله «كتبها الفقير إلى الله تعالى عبد الكريم بن هوزان القشيري، إلى جماعة الصوفية ببلدان الإسلام سنة437هـ1» المواقف لـ 1045م.

القشيري في هذه الفقرة يعرف بشخصه وبالمتلقي وكذلك يحدد المكان والزمان كلها عوامل أساسية في الاتصال.

وفي ما يخص شخصيته الصوفية والدينية والعلمية فقد كان القشيري أستاذا وشيخا و متكلما حافظا محدثا نحويا لغويا وأدبيا، كاتبا شاعرا, خطاطا,فارسا شجاعا ومتصوفا في الغالب وكان:

- فقيها شافعيا
- -إمام مجالس الإملاء.
- -إمام مجالس التذكير.

وذكر أنه كان لكلامه أثر بالغ على الناس وأيضا كان يتميز بحسن الموعظة.2

من كل هذه الصفات والمهام المعبرة عن سيرته الذاتية الدينية الصوفية والتعليمية نستنتج أن هذا المرسل أو المصدر كان يمتلك على أدوات التواصل وأساليب الإقناع الناجعة جعلت منه شخصا كريزماتيا تقليديا مؤثرا بالتعبير الفيبري (ماكس فيبر) والمتمثلة في الدين والتصوف واللغة زيادة على الشجاعة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرسالة القشرية ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرسالة القشيرية ص10.

ب.الرسالة القشيرية والمتمثل في علم التصوف الموجه إلى الصوفية وأعداء الصوفية،قدم هذا العلم الذي يعد في حد ذاته رجع صدى بالتعبير الاتصالي في شكل فصول حدد فيها حسب رأيه هذا العلم على الشكل الآتي:

- مدخل حول أصول التوحيد رابطا علاقتها بعلم التصوف مبينا أن التصوف لا يخرج عن نهج الكتاب والسنة.
- تعريف بطائفة الصوفية التي تمثل له صفوة المجتمع الإسلامي بالمعيار الدنيوي وصفوة الأولياء بالمعيار الإلهي بعد الرسل والأنبياء موضحا صفاتهم وفضائلهم.
- شرح مصطلحات الصوفية حيث يرى أن لكل طائفة من العلماء ألفاظا يستعملونها وينفردون بها،تكون معانيها غامضة بالنسبة إلى الأجانب عن الحقل الصوفي.2
- تعريف وتفسير مقامات ومدارج السالكين في الطريق الصوفي من القاعدة المريدية إلى الهرمية القطبية.
- تعريف وتأكيد الكرامات لدى الصوفية مدعما ذلك بأمثلة من القرآن والسنة المحمدية.
- وفي آخر فصل سرد لأمثلة من أعلام التصوف على رأسهم الجنيد الذي يسميه بسيد الطريقة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرسالة القشيرية ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرسالة القشيرية ص53.

تراتبية الفصول هذه ثؤتر على أنها مؤسسة على منطق هادف يتسم بالتدرج من العام إلى الخاص من التوحيد إلى تقديم نماذج من أعلام الصوفية لتأكيد أصحية هذا العلم (التصوف) في الإسلام.

وكذلك مواضيعه متعددة الوجهات موجهة إلى الصوفية وغير الصوفية وإلى المشكك بالصوفية.وبالتالي استعماله لكلمة العلم كانت في محلها وعاكسة لهذه الوجهات المختلفة الأقطاب وتأكيدا منه لموضوعيته في هذا الكتاب.

جـ المستقبـ ل: هو ضمني في العنوان وظاهر في المتن فالرسالة دائما توجه إلى مستقبل، والرسالة هذه موجهة إلى أهل الصوفية بهدف ترسيخها وبهدف توجيهها إلى الطريق الصوفي والى المشككين بها رادا على إساءتهم وإبطالهم لها ليعرفهم في هذه الرسالة بعلم التصوف المتوافق مع نهج القرآن والسنة « اعلموا رحمكم الله أن شيوخ هذه الطريقة بنوا قواعدهم على أصول صحيحة في التوحيد ،صانوا بها عقائدهم عن البدع....» 1

فشرحه لأصول التوحيد وتدليلها بسإتشهادات كثيرة ليبرهن أنه لا مجال للمعارضة لمؤيد السنة محمد صلى الله عليه وسلم<sup>2</sup>.

وبالتالي كانت هذه الرسالة موجهة إلى كل الذين لهم علاقة بالتصوف عن قرب أو بعد.

## د الوسيلة:

كتاب يقدمه على شكل رسالة مكتوبة, بصفة عامة هذا النوع من الرسائل يبقى من وسائل الاتصال الجماهيرية الأساسية المستخدمة إن كانت تقليدية (شكل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرسالة القشيرية ص 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرسالة القشيرية ص 49.

كتاب أو أي مكتوب) أو حديثه (شبكة العنكبوتية) زيادة على هذا فمصطلح الرسالة - هذا كتاب القشيري - من المفاهيم القاعدية في الاتصال.

والشيء الملفت للانتباه استخدام كلمة الرسالة بدلا من كلمة أخرى « فالرسالة بحث أو موضوع أو دراسة يكون ردا على سؤال أو حلا لمشكلة أو علاج لتساؤل $^1$ 

وعليه فالعنوان الرسالة القشريية في علم التصوف يشير إلى بعد اتصالي محظ، كأنها رسالة اتصالية إعلامية موجهة إلى كل المعنيين بالتصوف، هي رسالة أيضا للباحثين والناشرين الذين نسبوا الرسالة إلى مؤلفها وأطلقوا عليها اسم الرسالة القشيرية. 2

مع الإشارة أن للقشيري مثله مثل كل أهل الصوفية كان له نظم شعريا موجود في طبقات الشافعية الكبرى لتاج الدين السبكي الجزء الثالث ص243.

## 2- البعد الاتصالي في عنوان كتاب إحياء علوم الدين

كتاب لأبي حامد الغزالي<sup>3</sup> متصوف وعالم اشتهر في عصره بالعلم والتصوف وتزامن مع بداية انتشار التصوف الطرقي الذي وصل إلى بلاد المغرب وقد كان لهذا الكتاب أثرا كبيرا على أهل التصوف ومعارضيه، فكان له المرحب والمنتقد في نفس الوقت سمينا سيميولوجيا بقراءة اتصالية هذا الاثر برجع الصدى الإيجابي والسلبي سنتطرق إلى هذا العنصر بعد التعريف بهذا الكتاب.

الرسالة القشيرية ص 19. $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرسالة القشيرية ص 33

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الغزالي هو أبو حامد محمد بن محمد بن أحمد الغزالي الملقب بحجة الإسلام زين الدين الطلوسي ولد بطلوس 450هـ كان فقيها شافعيا سمي الغزالي، إما نسبة إلى غزالة من قرى طلوس أو لان والده كان غزال صوفا، درس الفقه وأخذ من العالم الجويني في نيسابور الذي تأثر به كثيرا، عمل مدرسا في المدرسة النظامية ببغداد ثم سلك طريق الزهد والتصوف انتقل إلى الشام ثم رجع إلى طلوس وصنف عدة كتب: إحياء علوم الدين، الاقتصاد في الاعتقاد، جواهر القرآن، مفصل \*\*\* انظر أبو حامد الغزالي -إحياء علوم الدين -تحقيق سيد عمر ان الجزء الأول، دار الحديث القاهرة، 2004.

## التعريف بكتاب إحياء علوم الدين:

يرى محقق الكتاب مستعينا برأي بدوي طبانة أنه كتاب يجمع بين ثلاث جوانب وعقليات<sup>1</sup>.

1. جانب شرعي: حول الفقه وأصوله معتمدا على القرآن وأحدايث الرسول وأقوال الصحابة والتابعين ومن مذاهب الأئمة وأقوال فقهاء وعلماء الشرع والحديث.

2. جانب فلسفي: مستخدما العقل والتعمق في فهم الكون والكتاب ودراسة تخضع لأحكام العقل والتفكير والمنطق.

3. جانب صوفي: بتأكيده أن الطريق الصوفي هو الطريق الصحيح للوصول إلى التقوى وإلى الله مستشهدا بعدة حكايات في الزهد والتوكل ونجد في طيات أجزاء الكتاب الكثير من الفصول المتعلقة بالتصوف مثل:

الذكر ،سماع،الشطح،الطريق،السفر،والأحوال إلى آخره من مصطلحات التصوف.

فكتاب الغزالي هذا يجمع بين عدة علوم وألفاظ العلم عنده هي خمسة: الفقه،العلم،التوحيد،التذكير والحكمة<sup>2</sup>.

وتتمثل هذه العلوم في علوم الشرع والعقيدة وأصولها وفي علوم التربية والأخلاق وفي علم التصوف ويظهر ذلك من خلال تقسيمه لهذا الكتاب الذي قسمه إلى أربعة أقسام « ولقد أسسته على أربع أرباع: ربع للعبادات\*،وربع للعادات\*،وربع للملكات\*\*\*

<sup>2</sup> أبو حامد الغزالي- إحياء علوم الدين-تحقيق السيد عمران الجزء الأول ص48.

 $<sup>^{1}</sup>$  نفس المرجع ص $^{0}$ .

<sup>\*</sup> ربع المعادات تشتمل على 10 كتب: العلم،قواعد العقائد،أسرار الطهارة وصلاة وزكاة وصيام والحج،وتلاوة القرآن والأذكار والدعوات،ترتيب الأوراد في الأوقات.

<sup>\*\*</sup> ربع العادات 10 كتب حول: أداب الأكل والنكاح والمكسب،الحلال وحارم،أداب الصحبة،العزلة،أداب السفر،أداب السماع والود،الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر،أخلاق النبوة.

<sup>\*\*\*\*</sup> ربع المهلكات 10 كتب حول: شرح عجائب القلب،رياضة النفس آفة الشهوتين : البطن والفرج، آفة السان، آفة الغضب، والحقد والجسد، نم الدنيا ذم المال، والبخل، نم الجان والرياء، الكبر والعجب، الغرور

<sup>\*\*\*\*</sup> ربع منجيات 10 كتب حول: التوبة،الصبر،والشكر،الخوف والرجاء الفقر والزهد،التوحيد والتوكل،المحبة والشوق،والرضا والنية والإخلاص الصدق،المراقبة والمحاسبة،التفكر وذكر الموت.

وقد ختم محقق هذا الكتاب (إحياء علوم الدين) بإضافة كتابين يرى أنهما لهما علاقة بكتاب الأحياء وهما:

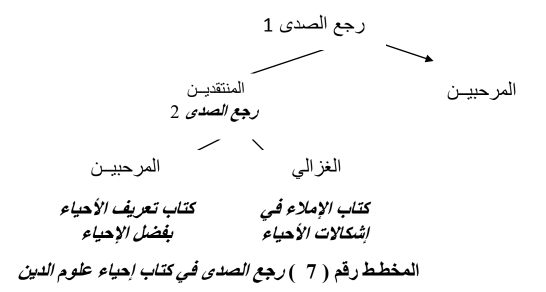
- كتاب الغزالي-الإملاء في إشكالات الإحياء يرد فيه على منتقدي كتاب إحياء علوم الدين.
- كتاب تعريف الأحياء بفضل الإحياء للعلامة محمد عبد القادر بن شيخ بن عبد الله العيدروس.

هذين الكتابين سنركز عليهما من خلال قراءة إتصالية لأنهما يعكسان أهمية الكتاب وصاحبه الذي لقب بحجة الإسلام دليل على المكانة الدينية التي وصل إليها في عصره وماتلاه،وعلى الأثر البالغ لعلومه وتصوفه وحتى المحققون في تصانيف الغزالي تحدثوا عن فضله للشريعة وللتصوف،وكذلك وجدنا فيه ربطا مع كتاب الرسالة القشيرية، فالقشيري كتب رسالته للرد على أعداء التصوف والغزالي كان عالم صوفي تعرضت كتاباته للنقد مثل كتاب إحياء علوم الدين فكتب في الدين والتصوف ورد على منتقديه إلى جانب رد مدافعين عن كتاب الإحياء.

## قراءة اتصالية لكتابي الإملاء وتعريف الأحياء:

سننصب قراءتنا الاتصالية على عنصر واحد منعناصر عملية الاتصال وهو رجع الصدى.

الغزالي (المرسل): → كتاب لإحياء علوم الدين (الرسالة) → المهتمين بالتصوف ومعاديه → المستقبل) → كتاب (الوسيلة).



نفس المرجع ص235-236.

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه الجزء 5 -235.

ومن هذا المخطط للعملية الاتصالية لكتاب إحياء علوم الدين اخترنا عنصرا واحدا والمتمثل في رجع الصدى الثاني الذي يمثل الرد الفعل الإيجابي المدافع عن هذا الكتاب بعد رد فعل سلبى لمنتقديه من خلال كتابى تعريف الأحياء وكتاب الإملاء.

أ. كتاب تعريف الأحياء بفضل الإحياء للشيخ العيدروس<sup>1</sup> من عنوان الكتاب يتبين أنه موجه إلى الأحياء رمزا إلى الناس وخاصة المنتقدين الذين هاجموا كتاب الغزالي.

فحسب العنوان جاء ليعرف أهمية كتاب إحياء علوم الدين وفضله إشارة إلى قصر علم المعارضين له والذي تضمن على حقائق تعمق فيها الغزالي والتي لم يتفطن إليها علماء آخرون² حيث أثنى صاحب تعريف الأحياء على كتاب الإحياء بلغة بليغة في المدح « فسما إلى سماء المعاني فلم يصطف من كواكبها إلا السيادة»3.

أما مضمون الكتاب فلا يعكس تماما العنوان ويظهر ذلك من المحاور الثلاثة التي تضمنها:

ا. شهادات من علماء  $^4$  ومتصوفة الذين أثنوا على كتاب إحياء علوم الدين ومنهم والده عبد الله العبدروس  $^5$ .

2. موجز عن أسباب انتقاد كتاب الإحياء ومؤلفه التي أرجعها إلى قصر الفهم والحسد والجهل وقلة الدين واصفا الطاعنين بعدة أوصاف، واستشهد بالعلماء الذين ردوا على الانتقادات التي وجهت لكتاب إحياء علوم الدين وكاتبه. 6

<sup>1</sup> محمد عبد القادر بن الشيخ بن عبد الله العيدروس،تعريف الأحياء بفضل الإحياء، في كتاب أبو حامد الغزالي- إحياء علوم الدين،تحقيق سعد عمران،الجزء 6،دار الحديث القاهرة 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص236.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ص 236.

<sup>4</sup> العالم إسماعيل بن محمد الحضر مي الذي صنف الغزالي في المرتبة الثالثة بعد الرسول و الشافعي، شهادة النووي والفقيه سعد بن علي بن أبي هريرة الإسفر انبي وأبو الفضل العراقي ، وعبد الغفار الفارسي، وأبي الحسن الشاذلي، وثناء علماء المالكية في علوم الغزالي، وأبي بكر بن الشيخ عبد الرحمان السقا نفس المرجع ص 237-239.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> كان والده متعلقا بكتاب الإحياء إلى درجة الحفظ والذي كان له الفضل في نسخ كتاب إحياء علوم الدين إلى نسخ كثيرة، وثناءه جسده في كتاب الجوهر المتلالي من كلام الشيخ عبد الله في المغزالي ص240.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> نفس المرجع ص242-243.

3. جاء المحور الثالث في هذا الكتاب على شكل خاتمة تطرق فيها عن ترجمة المصنف بتعريف شخصية الغزالي العلمية والدينية والأخلاقية وكذلك عن كراماته وتصوفه مستشهدا بشهادات العلماء والمتصوفة فيه. 1

وكذلك تحدث عن أسباب سلوك الغزالي إلى الطريق الصوفي مستندا إلى كتاب الغزالي " المنقذ من الضلال" الذي يشرح فيه الغزالي تصوفه بعدما تعمق في العلوم ( علوم الدين والكلام ) والمعارف والقضايا التي عاصرها ودرس المذاهب والفرق المتباينة وجد فيها الطريقة المثلى للوصول إلى اليقين وإلى الله « إن

الصوفية هم السالكون لطريق الله خاصة وأن سيرتهم أحسن سير وطريقتهم أصوب الطرق وأخلاقهم أزكى الأخلاق $^2$ 

كما ذكرنا سابقا فالمحاور الثلاثة لمضمون الكتاب لا تعكس عنوانه تعريف الأحياء بفضل الإحياء فلم يشرحه ولم يقدم إجابات للتساؤلات والانتقادات التي وجهت لهذا الكتاب إحياء علوم الدين فمضمون الكتاب هو حماسي دفاعي جاء ليبين ولاء وحب هذا الشيخ للغزالي وكتابه.

## ب. كتاب الإملاء في إشكالات الإحياء للغزالي:

كتاب رد فيه الغزالي على المنكرين والمعارضين لكتابه إحياء علوم الدين وعنوان الكتاب يبين ذلك.

« كتاب الإملاء في إشكالات ألإحياء يقدم فيه المعنى الدقيق لحقيقة كتاب الإحياء الذي واجه انتقادات كثيرة ويرجع أسباب هذه الإشكالات التي خلفها كتاب الإحياء إلى قصر فهم وعلم وجهل وحسد واعتبرها إشكالات كاذبة غير قائمة على حجج صادقة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المرجع ص 243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص248.

الأوتاد  $\ll$  لم ينالوا أحوال النقباء ومراتب النجباء وخصوصية البدلاء وكرامة الأوتاد وقوائد الأقطاب $^1$ 

حيث أجاب الغزالي على التساؤلات المتعلقة بالتوحيد و أقسامه والنبوة، وحول الفهم المحسوس والفهم الرباني وعن معنى الطريق $^2$  وجاءت إجاباته على هذه الاشكالات في أقسام الكتاب كالتالى:

مقدمة: بين فيها مصطلحات انفرد بها أهل الطريق والتي لا يفهمها أهل القصور شارحا معناها ومقاصدها عند أهلها مثل السفر ،الطريق،الحال،الشطح...الخ<sup>3</sup>. ونلاحظ هنا أن اغلب المصطلحات هذه لها أبعاد اتصالية في جانبها الروحي ،الاجتماعي،والسيكولوجي...

القاعدة: حيث تطرق إلى صلب الموضوع والمتمثل في العلوم والمقاصد وربطها بالأقوال والأعمال والأحوال.

وصية : كخاتمة يوصي فيها كل قارئ أو مطلع أن لا يحكم على ظاهر الكلام مثلما فعل منتقديه خاصة إذا كان كلام عارف أو العالم. 4

« إذا نظرت في كلام أحد من الناس من قد شهر بالعلم وفلا ننظره بازدراء » والحكم على الظاهر بدون معرفة الباطن باطل بالنسبة للغزالي محبذا أن يكون كل نظر من أبواب الترحيب.

فهذه الوصية تدخل في تعليم كيفية الحوار والاتصال والتواصل، فقدم القواعد التي تساعد على فتح الاتصال وليس غلقه مستخدما الغزالي هنا أحد الرهانات النفسية والاجتماعية للاتصال وهو رهان العلاقة الذي يعتمد على فتح العلاقة منذ البداية مع وجود نية بناء علاقة لانجاح الاتصال بين طرفى العلاقة هي قاعدة تنقص من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المرجع ص253.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص254

<sup>3</sup> نفس المرجع ص255

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفس المرجع ص260.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفس المرجع ص260.

النزاعات والتصادمات و تمثل حذرا ابستيمولوجيا من الأفكار والأحكام المسبقة في وجهات النظر المختلفة.

وما نستنتجه من هذين الردين اللذين يمثلان رجع الصدى في العملية الاتصالية لكتاب إحياء علوم الدين أنه ورغم التلاسنات والاحتدامات والصراعات التي

وصلت إلى حد المقاضاة بين أهل الصوفية ونظائرهم الفقهاء في المشرق الإسلامي إلا أن الردود كانت أغلبها مؤسسة على وسيلة اتصال وإعلام دائمة هي الكتاب.

لهذا السبب اخترنا نموذج الكتابات الصوفية من المشرق الإسلامي التي تميزت بالصراع بين المختلفين في قضايا الفقه والدين مقارنة مع التصوف في بلاد المغرب \* « العارفين القائمين به السالكين فيه لم ينشأ بينهم وبين الفقهاء ذلك الصراع المشهور الذي احتدم في المشرق \* بينما في بلدان المغرب « كانت هناك معايشة سلمية بين التصوف والعلوم العقلية والدر اسات الفقهية في شمال إفريقيا \*.

فالاختلافات والإشكالات الدينية دفعت المختلفين في المشرق وحتى في المغرب إلى الاجتهاد والإنتاج ولدت منظومة في التصوف الإسلامي باتجاهاته المتقاطبة عكس ما تعيشه المعرفة الإسلامية الحالية فرغم انفتاحها على الاتجاهات الفكرية المتعددة إلا إنها تعاني من عوائق ابستيمولوجية كثيرة ضمن المعرفة العلمية أو الفلسفية.

<sup>\*</sup> عدى التصوف النظري الفلسفي عند ابن العربي،بن عريف وابن السبعين في القرن 9،8،7 هـ فقد تميز التصوف في البلدان المغاربية بتصوف عملي نتج عنه طرق صوفية متعددة وزوايا غطت كل هذه البلدان ومنها الجزائر والتي سيأتي الحديث عنها في الفصول القادمة.

<sup>1</sup> يحي هويدي ، تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الأفريقية، الجزء الأول في الشمال الأفريقي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة 1965 ص297.

<sup>2</sup> يحي هويدي، تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الأفريقية، الجزء الأول في الشمال الأفريقي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة 1965 ص297.

وفي الأخير نقول أن المصطلح الصوفي ومبتدعه ظل و سيظل محور تساؤلات معرفية وممارساتية متواصلة،وهذا يدل على أنه ( المصطلح والكتابة الصوفية) عملا مفتوحا «فالعمل المفتوح عمل معطاء....»

بالرغم من هذه الرمزية التي يتحلى بها المصطلح الصوفي والتي تحيل إلى الغموض، لكن لغة الإشارة هذه، هي التي أسست إلى علم العرفان-أساس كل علم

مفاهيمه - ومن جهة أخرى أضفت الهوية على جماعة التصوف وعلى كتاباتهم المختلفة:

الشارحة، السردية، النثرية، المختلطة وعلى رأسها الكتابة الشعرية فما هي أبعاد الاتصال في الشعر الصوفي؟

162

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الله محمد الغذامي، الخطيئة والتكفير، ص113.

# الباب الثالث أبعاد الاتصال في الشعر الصوفي

# الفصل الخامس المنال في بنيوية الشعر الصوفي الباقوية مثالا أبعال المنال في بنيوية الشعر الصوفي الباقوية مثالا

انطلاقا من نشأة الإسلام في البيئة العربية البيئة التي تتميز بخاصيتها الشعرية الخالصة مقارنة مع باقي البيئات الحضارية الأخرى، نستطيع آن نفسر النشأة الإسلامية للتصوف وذلك لارتباط التصوف بالشعر.

فلا يمكن الحديث عن التصوف بدون الشعر، فقد اتخذ التصوف من الشعر قاعدة معرفية ووسيلة اتصالية وتواصلية لدرجة لا يمكن تصور تصوف بدون شعر إنني لا يصعب على تصور الإسلام بدون صوفية وقد يصير من الأصعب تصور الصوفية بدون شعر»<sup>1</sup>.

وإذا تسائلنا لماذا هذا الالتصاق والارتباط بين التصوف الإسلامي والشعر نجيب حسب منظورنا إلى:

أن المجتمع العربي الذي كان المهد الذي نشأ فيه الإسلام كان مجتمع الشعر فالعربي يولد شاعرا وهويته هي شعره « آن العربي يتماهى مع شعره إنه شاعر ».2

فإذا كان ثمة شعور تفوق العرب على حضارات أخرى كان تفوقا شعريا لقدم الشعر عند العرب<sup>3</sup>، وللغة العرب ( العربية) المتميزة بشعرها ونثرها وكذلك بالجمالية والشعرية الأسلوبية المؤثرة على المتلقى.

إضافة إلى مكانة الشعر الجاهلي في المجتمع العربي والذي يعد مرجعا أساسيا للحياة الاجتماعية لهذا المجتمع، زد على ذلك فالشعر الجاهلي يمثل منبرا إعلاميا للمجتمع الجاهلي وخير مثال على ذلك سوق عكاظ الذي كانت تذاع فيه الأخبار وتطرح وتناقش فيه كل القضايا المجتمعية « والإسلام قد اتخذ من الفن سلاحا

165

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد عزب،الحب والخمر من الشعر الدنيوي إلى الشعر الصوفي،دراسته نقدية تطليلية،هلا،الجيزة،2005 ص7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> طاهر لبيب، سوسيولوجيا الغزل العربي الشعر العذري نموذجا، ترجمة مصطفى المسناوي، دار الطليعة ط2 بيروت 1988 ص48.

<sup>3</sup> المرجع السابق ص44.

من أسلحة دعوته، فالشعر كان بمثابة الصحافة والإذاعة في وقتنا $^1$  وكذلك بالنسبة للتصوف فهو أداة اتصال فعالة مثلما سنشرحه في الفصول القادمة.

وأخيرا هناك من يعتبر أن الشعر العذري في الحب والغزل وكذلك شعر الخمريات هما الأرضية والنموذج الذي تأسس عليهما الشعر الصوفي وقد لجأ المتصوفة إلى هذا الأسلوب الإنساني خشية على معانيهم أن تضيع عند غير أهلها ممن لا يفهمونها... أو أنهم لجأوا إلى هذه الأساليب لأنهم لم يجدوا وسيلة لشرح معانيهم وتقريبها إلى الأذهان خيرا منها»2.

# 1- تعريف الشعر الصوفي وشعر الياقوتة

كما ذكرنا سالفا من مميزات النشأة الإسلامية للتصوف ارتباط التصوف بالشعر انطلاقا أن الشعر يعد ركنا أساسيا في حضارة العرب الثقافية ومصدر تفوقها الأدبي مقارنة مع شعوب أخرى والشعر الصوفي أضاف للشعر العربي تفوقا آخر في البلاغة والبيان « وقارئ الأدب الصوفي يتجلى له بوضوح مدى تفوق الصوفية في عالم البيان»  $^{8}$  مما أدى إلى ريادة الشعر الصوفي وشعرائه « لا يستطيع أن ينكر كم كانت القصيدة الصوفية قصيدة ريادية وكم كان المتصوفة رواد حقيقيين»  $^{4}$  سنستدل بقصيدة الياقوتة مثالا على ذلك.

## 1-1 تعريف الشعر الصوفي وخصائصه

وكانت بداية الأولى لظهور الشعر الصوفي مع القرن الأول للهجرة وخاصة مع نهايته، لأن بدايته التي تزامت مع ظهور الإسلام شهد فيه الشعر ركودا وضعفا

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الحكيم حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي ص88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص289.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد الحكيم حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي ص26

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ص14.

« لأن خطأ تسرب إلى أذهان العامة من فهم بعض النصوص التي تناولت الشعر فهما خاطئا» 1.

فهم يحرم الشعر إلا أن الإسلام جاء ليغير مفهومه الذي كان سائدا في الجاهلية « وهذا المفهوم الجديد كان بداية ظهور الشعر الإسلامي.

أما نهاية القرن الأول الهجري فقد شهدا الشعر فيها نهضة وأخذ صبغة الحياة الإسلامية ومنها « نشأ شعر التدين » تلبية للمجتمع الجديد شعر قام على الوعظ والأخلاق والحكمة الدينية  $^2$  « ولأول مرة في تاريخ الشعر العربي يقوم على التعبير عن الحياة الروحية فن شعري » $^3$ .

في القرن الثاني للهجرة 7م تطور شعر التدين وسار في طريق الروحانية واكتسى بمعاني شمولية للزهد و من بين شعراء هذه الفترة أبي العتاهية الذي لم يدخل في الصوفية إلا أنه كان الشاعر الذي انفرد بغزارة الشعر الزهدي الذي تأثر به شعراء التصوف القرن الثالث هجري وكان كذلك عاملا أساسيا في نشر الشعر الزهدي بين عامة الناس وخاصتهم 4، لتواصل شعراء الزهد مع أفراد المجتمع بمختلف فئاتهم بما فيهم الشعراء « انتشار المعاني الزهدية على ألسنة الشعراء بصفة عامة نتيجة الاتصال بين الزهاد والحياة العامة لذلك العهد، فأصبح الشعر الزهدي فنا مشتركا بين الزاهدين وغيرهم من الشعراء» 5.

وجاء القرن الثالث هجري ليؤسس وبصفة واضحة للشعر الصوفي الممتد من شعر التدين والشعر الزهدي، شعر ظهر مع نشأة الاتجاه الصوفي في الشعر العربي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ص168.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص168.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ص.168

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ص229.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>المرجع نفسه ص230.

شعر صور مبادئ الصوفية ونظامهم وآرائهم<sup>1</sup>،هؤلاء الصوفية أخذوا مكانة وتميزا في الحياة الاجتماعية والدينية بسبب التطورات والتغيرات التي طرأت على المجتمع الإسلامي في هذا القرن وبعده.<sup>2</sup>،ومن أشهر شعراء الصوفية لهذه الحقبة أبن فارض والحلاج والسهروردي.

إذن القرن الثالث للهجرة بظروفه ومستجداته شهد نشأة الشعر الصوفي بالسمة الصوفية مع ظهور التصوف مما يبين أن التصوف كان له الفضل في إنتاج هذا الغرض الشعري فالظروف الدينية والاجتماعية والسياسية والثقافية الحاصلة ساهمت في إنتاج هذا الطابع الشعري الجديد على الشعر العربي، مما يدل على أن « الأغراض الشعرية هي نتاج حضاري كما هي نتاج تتوجه تحت عامل التأثير أو الحساسية الجديدة بلغة العصر النابع من قلب الحدث الثقافي والسياسي والاجتماعي والديني» و زيادة على ذلك فالأغراض الشعرية ظهورها كان متزامنا مع كل تطور حضاري شهده المجتمع العربي عبر مراحله التاريخية\* دليل على أن حضارة فاعلة هي مؤثرة على كل عمل إبداعي، والثقافة الصوفية كانت متميزة في القرن الثالث هجري والقرون التي تلته حيث أصبح التصوف سلطة مجتمعية أسست إلى أقاليم بنظام صوفي كانت الزوايا مؤسساته الاجتماعية والسياسية والدينية والثقافية...والتاريخ الصوفي الإسلامي يثبت ذلك ف< تغيير المفاهيم لا يتحقق إلا بسلطة ثقافية سائدة وأن سلطة الزوايا استطاعت أن توجه وجهتها نحو دور الكلمة في الإصلاح التربوي المنشود، وفق إيديولوجية فكرية يعد التصوف أهم أركانها» 4.

ودراسة أحمد الطريبق للأديب الصوفي أحمد بن عبد القادر التستاوتي« كبرهان على أن الخطاب الصوفي أخذ استقلاليته الأدبية على يد أدباء وشعراء

 $<sup>^{1}</sup>$ المرجع نفسه ص $^{265}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وقد ساعد التطور الذي سارت فيه حياة المجتمعات الإسلامية أنذاك على تميز بدأ يظهر بين الحياة الدينية والحياة العامة وأخذ يزداد على الأيام حتى ظهر العباد في مظهر يغاير الطابع الذي كان يطبع الحياة العامة...انتهى بهم الأمر إلى تنظيم الخلوة وترتيب القواعد لها على أيدي صوفية منذ ابتداء القرن الثالث هجري وبعده المرجع نفسه ص267.

<sup>3</sup> أحمد الطريبق أحمد،الخطاب الصوفي الأدب المغربي على عهد السلطان المولى إسماعيل ( الرسائل والشعر) الجزء2،دار نشر سليتي إخوان طنجة 2008ص2008.

<sup>4</sup> شعر التدين، الزهدي، التصوف، المديح، الفتوحات.....

تخرجوا من الزوايا الصوفية ... وتشربوا المعين الروحاني فتغلغل في نفوسهم وأذواقهم ثم انعكس جليا في كتاباتهم 1.

مما يبين مرة أخرى ارتباط التصوف بالشعر باستخدام الصوفية للشعر أكثر مما من نوع أدبي آخر من منطلق أن « الصوفية يتواجدون على الشعر أكثر مما يتواجدون على القرآن» لخصائص الشعر التأثيرية،وكذلك لارتباط الشعر بالتصوف،فالتصوف آخذ به العديد من العلماء والأدباء والشعراء وأبدعوا قصائد ومنظومات زاخرة بالمعاني،متنوعة القوافي طافقة بالسمو الروحي والوجد الصوفي» أو التجربة الشعرية للإفزاني تثبت « إن التصوف لديه أمتزج بالشعر والشعر أتخذ بالتصوف حتى إنهما وجهان لعملية واحدة».  $^4$ 

### -الخصائص

كل هذا يجعلنا نستنتج أن الشعر الصوفي (وشعرائه) يتميز بريادة بيانية وروحانية ظل محافظا عليها ولحد الآن،لخصائص اختص بها الخطاب الصوفي بصفة عامة والشعر الصوفي بصفة خاصة،تتأسس هذه الخصائص حسب احمد الطربيق على قواعد أساسية متجانسة: «1.التجربة الصوفية 2.التعبير عن هذه التجربة، اللغة الخاصة بكل خطاب صوفي». 5

فالتجربة الصوفية التي عاشها الصوفي في شعره الروحي بين المقام والحال لا يعيشها « لتظل فيه صامتة وحبيسة الذات الهائمة وهو إن لم يعبر عنها داخل التجربة لاستحالة ذلك،فإنه يستبطئ الزمن حتى تهدأ فيه اللوامع والطوالع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ص698.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الحكيم حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي ص92.

<sup>3</sup> عبد الحي بن محمد السعيدي الشعر والتصوف عند شعراء المغرب الطاهر بن الغفراني مثلا 1284-1374هـ مناهل العدد 82-83 السنة 2008 ص315.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ص316.

<sup>5</sup> أحمد الطريبق أحمد، الخطاب الصوفي الأدب المغربي على عهد المولى إسماعيل ، الجزء الأول، ص21.

واللوائح...ليستقبل زمن الواردات فيسجلها بلغة الإشارة والدلالات الرمزية فجل رجال الصوفية الذين عرفهم التاريخ الإسلامي سجلوا تجربتهم الصوفية في منظومات شعرية أو أدبية أخرى.

التعبير عن هذه التجربة عند الصوفية يتميز باستعمالهم الأسلوب العاطفي الوجداني والفكري التأملي متخذين المنظومات الشعرية والأدبية الأخرى من نثر رسائل ومناقب وسائل يعبرون فيها عن تجربتهم الصوفية والأمثلة وما خلفه الصوفية عن تجربتهم الصوفية لا تحصى ولا تعد.

اللغة الصوفية لها مصطلحاتها ومعجمها الخاص بها، ورمزية اختصت بها عن باقي اللغات الأدبية الأخرى « لقد أستعمل الصوفية لغة خاصة في التعبير عن مواجيدهم عن لغة التصوف الإسلامي...فقد كان الصوفية مصطلحهم الصوفي».

واستعمالهم لهذه اللغة الخاصة بهم كونهم شعروا «بنسبية اللغة التي يمكن لها احتواء ما يمكن احتواءه من الأشواق والمواجيد» $^{3}$ .

لذلك لجؤوا إلى الإشارة بدل العبارة،وحسب أبي الغزيم« عن العبارة لاتفي ببيان تذوق النفس منها على قدر ما وهبها الله إذ العبارة لا تكشف الحقيقة » 4 فكان استخدام الصوفية لهذه اللغة الإشارية المبنية على الرمز والخيال والإيماء والتعقيد حسب بن بربكة.

واغلب الدارسون للتراث الصوفي « يجمعون على أن وراء هذه اللغة الإشارية مقاصد وغايات». 5

محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية المدخل إلى التصوف الإسلامي جزء 9 ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ص22.

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد الطريبق أحمد،الخطاب الصوفي في الأدب المغربي،الجزء الأول، $^{2}$ 

<sup>4</sup> محمد بن بريكة، موسوعة الطريق الصوفية الجزء 9 ص61.

<sup>5</sup> أحمد الطريبق أحمد،الخطاب الصوفى في الأدب المغربي،الجزء الأول،ص23.

من مقاصد استخدام الصوفية للإشارة و الرمز تقريب الفهم للصوفيةأنفسهم لإبقاء على أسرارهم فهم يستعملون ألفاظا في ما بينهم, قصدوا الكشف عن معانيهم لأنفسهم والإجمال والستر على من باينهم في طريقتهم لتكون معاني ألفاظهم مشتبهة على الأجانب من غير الصوفية $^2$  اتفق الصوفية على مصطلحات انتجوها لستر أسرارهم الربانية، و مآثر الصوفية المعبرة عن تجاربهم الصوفية تتحدث عن ذلك ( سنجد هذا أيضا في القصيدة الصوفية التي سنقوم بدر استها لاحقا).

إضافة إلى ذلك هناك من استنتج أن الاصطلاح الصوفي المبني على الإشارة ناتج « عن عظمة الحقائق الذوقية الواصلة إلى العبد من الحق سبحانه» 3، وكذلك ناتج عن عبقرية أدبية في علم البيان والإشارة ومن المقاصد الأخرى من استعمال الإشارة

والرمز في اللغة الصوفية مقاصد فنية ومعرفية جعلت من الخطاب الصوفي يسمو على الخطابات الأخرى. 4

ويعتبر الشعر الصوفي جزءا مهما من اللغة الصوفية وخطابها،فهو لغة رامزة للتجربة الصوفية يتميز مثل كل أدب صوفي بخرقه لقانون اللغة العادية ومنه اكتسب صفته الإبداعية،شعر يتكون من معجم ومصطلح وتركيب وإيقاع وأساليب تحمل دلالة رمزية وتشير إلى أحوال ومقامات التجربة ألاشعار الصوفية من ألوان الشعر العربي « اذ هي امتازت بالرمز والمصطلح واستخدام أسلوب معين يتضمن تلك المعاني الخاصة بالمتصوفة «أتتطلب معرفة للعالم الصوفي لكشفها والشعر الصوفي بألفاظه ومصطلحاته الرمزية المعبرة عن الحب الإلهي.

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد بن بريكة،المرجع السابق ص59.

<sup>2</sup>أحمد الطريبق أحمد،المرجع السابق ص23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد الطريبق أحمد، المرجع السابق ص23.

<sup>4</sup> محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية، الجزء 9ص59.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>عبد الوهاب فيلالي " ظاهرة اللذة في اللغة عند الصوفية أصول وتجليات وبواعث " المناهل العدد 82-83 سنة2007 ص286-287.

<sup>6</sup> عبد الحكيم حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي ص92.

# -أنواع الشعر الصوفي

كما أسلفنا يبقى الشعر الجاهلي وشعر صدر الإسلام مصدرا للشعر الصوفي مع الإشارة أن هناك إشكالية في علاقة شعر الحب والخمر الإنساني بشعر الحب والخمر الصوفي، فهناك من يؤكد العلاقة بينهما ورأي ثاني يجمع ويفرق بينهما في نفس الوقت (شعر الحب والخمر).

# أ- شعر الحب الصوفي\*:1

سيرورة الشعر من العصر الجاهلي والإسلامي ثم الصوفي يرسمها شعر الحب الصوفي الذي يمتد من شعر أمرؤ القيس وطرفة ابن العبد وعمرو بن كلثوم ثم زهير أبن أبي سلمى وصولا إلى شعر ابن فارض والحلاج وابن العربي.

وهناك من يربط علاقة الشعر الجاهلي بشعر الحب الإلهي الصوفي في الكثير من صور الحب التي رسمت في شعرهم عن المرأة ثم تطور هذا الحب بتطور الشعر في الإسلام وصولا إلى الحب الصوفي برمزيته وبيانه المميز عن باقي الأغراض الشعرية الأخرى.

من حيث الفاعلين أو المنتجين للشعر الحب الصوفي هناك من ينسب هذا الشعر إلى « شهيدة العشق الإلهي رابعة العدوية»بشعرها الحاوي لمفردات الحب

التي Y تختلف عن مفردات الحب الإنساني ثم تلاها الجنيد الذي تميز شعره بتعمقه العشقي و الى ابن فارض في فرطه لحب الله وتحيره الشديد فيه مثله مثل شعر ابن العربي. 4

<sup>\*</sup> محمد عزب،الحب والخمر من الشعر الدنيوي إلى الشعر الصوفي ص9.

 $<sup>^{1}</sup>$  هناك من يسميه بشعر الحب الإلهي وشعر الغزل الصوفي.

الحديث عن المرأة ورحيلها عند الجاهلين كان يرافقه حديث ذو ملامح أخرى منها الوقوف على الأطلال...وكان يتضمن في داخله موقفا من المرآة والحب هو موقف الحنين واسترجاع صورة يوم الرحيل ثم وصف معالم دروب السفر من وديان وجبال وقمم وسهول وسفوح وبطاح ونباتات وحيوانات...غن هذه اللوحات تعود للظهور بشكل جميل ودقيق وبحس وشعور عميقين عند مطالع قصائد سلطان العاشقين عمر بن الخطاب فارض والشيخ الأكبر محي الدين بن العربي المرجع نفسه ص20.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ص44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ص47.

نستنتج من هذا أن هناك تدرج في شعر الحب الصوفي، يؤكده تطور هذا الغرض من ناحية المضمون، إضافة لما قدمه الشعر العذري في ظهور شعر الحب

الصوفي، ففي بداية ظهور الإسلام كان الحب الإلهي "حبا نفعيا" وغبة في الثواب وخوفا من العقاب، وفي القرن الثاني هجري استعمل الحب بمعنى الرضا والتسليم واستخدمت لفظة الحب بدل من العشق، وفي أو اخر القرن الثاني تطورت الحياة الروحية بالتعمق في أغوار النفس وارتبطت لفظة الحب بالمعرفة وأصبح الحب يطلق على الحب الإلهي الذي انتشر لدى صوفية القرن الثالث هجري  $^{8}$ , وصوفية القرون المتتالية.

الحب عن الصوفية ليس مجرد شعورا اتجاه المحبوب وإنما هو حال من أحوال الصوفية وأساس أحوالهم ومقاماتهم حب معبرا عنه شعريا بأساليب صريحة ومرموزة  $^{5}$  نتناول معاني روحية ورمزية للحب والعشق والوجد والإتحاد  $^{6}$  ....إلى غير ذلك من الألفاظ والمصطلحات الخاصة بالحب الصوفي.

## ب-شعر الخمر الصوفى:

مثلما كان يسمو شعر الحب بالمشاعر والوجدان بسبب الظروف المجتمعية التي اتسمت باتساع العيش والشهوات والترف<sup>7</sup> كذلك كان الأمر بالنسبة للخمر، فالخمر الأموي والعباسي «لم تعد شرابا مسكرا للترويح عن النفس يتخفى بها شاربها ويتستر خشية العقاب الديني أو اللوم الاجتماعي كما كانت في

الشعراء العذريين مجموعة من ذوي العفة الدينية أكثر الشعراء إمثثالية والدليل كما يقال هو أنهم يتغنون بحب قصىي ويبتعدون عن تحقيق مآثر جنسية محظورة» طاهر لبيب،سوسيولوجيا الغزل العربي الشعر العذري نموذجا،ص6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الحكيم حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي ص279.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ص280.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ص287.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ص321.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه ص47.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> محمد عزب ،الحب في الشعر الدنيوي إلى الشعر الصوفي ص 29.

صدر الإسلام» فالخمر في أواخر العصر الأموي وخلال العصر العباسي\* سمت وانتقلت

إلى بلاط الخلفاء والوزراء في حواضر الإسلام في بغداد وقرطبة...وصار لها جلساؤها وشاربيها.<sup>2</sup>

ازدهر شعر الخمر في العصر العباسي ازدهارا كبيرا مثل شعر أبي نواس في خمرياته تزامنا مع ازدهار الحضارة العربية الإسلامية في جميع مجالاتها ، مثلما مهد الشعر العذري ظهور شعر الغزل الصوفي (أو الحب الصوفي) حدث مثل ذلك مع شعر الخمر،حيث استخدم الصوفية الألفاظ ذاتها التي استخدمها شعراء الجاهلية وخاصة شعراء الخمر الأموية والعباسية نذكر من هذه الألفاظ : الشرب،السكر،الكأس،الساقي ،الدنان.<sup>3</sup>

من هذه الكلمات يظهر أن هناك تداخل بين المفردات إلا أن المعاني والأغراض مختلفة تماما توجد في شعر ابن فارض وشعر أبي نواس كمثال على ذلك.

إلى جانب لفظة الصحو والغيبة والنشوة، تعتبر كلمة السكر من أهم مصطلحات الخمر الصوفية « و كثرة استعمال الصوفية لكلمة السكر أخرجتها عن أن تكون رمزا إلى دائرة المصطلحات الفنية الخاصة بالتصوف، لذا أثبتوها ضمن هذه المصطلحات وشرحوا حقيقتها وبينوا الفرق بينها وبين الغيبة »<sup>5</sup>

من شعر الحب والخمر الصوفي يتبين لنا ما يلي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ص34.

<sup>\*</sup> يقال أن الغرب قد أخذ عن عرب الشام وبغداد كثير من آداب الشراب والمجالسة المرجع نفسه ص35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص35.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ص 77.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ص77.

<sup>5</sup> عبد الحكيم حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي ص308.

- الرمزية في الشعر الصوفي تمتد من عنصريين أساسيتين دنيويين هما الحب أو الغزل الإنساني، والخمريات وعالمها.

- الخمر هو رمز من رمزية الحب الصوفي هذا الآخر الذي يحوي لوحة فسيفسائية من الرموز الصوفية،انطلاقا من أن الخمر الصوفي وليد الحب الصوفي،فالصوفية من حبهم الإلهي» تكلموا عن كؤوس الحب المترعة وسكرهم بهذه الكؤوس»1.

وكل هذا يجعلنا نستنتج أن الشعر الصوفي يمثل اللغة الصوفية التي أحدثت ثورة لغوية في اللغة العربية وفي التاريخ العربي حسب تعبير عبد الحكيم حسان، ثورة على مستوى البيان والكلمات والحروف.

وبما أن الشعر وخاصة الشعر الصوفي هو وسيلة اتصال وتواصل بدون منازع، اخترنا قصيدة الياقوتة النظم الشعري الصوفي لعبد القادر بن محمد الملقب بسيدي الشيخ كانموذج للدراسة.

## 2-1 التعريف بناظم قصيدة الياقوتة

اسمه الحقيقي عبد القادر بن محمد سليمان بن أبي سماحة وتسمية سيدي الشيخ كونه كان يعرف يلقب: شيخ الشيوخ أو ولي الأولياء نسبه ينحدر إلى أول خليفة في الإسلام أبي بكر الصديق ،صاحب وصهر الرسول وهناك شجرة عائلية

توضح ذلك لما غادر الأجداد الأوائل مكة أثر الاضطرابات الدينية- بعد وفاة أبي بكر-التي كانت سائدة آنذاك، قطنوا مصر ثم تونس وفي القرن 14 حلوا بفجاج

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ص287.

<sup>2</sup> المرجع نفسه ص 5.

<sup>\*</sup> يعرف س/ش نفسه في الياقوتة في البيت89.

فإنني عبد القادر بن محمد سلسل أبي الربيع نجل السماحة في: . H, Boubakeur-S/C un soufi algérien p08

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وهناك من يقول سمي هذا الاسم للتفرقة بينه وبين المتصرف المشهور عبد القادر الجيلاني وهناك حكاية في هذا الشأن.

وادي القليعة <sup>1</sup>تحت قيادة سي معمر بالعالية <sup>2</sup> حيث مكثوا فيها مدة تقارب أربعة أجيال (حتى مولد س.ش) ففي منطقة بدوية بين أربوات والشلالة \* الظهرانية وفي خيمة أبيه: سيدي محمد بن سليمان بن أبي سماحة، بن يحي، بن عيسى أبو ليلى، بن معمر، أبو العالية، من عائلة عرفت بنسبها وسلطانها وبالعلم والدين في هذه المنطقة. <sup>3</sup>

## الشجرة العائلية لسيدي الشيخ

الأسهم تشير إلى البنوة المباشرة

أ.أبو بكر الصديق---أبو عبد الرحمان-محمد---سفيان---زغران---أزراو AZRAW---لمديو ALMADYU---ذاري ( الذوذي)--- المديو ALMADYU---ذاري ( الذوذي)--- عيسى---أحمد---زيد---عيسكر---حفيظ---حرمة الله---عقيل--سعد---سليمان---معمر---عيسى---أبو ليلى---أبو سماحة---سليمان.

ب هذا الأخير سليمان كان له ولدان وبنت

---صفية

---أحمد المجذوب

---أحمد

ج.ومحمد بدوره وكان له ستة أبناء

1

3

Hamza Boubekeur -s/c un soufi Algérien p10-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يوضح بوبكر حمزة في كتابه أن وجود أولاد سيدي الشيخ في هذه المنطقة من الجنوب الوهراني أرجع إلى سدي معمر بن المعراج المسمى أبو العالية تسمية تكون قد أعطيت له صرامته في المعارك حيث كان هذا الأخير وحسب المناقب على رأس القبائل العربية الراحلة التي طردت من تلمسان من طرف الزيانيين وفي إحدى المخطوطات وجدت إشارة لهؤلاء الرحالة:

تحت اسم الطائفتان: طائفة بني هلال كان على رأيها سيدي معمر بالعالية وطائفة أخرى متعلقة بسويد كان على رأسها الشيخ ماضي جد المواظين Muhaid i واستقر في منطقة الأغواط وأنشأ المدينة التي تأخذ اسمه " عين ماضي " واستقر معمر أبو العالية في منطقة اربوات التي كانت تحت سيطرة الخوارج من البربر " بوسمغون ،شلالة،أربوات،الغاسول،بريزينية،واستطاع أن يفرض المذهب السني عليها كانت لعائلته مكانة كبيرة عند البربر كون نسبها يرجع إلى الخليفة أبو بكر.

Hamza Boubekeur -s/c un soufi Algérien p10-12.

<sup>\*</sup> أربوات وشلالة الظهر انية بلديتان على نواحى دائرة الأبيض س/ش ( توضيح في الخريطة)

<sup>:</sup> انظر، Lamartine et Lacroix –étude descriptive de la région comprise entre le teniet et Gourara par le Gt Gel de L'Algérie T11896.

---بودربالة

---إبراهيم

---عبد الرحمان

---طاهر

---أحمد

---عبد القادر المعروف: بـ سيدي الشيخ

### مولده

في ما يخص سنة ميلاده وسنة وفاته لا توجد معلومات دقيقة عدة بعض المخطوطات المتوفرة عند بوبكر حمزة وميلاد عيسى اللذان وجدا اختلافات تعطي نوعا من الاستنتاجات الصحيحة فهناك صعوبة في تحديد زمن مكان أهل البداوة لحياتهم الحركية المتنقلة والمرتبطة بنموذج حياتهم المعيشية،الاقتصادية والسياسية وحسب المخطوطات وبعض الايات الشفهية،تؤكد كلها سنة وفاته 1025/1616 أعلى سنة 85 عام وبالتالي يكون قد ولد في سنة 83/980 $^{1}$  في هذه العائلة وفي هذه الفترة التاريخية الدينية المتميزة ولد عبد القادر (س/ش) ومنذ صغره أظهر رغبته الخاصة لدراسة العلوم الدينية،فدرس في فقيق \* التي كانت مركز الثقافي الروحي الدين، وتتلمذ على يد الأستاذ محمد بن عبد الرحمان السهلي الذي كان أستاذ للصوفية أكثر من متصوف،وكان هذا الأستاذ تلميذا لسيد أحمد بن يوسف قالمتصوف

<sup>\*</sup> فقيق : منطقة على الحدود الجزائرية المغربية وتبعد عن عين الصفراء بـ 30 كلم.

<sup>2</sup> عبد الرحمان السهلي كان متأثرا بمذهب الشاذلي كانت له زاوية عرفت بالعلم في السهول قرب بوديب توفي سنة 1990/1582 بالسهلي أين توفي فيه وكان تلميذ الفيلالي علي عبد الله قبل أحمد بن يوسف .17-18 Hamza Boubekeur –s/c un soufi Algérien

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> سيد أحمد بن يوسف الملياني ( سيد مليانة) الراشدي نسبة لبني إمام متصوف الذي برز في هذه الفترة التاريخية ق(17م) من أقطاب الطريقة الشاذلية لشمال إفريقيا كان له تأثير على دول المغرب خاصة في الجزائر وقد ذكره س/ش في الياقوتة. وعن طريقه ظهرت عدة مذاهب صوفية مستوحاة من الشاذلية : مثل الناصرية للشيخ محمد بن ناصر في أقصى الجنوب المغربي، الشابية لأحمد بن مخلوف : الطبيبة لمولاي عبد الله الشريف ثم على حفيده مولاي الطيب الذي أخذت اسمه في وازان الجنوب الغربي لطانجة ( لحد الآن هناك أغاني يتغنون به في المغرب والجزائر).

الرحمان الدرقاوي لمولاي العربي ببوبريش شمال فاس المدينة لمحمد بن حمزة بمسراة ليبيا والشيخية لعبد القادر بن محمد الملقب سيد الشيخ نفس المرجع ص13.

الجزائري صاحب الطريقة الشاذلية إلى جانب أساتذة آخرين وهم كثرة ذكرهم س/ش في ياقوتته  $^{1}$  ومع القرن 17 م ف س/ش مثل فقهاء الأندلس وشرفاء المغرب درس

في زوايا ذات شهرة في عصره،وتعمق في دراسته للمذاهب الصوفية التي انتشرت في هذه الفترة في شمال إفريقيا كالشاذلية،وبعد التحصيل أكد على العبادة والخلوة كون طريقة صوفية جديدة مستوحاة من الشاذلية سميت بالطريقة الشيخية  $^2$  نسبة لاسمه وبعد تنقلات " طويلة" متعددة استقر وأسس زاوية  $^3$ .

في الأبيض، بها فقط عرفت منطقة الأبيض س/ش وقد بلغ صيت هذه الزاوية من فقيق إلى تلمسان وو هران، الأمر الذي أدى ببعض أعدائه برميه بالبدعة والزندقة. 4

أ.قراءة 300 مرة في الصلوات الخمسة.

ب.قراءة 300 مرة للشهادة.

د.100 مرة لوحدانية الله.

جـ.1000 مرة لوحدانية الله.

و قراءة شعرية وتمجيد الله تسمى بالجلالة حيث بعد كل بيت يردد الأتباع الله 3 مرات تمثل قراءة للياقوتة.

Hamza Boubekeur –s/c un soufi Algérien p18

وكذلك أنظر إلى الياقوتة س/ش الشعرية بها أبيات تشرح مراحل تصوفه ورتب الصوفية وتحديد للمرتبة الصوفية التي وصل إليها كونه قطب من أقطاب الصوفية وهي آخر مرتبة.

ورتب الصوفية وتحديده للمرتبة الصوفية التي وصل إليها كونه قطب من أقطاب الصوفية وهي آخر مرتبة.

بودواية بلحيا-الياقوتةص88-89 الأبيات.

<sup>8</sup>بعد وفاة أساتذة تصدر للتدريس والتربية وأسس زاوية بالعباد لا تزال أطلالها بالهضبة المطلة على السنوات ثم رجع إلى حياته المترحلة السنوات مع زاويته إلى أن استقر قصر " زناتة" بفقيق لبعض وأسس زاوية بالأبيض عرفت بمكناتها ولمعت بسرعة بفضل المقاديم الذين كانوا يمثلون طريقته في العديد من المناطق كمقدم كان يمثله في الجزائر فكانت تصله إمدادات وتوافد عليه جماعات كبيرة من الزائرين أو الحجاج وطالبين العلم والتابعين من الشمال إلى الجنوب من الشرق إلى الغرب من كامل منطقة فقيق وخارجها حي ضواحي تلمسان ووهران.

Hamza Boubekeur -s/c un soufi Algérien p18.

وبلحيا بودواية،الياقوتة،ص7.

بلحيا بودواية ص8 كذلك .Hamza Boubekeur –s/c un soufi Algérien p18

عبد القادر خليفي ،الطريقة الشيخية،منشورات المجلس الإسلامي الأعلى ،الجزائر ،ص27 ، 2010.

<sup>1</sup> ذكر سيد الشيخ في الياقوتة معظم أساتذته والمشايخ الذين تأثر بهم في قسم خاص بسلسلة المشايخ والأساتذة أنظر: بودواية بلحيا-الياقوتة قصيدة صوفية من نظم الولي الصالح س/ش شلف 1992 ص90.

<sup>2</sup> الشيخية ترتبط بالشاذلية مذهب الشيخ أو الحسن الشاذلي 656/1258 والتي تميز باحترامها لما جاء في الدين الحنيف من قران وكانت في نفس مرتبة الطريقة القادرية-لعبد القادر الجيلاني-لها سلسلة نقل مذهبية وفي نفس الوقت تختلف من متصوف أو مذهب لآخر تسمى في قاموس الصوفية بالسلسلة الذهبية وجدت في الياقوتة التي نظمها س/ش وما يميز هذه الطريقة:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> على رأسهم أبو محلى الفيلالي صاحب زاوية بني عباس 1593م الذي ألف ضده كتابا سماه المنجنيق وهو نفسه الذي ادعى بأنه المهدي المنتظر قبل قتله بأمر من السلطان مو لاي زيدان 1613م.

سيدي الشيخ أفنى حياته مسافرا لطلب العلم فزار عدة زوايا خاصة بالمغرب الأقصى والجنوب الجزائري، ثم تلمسان ووهران « أين يكون قد شارك في معركة ضد الأسبان أصيب على إثرها بجروح قيل أنها كانت هب سب في وفاته بعد رجوعه إلى مسقط رأسه ( بين الشلالة الظهرانية وأربوات) وبطلب منه دفنه \*أبناء في الأبيض أين بنيت قبة أصبحت بعد ذلك مركز حج أو زيارات مباركة لمسلمي شمال إفريقيا، وبعد وفاة سدي الشيخ تفرق الأبناء باتجاه مناطق مختلفة، ومن الأبناء الذين كان لهم بصمات تاريخية على هذه المنطقة، وكان لهم تواجد في الكتابات التي اهتمت بهذه العائلة الممتدة: الحاج بوحفص، الحاج عبد الحاكم وحفيده الأول سي بن الدين فهم يمثلون الشخصيات التي انتقلت إليها بركة سيدي الشيخ.

وبانتقال هذه البركة من الفرع الأول الأكبر إلى الفرع الأصغر ومن الفرع الأصغر ومن الفرع الأصغر إلى الفرع الأكبر،انقسم أولاد سيدي الشيخ إلى الغرابة والشراقة ،انقسام له علاقة بالزاوية وعلى إثر ذلك،فروع من الغرابة انتقلوا إلى المغرب خاصة في شرق بنواحي وجدة والمتواجد لحد الأن فيها.

من أهم ما خلفه سيدي الشيخ في تاريخه الصوفي:

Hamza Boubekeur –s/c un soufi Algérien p25.

Hamza Boubekeur –s/c un soufi Algérien p31.

أنظر كذلك:

<sup>\*</sup> فيما يخص مكان دفنه فحسب بوبكر حمزة تختلف الآراء حول مكان دفنه الأصلي عدد الروايات الشعبية التي تؤكد ما ذكرناه أعلى وكما كتبه ميلاد عيسى في ملخصه حول سيدي الشيخ ومحاربته للأسبان أنظر:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المناطق: فقيق، الهضاب العلياءالصحر اء،المغرب الأقصى،حسب ميلاد عيسى في مقاله حول الأبيض سيدي الشيخ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فقبل وفاة س/ش عين ابنه الثالث سي الحاج بحوص كخليفة له وورثه بركته حيث انتعشت زاويته وتوسعت وبلغ صيتها إلى عدة قبائل مجاورة: أولاد حي،مواظبين ،الشعانبة،فكانت له سلطة كبيرة على المناطق المجاورة،مع الإشارة إلى أن أمه ابنة عم س/ش الزوجة الوحيدة ابوبكرية ثم انتقلت البركة إلى أخيه سي الحاج عبد الحاكم الابن رابع وفي الأخير إلى الحفيد الأول سي بن الدين الذي يعود له الفضل في بناء بعض القبب لأجداده الموجودة في الأبيض سيدي الشيخ ونواحيه:

أبعد موت سي بن الدين طرح إشكال حول تقسيم مداخيل الزاوية بين أبناء سيدي الشيخ: بين الشراقة (أحفاد سي الحاج بحوص المتواجدين في القصر الشرقي وبين الغرابة بالقصر الغربي ( منهم أحفاد سي الحاج عبد الحاكم حيث طلب الغرابة بحقهم في كل ما يأتي به الزوار ،التلاميذ،والتابعين من الغفارة،الهبات،والهدايا وقد جرت عدة حروب بينهم وانقسمت الزاوية إلى زاوية س/ش للشراقة والأخرى للغرابة،وزاوية الحاج بحوص،وعاودت للحرب مرات أخرى بينهم حتى سنة 1830: نفس المرجع والصفحة.

أولا- طريقته الشيخية المسماة على اسمه باعتباره مؤسس هذه الطريقة التي ذاع صيتها رغم الظروف التي نشأت فيها، كما من المفروض أن تكون هذه الظروف أسبابا تحد من ازدهارها وانتشارها وتتمثل هذه الظروف في:

أ. الوسط الذي نشأت فيها الطريقة الشيخية والمتمثل في مدينة فقيق كانت تزخر بالزوايا وبالطرق الصوفية المحلية ذات مستوى عالي ورفيع ،وكانت قبلة العديد من العلماء والفقهاء من عائم كانت مركز إشعاع علمي وديني وصوفي يحول دون بروز طرق جديدة،والطريقة الشيخية استطاعت أن تنمو ويذاع صيتها وتنتشر في ظل هذا الزخم الصوفي.

ب.ما كان معترف به في بلاد المغرب أن الولاية والبركة مؤسسة إضافة على الكرامات وعلى النسابة الشريفية تنسب فقط لمن يعود نسبه إلى الرسول(ص) وسيدي الشيخ كان من الذين فرضوا ولايتهم وتصوفهم وهو بوبكري النسب (نسبة إلى الخليفة أبي بكر الصديق) ويعتبره تواتي هواري أنه يمثل نموذجا آخر لأشكال الولاة في بلاد المغرب في القرن 17 م<sup>3</sup>.

ج العداء والاتهامات التي تعرض إليها سيدي الشيخ من خصومه.

فقد تعرض سيدي الشيخ وطريقته إلى اتهامات ومواقف عدائية من بعض علماء وفقهاء وكان على رأسهم بن أبي المحلي كما ذكرنا سالفا زيادة إلى ظروف أخرى متعلقة بأهل فقيق ومراسهم الاجتماعي وأخرى متعلقة بالتوتر السياسي وبالحروب الداخلية التى كانت تعيشها بلاد المغرب.  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحمد بن نعمان حاكمي، الطريقة الشيخية في ميزان السنة ص41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> من بينهم : سيدي علي بن عيسى البرونزي،سيدي عبد الباقي بن أحمد،سيدي عبد الحق بن محمد بن عبد الحق السكوني،والفقيه سدي عبد الرحمان بن محمد بن أبي بكر ألسكوني،سيدي بن إبراهيم الأنصاري إمام المسجد العتيق،وسيدي منصور بن أبي القاسم بن ناصر الفيكيكي: المرجع نفسه ص44.

Houari TOUATI, entre dieu et les hommes, lettrés, saints, et sorciers en Maghreb (17 siècle), EHESS, PARIS ,1994P193-194.<sup>3</sup>

<sup>4</sup> كان بار عا في الدعاية وصاحب إشهار من المستوى العالى مجتهدا في توظيفها لتحقيق طموحاته السياسية...» المرجع السابق ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ص48-50.

إلا أن الطريقة الشيخية استطاعت أن تتحدى كل هذه الظروف لقوة التأثير والنفوذ اللذين كان يتمتع بهما سيدي الشيخ ،الذي جمع بين نسبه البوكري وبين علمه وتقواه وتزعمه للطريقة جعله يكتسب مكانة بارزة بني سكان المنطقة وخارجها من أتباع ومحبين.

ثانيا- ما خلفه سيدي الشيخ كذلك نظم شعري هو بمثابة وثيقة ثمينة للطريقة الشيخية الشاذلية ومؤسسها ولمحيطه الذي عاش فيه، هذا النظم الشعري سماه بالياقوتة تسمية تفسر القيمة التاريخية والصوفية لهذا الشعر الذي يحمل عدة دلالات ورموز ورسائل يمكن دراستها من عدة إقترابات علمية، وقد اخترنا هذه القصيدة كعينة لدراسة الشعر الصوفي بتحليل اتصالي.

#### 1-3 التعريف بالياقوتة النظم الشعري لسيدي الشيخ

قام ميلاد عيسى<sup>1</sup> في كتابه الياقوتة شعر صوفي لسيدي الشيخ بإحصاء النصوص المتعلقة بالياقوتة قبل القيام بترجمتها وشرحها،فأحصى العشرات من هذا النظم الشعري تتكون من مخطوطات منقولة عن الأصل،ونسخ لمخطوطات ومطبوعات وبذلك يكون الكاتب قد استخدم الحذر الإبستيمي التاريخي معتمدا على المقارنة والتصنيف لتأكد من أصالة القصيدة،وعلى إثر ذلك قام ميلاد عيسى بترجمة الياقوتة وشرحها باللغة الفرنسية.

وقد اعتمد على نص لمخطوط المناقب المتواجد في وجدة ببني مطهر (المغرب) آخذا بالعين الاعتبار قراءات بعض الفقهاء للقصيدة مثل مخطوط الفقيه أبو طالب الزين وهناك من يعتبر كتاب ميلاد عيسى بأنه « أول دراسة جادة أنجزت في حق الياقوتة  $^4$  والقصيدة المعتمد عليها هي التي طبعت في سنة 1925 بالمطبعة

ميلاد عيسى: أب مسيحي عاش وتوفي في الأبيض سدس الشيخ.  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aisa Milad ;El yaquota p11-19.

ميلاد عيسى

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ص19.

<sup>4</sup> بودواية بلحيا، الياقوتة، شلف 1992 ص9.

التونسية لحساب المكتبة الصحراوية بالأغواط،نشرت تحت مسؤولية المرحوم مولاي عبد الله بن محمد من أولاد سيدي الحاج بن عامر وبمصادقة أولاد سيدي الشيخ الشراقة. 1

للشعر الصوفي ناظمين كثر ظهروا بظهور التصوف وفي كل مراحله التاريخية انطلاقا من أن التصوف تأسس على اللغة الشعرية ومن أهم شعراء التصوف الذين خلدهم التاريخ الصوفي ابن عربي ابن فارض والحلاج من الذين أسسوا لسلسلة الصوفي الشاعر شهدها ويشهدها التاريخ الصوفي.

وفي هذا المسار اخترنا قصيدة لصوفي ظهر في القرن 16م،وهي الياقوتة النظم الشعري لعبد القادر بن محمد المعروف باسم سدي الشيخ وصاحب الطريقة الشيخية وأسباب اختيارنا لهذا النظم الشعري كالآتي:

1. لأنها تعتبر المرجع الأساسي للطريقة الشيخية، هذه الطريقة التي كان لها دورا دينيا وسياسيا في الجنوب الغربي الجزائري و الكتابات الخاصة بأولاد سيدي الشيخ وطريقة الأب المؤسس عديدة في هذا الشأن.

2. تعتبر أهم مرجع<sup>2</sup> تركه صاحبها وأول نص يقترن مع اسم مؤسس الطريقة، ويعد هذا النظم الشعري الطريقة بحد ذاتها.

3. هذه القصيدة لدينا معطيات وملاحظات ميدانية عنها باعتبارنا ننتمي إلى حقل مؤسس الطريقة الشيخية.

4. يحتوي هذا النظم الشعري على دلالات تواصلية سنقوم بدراستها بطريقة كيفية وكمية.

2 لسيدي الشيخ شعر باللغة العربية وعامية تسمى بالحضرة.

<sup>1</sup>نفس المرجع والصفحة.

الياقوية كانت محل حقل لدر إسات سابقة، كانت نقطة اشتر إك هذه الدر إسات في الهدف من دراسة هذه المنظومة والمتمثل في شرحها وتختلف في تناولها الديني والصوفي والتاريخي.

أ.كتاب ميلاد عيسى " الياقوتة شعر صوفى لسيدى الشيخ" قام بترجمة الياقوتة للغة الفرنسية وقسمها إلى أجزاء حسب المواضيع المتناولة في هذا الشعر وقام بشرحها باعتبارها شعر صوفي ينتمي إلى الطريقة الشاذلية التي انتشرت في بلاد المغرب فكانت قراءة تاريخية للتصوف.

ب كتاب أحمد بن عثمان حاكمي" الطريقة الشيخية في ميزان السنة" هي شرح للياقوتة باعتبارها مرجعا أساسيا للطريقة الشيخية مفسرا ما جاء فيها بأنها قائمة على أسس الشريعة والسنة لتأكيد شرعية وسنية الطريقة الشيخية ومؤسسها سيدي الشيخ.

جـ طواهرية عبد الله " *إمتاع القراء بشرحي الياقوتة والحضرة الغراء نظم* العلامة الشيخ سيدنا عبد القادر بن محمد " ركز في دراسته على الرمز الصوفي الواردة في المنظومة، وكذلك بإراد تراجم الإعلام من رجال السند الصوفي المثبتة في الباقو تة

د بودواية بولحيا " السياقوتة" هي محاولة من الكاتب لشرح هذا النظم الشعري باعتباره مدونة لشخصية صوفية،يري الكاتب أن هذا الشعر لم يعره الباحثين اهتماما،معتبرا أن كتاب ميلاد عيسى من أهم الدراسات الجادة في شأنها كما ذكر نا سالفا

طواهرية عبد الله،إمتاع القراء بشرحي الياقوتة والحضرة الغراء نظم العلامة الشيخ أبي محمد سيدنا عبد القادر بن محمد بن سليمان بن أبي سماحة  $^{1}$ البكري الصديقي المتوفى سنة 1025هـ-1616م طبعة ثانية منشورات دار الأديب، وهران2007.

هـ بوبكر بن مازوزي آل سيد "الياقوتة: نظم الشيخ سيدي عبد القادر بن محمد"، هي محاولة أخرى لشرح الياقوتة معتمدا على تفسير ميلاد عيسى ومستعينا ببعض استفسارات شيوخ أولاد سيدي الشيخ وأتباع الطريقة الشيخية ومريديها1.

#### النظم الشعرى الياقوتة:

القصيدة من البحر الطويل تألف من 178 بين أغراض نظم هذه المنظومة متعددة وتجتمع في غرض صوفي وغرض متعلق بناظم القصيدة،وقد لخصها عبد الله طواهرية إلى غرضين<sup>2</sup>:

-غرض عام دليل لسلوك المتصوف من بدايته إلى نهايته وما يحتاجه من قطع للعقبات وما يتحلى به من أوصاف معينة المؤدية به إلى اكتساب أحوال ومعارف.

-غرض خاص أثبت بها الرد على الانتقادات للأعداء الياقوتة واعتبرته من أهم أغراض نظمها.

وفي نفس الوقت هي بطاقة تعريف هوية أظهر فيها الناظم عقيدته السنية،وذكر فيها السلسلة كبيرة من العلماء والمشايخ الذين تأثر بهم،ويقرر فيها كذلك قواعد السلوك التي ورثها من شيوخه.

-غرض تواصلي يكرس امتداد الطريقة الشاذلية فالياقوتة هي حلقة من سلسلة الطريقة الشاذلية التي انتشرت انتشارا واسعا مقارنة مع الطرق الأخرى.

#### بنية نص الياقوتة \*:

بنيت الياقوتة من عدة أقسام تراست في بنائها لتشكل منظومة شعرية صوفية تواصلية إنسانية ز اتفق الدارسون سيق ذكرهم لهذه المنظومة في الكثير من البنيات

بوبكر بن مازوزي آل سيد،الياقوتة نظم الشيخ سدي عبد القادر بن محمد،دار الغرب،و هر ان2004 ص $^{1}$ 

عبد الله طوا هرية الياقوتة نظم العلامة الولى الصالح سيدي الشيخ ، مطبعة الهلال وجدة 1992 ص11.

<sup>\*</sup> ملاحظة: قصيدة الياقوتة موجودة في الملاحق ص 392.

واختلفوا جزئيا في عدد منها وفي عنونة البعض من هذه البنيات أو الأقسام انظر الملاحق صفحة 389-381.

بنية القصيدة تتكون من:

- -الافتتاحية:من البيت 1 إلى6
- -التجربة الصوفية للناظم: من البيت 7 إلى 48.
  - -دعوة إلى إتباع الطريقة الصوفية: 49-66.
  - -الترغيب والترهيب: من البيت 67 إلى 85.
- -التعريف بنسبه والرد على خصومه: من البيت 86إلى 99.
- -مراحل الطريقة الصوفية والمحطات الروحية :من البيت 100-114.
  - -سلم مراتب الصوفية: من البيت 115-124
  - -الإسناد الصوفي (سلسلة المشايخ): من البيت 125 إلى 158.
    - -الخاتمة: من البيت 159 إلى 178.

هذه البينة هي مقسمة حسب المواضيع التي احتوتها الياقوتة، وبما أن الدراسات السابقة حاولت جميعها تفسيرها من جوانب دينية وصوفية وتاريخية كما أسلفنا أنفا، فسنقوم بتحليلها بمقاربة سيميولوجية اتصالية من عدة نواحي.

# 4-1 نسق الاتصال في بناء الياقوتة

بنية كل نص إن كان مكتوبا أو منطوقا مؤسس بصفة عامة على ثلاث محطات أو بنيات أساسية هي:

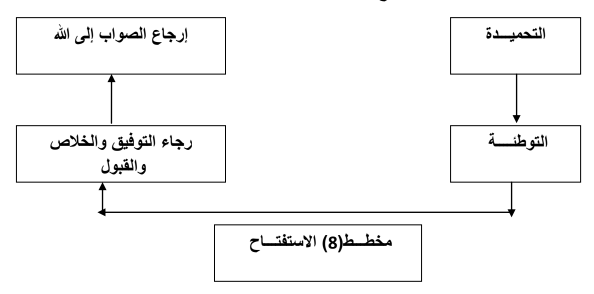
- مقدمــة
- عرض متعدد المنازل والأغراض والأساليب

#### - خاتمــة.

وكل بنية أو محطة من هذه المحطات تتضمن على عدة منازل متموضعة حسب كل محطة وبتسلسل منطقي ومدروس، يظهر متانة البناء الذي يهدف منه أولا وأخيرا وصول الرسالة إلى المتلقي بصورة ملائمة ومؤثرة مع الإشارة انه في اختلاف في استخدام منازل ومحطات الكلام من نص إلى آخر ، باختلاف جنس النص إن كان شعرا ، نثرا، حوارا... وباختلاف الكاتب والمتكلم، وهنا تدخل قدرة صاحب النص على حسب اختيار محطات ومنازل الحديث وعلى إيجاد الكلمات المفتاحية المناسبة لما يريد أن يرسله.

ولتحليل البنية التواصلية لمنظومة الياقوتة،استعنا بمخططات محطات ومنازل الحديث من موسعة مفاتيح الكلام للكاتب مهدي الدجاني وقد استخدمنا مصطلح البنية بدل المحطة والبنية الفرعية.

# 1 -بنية الاستفتاح2:



مقدمة الياقوتة عبارة عن استفتاح شمل على منزلتين أو بنيتين فرعيتين:

مهدي الدجاني، موسوعة مفاتيح الكلام، دار العلم للملابين، بيروت 2010.  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ص37.

أ-بنية التحميدة والتصلية من البيت الثالث وهي منزلة استفتاحية نجدها عند كل المتصوفة وفي النصوص الدينية الإسلامية.

ببنية التوطئة: يتحدث فيها ناظم الياقوتة في البيت الرابع والخامس عن فضل الله على عباده فضل يخصه لمن يشاء.

وبالتالي فقد حصر مقدمة القصيدة في استفتاح متعارف عليه في تقاليد الكتابة الدينية والصوفية في هذه القصيدة تمثل البنية الأولى في بناء الياقوتة.

2. بنية العرض: تسمى بنية النظر والثبات ويشرحها المخطط الآتي من خلال البنيات الفرعية المكونة لها:

| الموافقة         | الإجازة           | الاستعراض |
|------------------|-------------------|-----------|
| القبول           | التأييد           | الاستقراء |
| القدح            | مورد النزاع       | المقابلة  |
| نقص الدليل       | النقل             | النظر     |
| الاعتراض         | الدعاوي ذات الصلة | الملاحظة  |
| المنع            | الاستشهاد         | التبيين   |
| المعارضة         | التدليل           | التصور    |
| الرفض            | الإستشفاق         | التوسيع   |
| الفصل في الدعاوي | الاستدلال         | التعليل   |
| ارتفاع الأشكال   | الاستنباط         | الاستنتاج |

جدول العرض رقم (1) ( النظر والثبات)  $^{1}$ 

فيما يخص هذه البنية فقد احتوت على عدة بنيات فرعية ترتيبها إنبنى على هدف ودور جعل من هذه البنية العرضية بنية رئيسها لما تحتويه من أسس بنائية تواصلية ورسائل لها دورها التواصلي وتمثل هذه البنيات الفرعية في :

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ص66.

بنية الاستعراض: يتطرق الناظم فيها إلى تجربته الصوفية بطريقة إستقرائية مسردا من خلالها مراحل الطريق الصوفي من البيت 6 إلى البيت 28.

بنية التدليل: من البيت 29 إلى البيت 34 يدلل فيها على ما عانه الناظم في مراحل طريقه الصوفي، وعن خصوصية هذا الطريق الذي لا يسلكه إلا من كانوا من نخبته.

بنية البرهان: من البيت 35 إلى ابليت36 بنية لها علاقة ببنية التدليل، يبرهن فيها ناظم المنظومة عن تجربته وعن المعارف والقدرات اللدنية المكتسبة بدون إعطاء صورة مفصلة لهذه المنح الربانية هي أسرار اتفق جميع الصوفية على عدم إفشائها.

بنية الاستعراض: من البيت 37 إلى البيت 49 يستعرض فيها مرة أخرى وبطريقة استقرائية مفصلة ما أكتسبه من حب ورفعة وولاية وحقيقة وعلوم...وهي في نفس الوقت تمثل استشهاد للتجربة الصوفية على ما حازه من الحب والتواصل الإلهي.

بنية البرهان: من البيت 50 إلى البيت52 يخاطب فيها صاحب الياقوتة المتلقي من مريدين ومستنجدين،خطاب برهاني عن علومه وكراماته الخارقة التي تدخل في المنح اللدنية الخاصة بأهل الصوفية.

بنية التأييد: من البيت53-55 هي دعوة من الناظم المرسل إلى المتلقي للاستجابة لدعائه أو رسالته والمتمثلة في إتباع طريقه الصوفي القائم على المحبة والذكر طريق بصفه بأنه سني وليس بمدعى وبالتالي هي بنية بيان ما يعده المرسل صوابا.

بنية المقابلة والموازنة: من البيت 56 على البيت80،قام ناظم الياقوتة بمقابلة أو مواجهة بين قضيتين متناقضتين بين السالك في الطريق الصوفي وبين

تارك هذا الطريق ثم وازن بينهما من خلال قياس الترغيب للطريق الصوفي القائم على المحبة والذكر، وقياس الترهيب لتارك الطريق الصوفي.

بنية الاستنتاج: من البيت 81 إلى البيت 88 بعد المقابلة والموازنة استنتج في الآخر أن السائر في الطريق الصوفي يتوصل على الرفعة ويفوز بالقرب الإلهي.

بنية التعريف: أخذت حيزا معتبرا من هذه المنظومة من خلال بنيات فرعية هي كالآتي:

أ.التعريف بناظم القصيدة من البيت 89 على البيت90، تعريف بهويته الاسمية والنسبية،بجده العالم أبي سماحة الذي عرف بعلمه بهويته الصوفية التي انتقد فيها ناظم الياقوتة.

ب. التعريف بهويته الصوفية والدينية من البيت91 إلى البيت92 وبصفة متواضعة باعتبار آن التواضع سمة العلماء هذا التعريف يأتي في سياق القصيدة ملما على البناء المؤسس للياقوتة.

ج. بنية الاعتراض بهدف التعريف من البيت 93 إلى 99 يحذر ناظم الياقوتة المتلقي من القول بقول منازع محذرا تصديق مايدعيه منتقديه وفي نفس الوقت هي رسالة للرد على خصومه وأعدائه وتعريف بشرعية وسنية طريقته الصوفية.

د. بنية التعريف بالأسس من البيت 100 غلى البيت 113 يتحدث فيها الشاعر الصوفي عن قواعد وأسس الطريق الصوفي والمتمثلة في: التوبة النصح الطيب التعظيم الشكر ، الصبر ، الزهد ، التسليم ، الوجد ، الصوم ، السهر ، محو الذات ، العربة العزلة ، الشغف ، الذوق ، الذوق ، الذكر .....

هـ بنية التعريف بالمراتب الصوفية من البيت 114 على البيت 117 يعرف فيها تراتبية أهل التصوف والتي تبدأ بمرتبة الولي وتنتهي بمرتبة القطب كأسمى درجة صوفية وهذه البنية لها دور ثاني يتمثل في ربط النص ببعضها البعض فجاء

هذه البنية لإكمال ماهية الطريقة الصوفية وكذلك للتعريف بالمرتبة السامية (القطب) لناظم المنظومة.

#### بنية الربط: تتكون من:

أ. بنية التهيئة من البيت 118 إلى البيت122 مرتبطة بالبنية التي سبقتها فمن ذكر مراتب الصوفية إلى الإشارة إلى مزايا المشايخ الذين تأثر بهم ناظم القصيدة وأدوار هم وتواصلهم...

ب بنية العود في البيت123 يعود ناظم الياقوتة إلى دعوة المتلقي الصوفي للتواصل مع أهل الصوفية لاستجابتهم السريعة لمن يناديهم ويتواصل معهم.

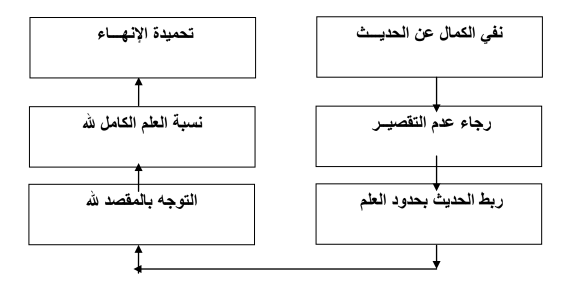
وبالتالي فأن بنية التهيئة وبنية العود بنيتين لهما دور الربط بين ما تقدم وبين البنية التالية أي بنية التعريف وبنية الإسناد التي يذكر فيها الشاعر سلسلة المشايخ التي استمد منها طريقته الصوفية.

بنية الإسناد: من البيت 124 إلى البيت 158 يسرد الناظم في هذه المنظومة سلسلة المشايخ والعلماء الذين تعلم واستمد من علومهم ومعارفهم، وهذه السلسلة تمثل سند الطريقة الشيخية الشاذلية.

وهذه البنية الفرعية هي آخر بنية من بنيات العرض فكان ختامها مقصودا وبهدف بنائى لهذه المنظومة التي سماها بالياقوتة لتواجد هذه السلسلة الصوفية.

# 3 بنية الختام والإنهاء:

هي آخر حلقة من بناء منظومة الياقوتة،تضمنت على عدة بنيات فرعية وهي تبنى علاقة مع أهم ما جاء في البنيات السابقة من المنظومة هذا من جهة،ومن جهة أخرى تلعب دور إنهاء بناء هذه المنظومة الشعرية وقد اعتمدنا على بعض بنيات هذا المخطط لتحليل هذه البينة الختامية والإنهائية في منظومة الياقوتة.



مخطط (9) الإنهاء 1

والبنيات المتفرعة من بنية الختام والإنهاء هي كالآتي:

-بنية نفي الكمال عن الحديث: في البيت 159 يبدي فيها الناظم تواضعه وهي إقرار بعدم الكمال باعتبار أن كل شيء بقضاء الله.

بنية صفوة القول: من البيت 160 إلى البيت 162 تتضمن التحذير من الحسد، فحسب الناظم فتهاطل المواهب والمعارف هي فضل إلهي يخص الله بعض عباده ومنهم سالكين الطريق الصوفي بنية تلخص أهم أغراض نظم قصيدته:

أ التجربة الصوفية والمنح العرفانية اللدنية.

ب الرد على منتقديه

وبنية صفوة القول هي بنية فرعية من بنية (محطة) الخاتمة<sup>2</sup> حسب مهدي الدجاني اعتبرناها كبنية ختامية فرعية داخل بنية الإنهاء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص269.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنظر المخطط الخاص بمحطة الخاتمة: المرجع نفسهص245.

بنية الرجاء عدم التقصير: من البيت 163 على البيت166 يوضح فيها الناظم أن التقصير وارد في نصه وفي لغته النحوية راجيا الانتقاد الإيجابي القائم على الصدق والعلم تشير هذه البنية إلى تواضع وتواصل سالك الطريق الصوفي.

بنية ربط الحديث بحدود العلم: من البيت 167 إلى البيت168 استخدامها لتبيان أن ما تطرق إليه هو في نطاق ما منحه الله من معارف وأسرار وهي تكمل البنية التي سبقتها.

بنية التحميدة: في البيتين 169 و170 تحميدة بحمد الله وشكره لتحصيله هذه المنظومة تبرز أهمية هذا النظم بالنسبة لناظمه.

بنية التعريف: من البيت 171 على البيت 172 هي البنية ما قبل الأخيرة والمكملة لسابقتها حيث يعرف فيها الناظم باسم الذي سمي به منظومته وهو الياقوتة،القيمة المشايخ المذكورين في القصيدة.واستخدامها في هذه المرتبة البنائية لها مدلولها البنائي والتواصلي.

بنية التصلية: من البيت 173 إلى البيت178 تصلية على البني وآل صحبه وجميع من اتبع نهجه كانت آخر بنية في بناء منظومة الياقوتة.

من هذه البنيات الأساسية الثلاثة وبنياتها الفرعية التي إنبنت عليها الياقوتة نستنتج أن بناءها بني على أساس علاقات بنيوية وظيفية، وليست الياقوتة عبارة عن بناء تركيبي أو عن بناء مضطرب.

بنيتها (الياقوتة) مؤسسة على اختيار بنيات المناسبة لها ويظهر ذلك من خلال نوعية البنيات الفرعية التي إنبنت عليها البنيات الأساسية الثلاثة خاصة بنية العرض وبنية الختام والإنهاء.

وبناء القصيدة كان بناءا استقرائيا ينتقل من الخاص على العام في أكثر من مرة ( من الحديث عن تجربته الصوفية الخاصة، على الترغيب إلى الطريق الصوفي...) لكنه استقراء قائم على استبطان من منطلق أن ناظم الياقوتة هو عضو

من أعضاء النخبة الصوفية الذين اقتدى بسيرهم وبخطابهم باعتبار التصوف والتجارب الصوفية نظاما مجسدا فكريا وواقعيا.

وبالتالي بنية الياقوتة مبنية على تسلسل مترابط الحلقفات وظيفته تحقيق أغراض هذه القصيدة فكونت رسالة شاملة متعددة الرسائل حول الطريقة وصاحب الطريقة الصوفية.

لذلك سميناها بالمنظومة بدل من القصيدة لاحتوائها على عدة بنيات متناسقة العلاقة والرسالة والأهداف:

- -التعريف الصوفي لناظم الياقوتة.
  - -التعريف بالطريقة الشيخية.
  - -نشر الطريقة الصوفية الشاذلي

#### 2- كلمات الاتصال في الياقوتة

ميكروبنية النص الشعري هي الكلمة أو العبارة،وما يميز الكلمات الصوفية ( الشعرية) هي دلالاتها الرمزية المتعددة هذه الرمزية تعد من أهم الخصائص التواصلية في التصوف لأنها تستلزم وتتطلب التأويل الذي يعد هو الآخر من أهم وسائل شد المتلقى.

#### 2-1 المصطلحات الصوفية والعلائقية والاتصالية

ومن بين الدلالات التواصلية للبني الدقيقة (الكلمات) في الشعر الصوفي هي توظيف الكلمات الاتصالي، والتواصلية أو كلمات ذات بعد الاتصالي، ومن هنا قمنا بعملية إحصائية للكلمات والمصطلحات التي لها علاقة بالاتصال والتواصل التي تضمنتها منظومة الياقوتة، حيث قمنا بتوزيعها في جداول على أساس تحديد نمط الاتصال الروحي ووسائله، وتوزيع هذه الكلمات والمصطلحات في الجداول جاء كما يلى:

الاتصال الروحى في المصطلحات صوفية:

| البيت  | المصطلح                 |
|--------|-------------------------|
| 15     | النشوة (نشاوي)          |
| 19     | الغياب ( غاب مرادي كله) |
| 22     | الفناء                  |
|        | ( فنیت)                 |
| 37     | الحضرة                  |
| 43     | الأنس (أنست)            |
| 108-78 | السكر ( السكرة)         |
| 114    | جمع الجمع               |
| 114    | الاتحاد( إتحادنا)       |
| 108-17 | الغيبة                  |
| 17-9   | الإفاقة                 |

#### الجدول (2)

هي مصطلحات رمزية مشتركة عند أهل التصوف والنخبة الصوفية أومصطلحات ترمز لقمة الاتصال الروحي القائم بين الصوفي والله، مصطلحات تحتوي على أسرار لا متناهية ستظل تؤرق المتنوق والمتلقي، تجعل من هذه المصطلحات أن تكون فضاء فكريا له قيمته ومكانته في الفكر الإنساني, والتصوف في عمقه مفتوح الفكر والمكان والزمان عكس ما يظهر في ظاهره هذه المصطلحات الموظفة في الياقوتة هي من مصطلحات المرحلة الثالثة من تطور المصطلح الصوفي التي تتميز بتكرارية.

أنظر: القشيري، الرسالة القشيرية.  $^{1}$ 

عبد الحميد صالح حمدان،اصطلاحات الصوفية ( الشيخ الأكبر محي الدين بن عربي)،مكتبة مدبولي،القاهرة 1999.

#### الاتصال الروحي العلائقي:

| الكلمــات               | المبيت المبيت |
|-------------------------|---------------|
| تعلقت ( التعلق،العلاقة) | 8             |
| لشركة                   | 9             |
| تفاوضنا (التفاوض)       | 10            |
| تبايعنا(المبايعة)       | 11            |
| اجتمعنا( الاجتماع)      | 23            |
| نلتقي(اللقاء)           | 15            |

#### الجدول 3

كلمات العلاقة أو التعلق، الشركة، التفاوض، المبايعة، اللقاء، الاجتماع، تعبر عن علاقة متبادلة مفتوحة وإيجابية بين طرفي التواصل الروحي فكلمة: "تعلقت" تشير على معنيين:

أ." تعلقت" بمعنى التعلق هو مصطلح نفسي اجتماعي يعني العلاقة المبنية على العاطفة والإهتمام المتبادل بين طرفين وبالتالي استخدامه في المنظومة يشير إلى تواصل روحي متبادل ناجح بين الصوفي والله.وكذلك يؤسس (التعلق) لمراحل التواصل الروحي المتتالية لسالك الطريق الصوفي باعتبار أن التعلق في علم النفس الاجتماعي هو المرحلة الأولى في بداية تكوين العلاقات الاجتماعية للفرد والتي تبدأ في مرحلة الطفولة في اللحظة التي يتعلق فيها الطفل مع أمه مباشرة بعد ولادته وبالتالي في الصوفية مرحلة التعلق تمثلها بداية تعلق الصوفي بربه وقد تمثل المقام والحال الأول في مساره الصوفي وفي تواصله الروحي.

ب." تعلقت" بمعنى العلاقة وهي في الإطار الصوفي علاقة روحية ورمزية وبناء الصوفي لعلاقة مع خالقه هي رهان تواصلي يتطلب سلوكات وقواعد لفتح العلاقة ولتكريس استمرارية العلاقة لتصبح علاقة تفاعل وتبادل فنوع العلاقة وكيفية

بناء العلاقة هي رهان يلعب دورا في مدى إنجاح العلاقة خاصة بالنسبة للمتصل الصوفى.

وإضافة لذلك استخدم الناظم كلمات اجتماعية مثل اللقاء والاجتماع دلالة على الجتماعية الاتصال الروحي واجتماعية المتصلين، ومصطلحات سياسية كالتفاوض والمبايعة والشركة،استخدامها رمزي والمبايعة والشركة،استخدامها رمزي تبين درجة النضوج الروحي مبني على عقد بين الطرفين والعقد يدل على الرسمية وعلى المسؤولية.

إذن نستطيع أن نستنتج أن كل الكلمات والمصطلحات السابقة تدل على تواصل روحي علائقي مبني على علاقة يقوم بها الصوفي فمن جهة هي علاقة غير رسمية ووجدانية اجتماعية ومن جهة أخرى هي علاقة رسمية ( تفاوض ، مبايعة ....).

#### مصطلحات العملية الاتصالية:

| البيت | المصطلحات      |
|-------|----------------|
| 54    | الخبر (أخبركم) |
| 55    | الرسالة        |
| 62    | نقل            |
| 90    | الوسيلة        |
| 176   | المبعوث        |

#### الجدول (4)

المصطلحات المثبتة في الجدول هي مصطلحات أساسية للاتصال بصفة عامة، ومصطلحات العملية الاتصالية بصفة خاصة في النظريات المتعلقة بالاتصال الجماهيري، هناك من فسر كل اتصال على أساس الوسيلة مثل ماكلوهان الذي يقول

أن الوسيلة هي الرسالة<sup>1</sup> وعليه الياقوتة هي رسالة ووسيلة كما أسلفنا وكلمة المبعوث لها علاقة بعملية الإرسال فاعلها هو المرسول الذي ينقل خبرا.

وكلمة " أخبركم" هي فعل لاسم الخبر الذي هو مصطلح مرتبط مع مصطلح الإعلام انطلاقا من أن كل وسيلة إعلامية ترسل خبرا أو تنقله.

من خلال ما سبق فمنظومة الياقوتة هي وسيلة إعلامية تقليدية تحمل رسائل وتنقل أخبارا من مرسلها الفاعل الصوفي ( الناظم) وكذلك من طرف كل مريد لطرقية الناظم كون المريد يعد في حد ذاته مرسولا ومبعوثا يعمل على حفظ ونشر طريقة شيخه.

# 2-2 المصطلحات الحسية والجوارية والرحلة الاتصال الروحي باستخدام كلمات حسية:

| البيت | الكلمة     |
|-------|------------|
| 7     | رأيت       |
| 18    | استمعت     |
| 21    | رأى رضائي  |
| 24    | شاهدت بعين |
| 24    | البصيرة    |
| 25    | رؤية       |
| 44    | رأيتها     |
| 139   | أصنغ سمعا  |
| 167   | فاه منا    |

<u> جدول (5)</u>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La communication état des savoris ; coordonné par Philippe cabin : éditions sciences humaines ;Auxerre ;1998 :p298.

تعتبر الحواس من قنوات التواصل التي يستخدم في عمليات التواصل والاتصال وتأتي في الدرجة الأولى قناة العين(الرؤية)كون العين حاسة تحتوي على عدة إشارات: إشارات ثابتة،ومتحركة،وإشارات متعددة الرسائل من خلال رؤية المتصلين وقد استخدمها الناظم عدة مرات وبنسبة 70% كما هو موضح في الجدول دليل على وعي الصوفي بأهمية هذه القناة في التواصل.

كلمة السمع والإصغاء كذلك من قنوات التي يبنى عليها نجاح التواصل الذي يشير إلى الانتباه ومحاولة فهم الطرف الآخر في العلاقة، وقد استخدمها ناظم المنظومة بنسبة 20% وترتيبها الثاني جاء مطابق مع الدرجة التي يحتلها السمع كقناة تواصلية ضمن قنوات الحواس الأخرى.

كلمة "فاه منا" تعبر عن الكلام استخدمها مرة واحدة،فالصوفي يستخدم المنطوق إلا للضرورة فكثير الكلام تتعرضه عدة عوائق في التواصل ودليل على اهتمام واعتماد الصوفي على الحواس الأكثر تواصلا وهي الرؤية والإصغاء.و الدراسات بينت أن الكلام لا يمثل إلا 30% في عملية التواصل المباشر بين الأفراد.

#### الاتصال الروحي الجواري

نقصد بذلك، توظيف الناظم في منظومته الياقوتة مصطلحات تعبر عن المساحة والجوار.

| البيت | الكامة              |
|-------|---------------------|
| 5     | لقربه (القرب)       |
| 19    | أدناني منه الدنو    |
| 21    | كساني رداء قربه     |
| 81    | قربه                |
| 52    | سأدركه ببعد المسافة |

جدول(6)

فبين المتصلين تسيير المساحة يلعب دورا في درجة التواصل وفي مدى تفاعل وتبادل طرفي التواصل فكما قلت المساحة بين المتصلين زاد قربهم، وتقاربهم يؤدي ويعبر عن تواصلهم، وقد بيت الدراسات أن كل ما نقصت المساحة الجغرافية (المسافة) بين الناس زادت علاقاتهم وألفتهم. وقد عبر الناظم عن تواصله الروحي مع الله بمصطلح القرب أكثر من مرة، وعبر عن اتصال الله مع الصوفي الناظم بمصطلح الدنو دلالة على فضل الله على بعض عباده.

واستخدم مصطلح البعد مرة واحدة بمعنى القرب وليس الابتعاد " سأدركه ببعد المسافة" معبرا به عن تواصله مع مريديه أو مستنجديه.

نشير أيضا أن المحرك الأساسي في عملية التقارب حسب ما جاء في المنظومة هو الخالق كدليل على الرضى وعلى المقام الذي يمنحه الله للفاعل الصوفي. وبصفة عامة توظيف الصوفي لمصطلح القرب يفسر مرة أخرى الميزة التواصلية للنخبة التصوفية.

مصطلحات الرحلة

| البيت | الكلمــات    |
|-------|--------------|
| 33    | سلكت         |
| 65.33 | طريق         |
| 33    | قفونا آثرهم  |
| 50    | الحبال       |
| 67    | الوصول       |
| 88    | سيرنا        |
| 91    | بالإتباع     |
| 99    | نهج طريقنا   |
| 103   | جد السير     |
| 118   | الطريقة      |
| 119   | تسلسلت       |
| 171   | تسلسل        |
| 177   | قفا نهجه     |
| 92    | مقتفين النهج |

جدول (7)

وظف الناظم كلمات ومصطلحات الرحلة تعبر عن اتصال روحي في شكل سيرورة مترابطة ومستمرة،سيرورة مبنية على: أ.محطات مثل سير السالك في الطريق الصوفي بمختلف مراحله ومقاماته.

ب.أو على أطراف من الفضاء الصوفي مثل كلمات الإتباع، التسلسل...

هذه السيرورة الاتصالية لا تنتهي بانتهاء الموقف ( الوصول إلى مرحلة معينة،أو الارتباط بطرف من الفضاء الصوفي وإنما تدل على فعل صوفي متواصل وتظهر سيرورة التواصل في ما يلي:

- اتصال الصوفي المستمر مع الخالق تواصل تخللته مراحل فرمزيا تصل السيرورة التواصلية للتصوف مفتوحة ببقاء التصوف.
- تواصل الصوفي مع نخبته من خلال اتصال النخبة الصوفية في سلسلة مقدسة مفتوحة على كل صوفى يسجل وجوده في التاريخ الصوفي.
  - تواصل الصوفى مع مريديه الأنيين والمستقبلين.

2-3 مصطلحات الفاعل الصوفي القائم بالاتصال الاتصال الروحي باسم الفاعل الصوفي:

| البيت | الكلمــات |
|-------|-----------|
| 18    | دعيت      |
| 18    | لبيته     |
| 20    | اخترته    |
| 53    | ندعو      |
| 86    | دعوت      |
| 137   | أقر بفضله |
| 130   | أقتدي     |
| 88    | مقتدي     |
| 66    | نصيحكم    |

## <u>جدول(8)</u>

نقصد بالتواصل الروحي باسم الفاعل الصوفي هو أن الطرف الأساسي في التواصل هو الناظم الصوفي حينما يتحدث بضمير أنا فالمرسل هنا هو الصوفي والفاعل في عملية التواصل مع الله.وفي نفس الوقت الخاضع للإرادة الإلهية تظهر في الكلمات التي وظفها الناظم، كلمات مرتبطة بمصطلحات التواصل والمتمثلة في أسماء الأفعال المجودة في الجدول: دعوة،دعاء،الاختيار،التلبية ،الإقرار.

وهناك كذلك مصطلحين آخرين يعبران نع اتصال الفاعل الصوفي مع أهل الصوفية: مع نخبة الشيوخ،ومع المريدين،يتجلى هذا التواصل الصوفي في كلمتي الإقتداء (النخبة) والدعوة.

#### سرعة اتصال الفاعل الصوفى:

| البيت | الكلمــات    |
|-------|--------------|
| 18    | حسن الإجابة  |
| 87    | أهل الإجابة  |
| 96    | سريع الإجابة |

#### جدول(9)

حسب النظرية السلوكية في علم النفس أن لكل منبه استجابة وبالتالي لكل مرسل المريد أو المستقبل الصوفي تلي هذه العملية استجابة المستقبل الصوفي للمرسل المريد أو المستنجد.

ميزة هذه العملية التواصلية بين الصوفي والمستنجد (أو طالبه):

-ان استجابة الصوفي سريعة وعلى إثر هذه السرعة في الإجابة يصبح الفاعل الصوفي مرسلا قويا

-يتميز الصوفي والصوفية بصفة عامة بأنهم فئة تواصل تستجيب لمن يطلبهم وهم بذلك أهل إجابة يحققون إنتظارات طالبيهم بحسن إجابتهم وسرعتها معنى هذا أن أهل الصوفية فئة تتسم بالسمة العلائقية مبنية على العلاقة المفتوحة مما يفسر كذلك الميزة التواصلية الصوفية.

#### التعريف بالمتصل الفاعل الصوفي:

في آخر المنظومة يعرف الفاعل الصوفي بهويته الاسمية والنسبية في البيت 89 " بأنني عبد القادر"....سليل أبي السماحة وكذلك بهويته الصوفية الشرعية السنية.وتأخيره ( الناظم) في التعريف عن هويته له دلالته البنائية ( النصية ) والتواصلية كما شرحنا سابقا وقد احتوت كذلك منظومة الياقوتة على كلمات تبين

الصوفي في علاقته مع الآخرين<sup>1</sup> أنه يمثل مركز التواصل نسبة للمتصلين المستغيثين أو المحبين...وهي ميزة تعزز التعريف بكل فاعل صوفي متصل..

#### 4-2 وسائل الاتصال الفاعل الصوفى

#### الوسائل الرمزية للاتصال الروحي الصوفي:

| البيت | الكلمــات |
|-------|-----------|
| 13    | الموائد   |
| 14    | الأباريق  |
| 14    | الكؤوس    |
| 15    | الأواني   |
| 15    | الخمر     |

# جدول(10)

يستخدم الصوفي في تواصله الروحي وسوائل وأدوات طبيعتها مادية لكن توظيفها يوظف رمزيا للتعبير عن هذا التواصل الروحي القائم بين الصوفي والله،والكلمات الموجودة في الجدول توضح ذلك: الموائد،الأباريق،الكؤوس،هي أدوات تستخدم للغذاء الفيزيقي الإنساني،توظف هنا عند الصوفية كأدوات للغذاء الروحاني،أما الخمر فهو الغذاء الروحي الدال على التواصل الصوفي مع خالقه.

203

<sup>1</sup> أنظر البيت 140و 144.

#### الوسائل السلوكية للاتصال الروحي الصوفي:

| البيت | الكلمــات |
|-------|-----------|
| 106   | صمت       |
| 106   | عزلة      |
| 123   | توسل      |
| 124   | التحية    |

# جدول (11)

هناك وسائل سلوكية يسلكها السالك الصوفي في تواصله مع الله، والمتمثلة في الصمت والعزلة هتين الوسيلتين تدخل في إطار الاتصال اللاشفهي الذي بينت الدراسات أنه يأخذ نسبة 70%، والنسبة المتبقية 30% يشغلها الاتصال الشفهي بالإصغاء والتأمل، واعتماد الصوفية على هذا السلوك نعيده إلى:

- قد يكون الفعل الصامت أنجع من الفعل المنطوق.
- زيادة على ذلك الصمت سلوك إنساني موحد أما النطق(اللغة) فهو متعدد اللسان.

تعد العزلة ( الخلوة) من وسائل التصال الصوفي الأساسية فكل التجارب الصوفية يذكرون فيها عزلتهم أو خلوتهم وتعد نقطة اشتراك الصوفية وهي بذلك وسيلة أساسية يسلكها السالك في الطريق الصوفي للوصول إلى مبتغاه الروحي.

والتوسل هو كذلك وسيلة سلوكية يقوم بها الصوفي بهدف التقرب من الله هي وسيلة مكملة للوسيلتين السابقتين ( العزلة والصمت) في التواصل الروحي الصوفي.

إلى جانب ذلك هناك وسيلة سلوكية مشتركة ما بين الناس وتلعب دورا في التواصل والتفاعل هي التحية، وحتى تسمية المسلمين (نسبة الإسلام) تسمية تتقارب في المعنى مع التحية انطلاقا من أن تحية الاسلام هي السلام.

#### الوسائل الإنسانية للاتصال الروحى:

| البيت | الكلمات   |
|-------|-----------|
| 15    | اليـــدين |
| 128   | اللغات    |

#### جدول(12)

كلا من اليدين واللغة هما من الوسائل التي يستخدمها الإنسان في تواصله، خاصية الإنسان أنه كائن عاقل يستخدم اللغة المنطوقة في التواصل اللفظي ومن هنا ظهرت لغات متعددة فاختلف اللسان من مجتمع إلى آخر، دليل على أن اللغة هي نتاج تعاقدات اجتماعية ومصطلح التعاقدات يفسر الخاصية التواصلية للغة.

اليد هي كذلك من الأعضاء المميزة للكائن الإنساني مثلما هي ترمز للعمل فهي كذلك تعلب دورا رئيسيا في التواصل فعبر هذه الوسيلة ترسل عدة رموز أثناء عملية التواصل وهي بذلك تمثل وسيلة اللغة اللاشفهية.

#### الوسائل الرسمية والعرفية للاتصال الصوفى:

| الكلمات | البيت |
|---------|-------|
| عقدا    | 10    |
| عهــودا | 10    |

# جدول(13)

العقود والعهود هي الأخرى من وسائل التواصل والاتصال لكن استخدامها ( في الاتصال الروحي الصوفي) هو رمزي،حيث يصور الصوفي تواصله مع الله على أنه عقد مبرما بين طرفي هذا الالتصال الروحي،تعاقد يعبر عن الصفة الرسمية لهذا الالاتصال،والوسبلة الأخرى التي تكمل وتعزز متانة هذا التواصل هي العهود التي يقطعها الصوفي مع خالقه.

العقود والعهود هما مصطلحين يرمزان إلى صلابة الالاتصال الروحي بين الصوفي وخالقه المبنية على أسس وجدانية وعقلية وعرفانية.

#### 5-2 حدود الاتصال وكلمات اللااتصال

#### -الحدود النسبية للاتصال الروحى:

| البيت | الكلمات            |
|-------|--------------------|
| 50    | دخـول              |
| 50    | الوصول             |
| 100   | بدايتها            |
| 108   | نهايتها            |
| 118   | انتهت فنون الطريقة |
| 147   | النهى والنهاية     |
| 16    | انتهى              |

#### جدول (14)

استخدم الناظم في هذه المنظومة ( الياقوتة) الكلمات المعبرة عن حدود الاتصال في التجربة الصوفية من خلال مراحل السالك في الطريق الصوفي ،طريق له بداية وينتهي بوصول السالك أو الصوفي هذه الحدود بداية/نهاية دخول/وصول،هي حدود نسبية لأن التجربة الصوفية ( التواصلية الروحية) لها بداية انطلاق والنهاية تمثل مرحلة وصول وليس نقطة انتهاء،وكذلك التواصل الصوفي هو تواصل متجدد ومستمر انطلاقا من أن الصوفي شخصية تواصلية لا تضع حدود بمعنى الاكتفاء أو الغلق الاتصال.

#### - كلمات اللاإتصال

رصدنا 5 أنواع من الكلمات التي تدل على اللااتصال او الانفصال في منظومة الياقوتة، كلمات مباينة لبعض النماذج السابقة الدالة على الاتصال وهي:

اللا علائقية

| البيت | الكلمــات |
|-------|-----------|
| 6     | يمنع      |
| 6     | يحرم      |
| 67    | تارك      |
| 79    | مناع      |

# <u>جدول(15)</u>

# . اللا جوارية

| البيت | الكلمــات |
|-------|-----------|
| 68    | بعيدنا    |
| 69    | ببعدنا    |

# جدول(16)

#### . اللاحسية

| الكلمات البي  | البيت |
|---------------|-------|
| لم أره بلمحة  | 26    |
| عمی، صم       | 67    |
| الا تسمعن الا | 93    |

# جدول(17)

#### . اللارحلة:

| الكلمات         | البيت |
|-----------------|-------|
| لم يسلكها غيرنا | 33    |
| لم يبلغ إنتهاها | 45    |

# <u> جدول (18)</u>

#### وسائل اللاإتصال

| البيت | الكلمات    |
|-------|------------|
| 11    | الإقالـــة |
| 22    | حاجبا      |
| 67    | القطيعة    |
| 160   | التعنيت    |

#### جدول (19)

بصفة عامة هذه الكلمات لا تعبر عن اللا إتصال الصوفي الروحي ( الصوفي بالله) و اللااتصال الصوفي (مع أهل الصوفية) ولا عن اللاإتصال الصوفي المجتمعي ( المجتمع بمختلف فئاته) بل هي مصطلحات تعبر عن انفصال وعدم اتصال الناقدين والناقمين مع التصوف وأهل الصوفية بمعنى أن الفئة الناقمة والمنتقدة هي فئة لا تتواصل. ومن كل ما سبق رصده من كلمات ومصطلحات المعبرة على الاتصال واللااتصال استنتجنا أنها تعبر وتمثل عن أهم مفاهيم الاتصال النظرية:

-المتصل

-المتلقى

و سيلة التواصل

-الرسالة

-أنماط التواصل

فمنظومة الياقوتة هي بحد ذاتها رسالة ممتدة عبر الزمان والمكان فهي حامية الطريقة وهي مؤسسها مما جعلها تتصف بقداسة ودلالة أكثر باعتبارها أنها أهم ما خلفه ناظمها سيدي الشيخ.

الياقوتة رسالة تحتوي في متنها على اغلب مقومات عملية الاتصالية وكذلك على مصطلحات تواصلية مما يبين أهمية النص الشعري عند الصوفية بصفة عامة.

وحتى فيما يخص الكلمات اللااتصالية التي تضمنتها منظومة الياقوتة فعددها قليل (حسب رصدنا) مقارنة مع المتعلقة بكلمات الاتصال, التي تعبر عن عدم تواصل بعض الفئات الناقدة والناقمة من التصوف وأهله وليس معناها عدم التواصل الصوفية بمن يعارضونهم مما يزيد من تفسير تواصلية التصوف بصفة عامة والصوفية بصفة خاصة.

209

التواصلية نقصد بها أن التصوف يتميز ومؤسس على التواصل.  $^{1}$ 

# الفصل السادس الفصل الباقوية مستويات ووظيفة الإتصال في شعر الباقوية

الشعر الصوفي هو صورة يرسمها الصوفي عن الحب الإلهي والذي يرمز للالاتصال الروحي الذي يربط الصوفي مع الله فالشعر اختاره الصوفية كأهم وسيلة للتعبير عن تجربتهم الصوفية وعن اتصالهم الروحي، ومنظومة الياقوتة تمثل هي كذلك نموذجا لهذا الاتصال ويتجلى ذلك فيما يل:

#### 1-مستويات اتصال الفاعل الصوفى وأساليبه

تعددت مستويات اتصال الفاعل الصوفي الذي نقصد به ناظم القصيدة ومن بينها:

#### 1-1 الإتصال الالهي في التجربة الصوفية

-فضل الله في تواصله مع الإنسان: يتجلى في فضل الله, من البيت 4 إلى البيت 6 الإنسان يرمز إلى الصوفي المحب لله وعلى هذا الأساس يفضل الله هذا المحب عن إنسانا آخر، فبداية المنظومة تعبر عن مقدمة عامة عن الاتصال الروحي.

#### -الاتصال الروحي للفاعل الصوفي ومراحله:

من البيت 7 إلى البيت 24 والبيت 27 يصف الناظم تجربته الصوفية، وصف يعبر عن الفاعل الصوفي في تواصله الروحي الذي مر بعدة مراحل بدات من الأسفل إلى الأعلى ومن الملموس وصولا الى الروحي أي من التواصل الإنساني إلى الاتصال الروحي الإلهي فالبداية كانت من تأثره بالصوفيين والنهاية كانت باتصاله مع الله , مرالناظم تقريبا بسبع مراحل عبر أحوال وأدوات متسلسلة توجت بالاتصال الإلهي (التفاوض،الشرب،النشوة،السكر،القرب ،الفناء،والمشاهدة،الوصول إلى المقام العالي في سلم الولاية).

## الاتصال الروحي في مراحل السالك في الطريق الصوفي:

من البيت 100 على البيت 114 هي مراحل وجدانية متسلسلة ومرتبطة ببعضها البعض تتمثل في الأحوال التي يعيشها الفاعل الصوفي في تواصله الروحي مع الله من:

توبة، شوق، حب، التسليم، وجد، صوم، عزلة، شغف، ذوق، سكر، غيبة، حضرة....

مراحل تنطلق ببداية وتنتهي بنهاية مفتوحة باعتبار أن التواصل الروحي الصوفي عبارة عن صيرورة مستمرة.

المراتب الصوفية ودرجة التواصل الروحي:

البعد التواصلي الروحي في الأبيات الياقوتة (من البيت 115إلى البيت117) تتمثّل في تراتبية الصوفية المبنية على أساس درجة التواصل الروحي للصوفي مع الله.

سلم مراتب الصوفية كما جاء في منظومة الياقوتة:

القطب

الأوتاد

الأخيار

الإبدال

الوالي

يوضح هذا السلم الفئات الصوفية المصنفة في مراتب أو مقامات محددة حسب درجة أو الشدة التواصلية والتفاعلية في التواصل الروحي بين كل فئة مع الله.

فالسالك في الطريق الصوفي ليصل إلى المقام القطبي يتطلب عليه المرور بعدة مراتب ومراحل يتخللها سلوكات تواصلية روحية متتالية تميز كل مرتبة صوفية عن الأخرى مع الإشارة أن هذه المراتب هي مقامات متواصلة فيما بينها ولا توجد قطائع بينها وتعتبر مرتبة الولي مرتبة مشتركة باعتبارها نقطة انطلاق وكذلك بالنسبة إلى مراتب التي تليها.

ويفسر هذا السلم المسافة الروحية بين الله وكل مرتبة صوفية فالمسافة هي محدد أساسي في عملية تواصلية باعتبار أن كلما نقصت المسافة زاد تواصل بين المتصلين.

#### سلوك الفاعل الصوفي في تواصله الروحي:

من البيت 28 إلى البيت 31، تشير إلى أن الصوفي يمر بمراحل من مقامات وأحوال تتطلب مجاهدة ومعاناة وصبر وصدق للوصول إلى الذوق الصوفي، والناظم لا يستثنى في تجربته الصوفية من ذلك، فالفاعل الصوفي هو سالك طريق ينتقل فيها من مقام إلى آخر هي ميزة أخرى اتصالية للإنسان الصوفي.

#### التصوف طريق اتصالى مشترك:

من البيت 32 إلى البيت 36 جاء في هذه الأبيات أن الطريق الذي سلكه الناظم طريق مشترك يسلكه إلا أهل الطريق من سلف وخلف الصوفية، مما يدل على تواصل الصوفيين في سلسلة صوفية متكونة من حلقات تمثل ارتباط النخبة الصوفية ووسائل روحية تواصلية عديدة يتخذها السالك للولوج في الطريق الصوفي سبيل المنح الربانية والمراتب السامية (مثل أحوال والمقامات).

#### التفاعل المتبادل في الاتصال الصوفي:

من البيت 37 على البيت48 يشير إلى التفاعل المتبادل في عملية الاتصال الروحي بين الصوفي والله يظهر ذلك في الحوار الرمزي بين الطرفين ( البيت 39)، وفي ما يبذله الصوفي من سلوكات روحية لمحبيه وما يبادله الله له من منح لدنية: علوم، معارف ، محبة، مرتبة، وحضرة التي تمثل قمة التفاعل المتبادل الرمزي في التواصل الصوفي.

#### 2-1 رسائل الفاعل الصوفي للمتلقي

الرسائل الموجهة تتسم بمسحة قيادية صوفية بمخاطبة المتلقي باسم الشيخ الصوفي صاحب القدرات والكرامات الممنوحة من الله الذي لا إرادة بعد إرادته (الله) والذي يفضل من عباده م ن يشاء هذا الخطاب يحمل عدة رسائل موجهة إلى اتباع وسالكي الطريق الصوفي، وتتمثل في ما يلي:

أ.من البيت 49 إلى 50 خطاب أو رسالة للمريدين والراغبين في السير في الطريق الصوفي الذي لا يكون إلا بشيخ يرافق السالك في هذا الطريق،وناظم المنظومة يؤكد بدوره في هذا الشأن.

ب. من البيت 51 إلى البيت52 رسالة يخاطب فيها الفاعل الصوفي المتلقي ومنه المستغيث به بسرعة إجابته هذه الرسالة تعبر عن سرعة التواصل عند الفاعل الصوفي فهو يعد متلقي للخطاب (عند الاستنجاد به) فقط ليصبح بعدها مرسلا فاعلا.

جرسالة داعية لإتباع الطريقة الصوفية في الأبيات 53 إلى البيت80 يدعو الفاعل الصوفي ( المرسل) كل متلقي بإتباع الطريقة الصوفية وبالتواصل معها، مستخدما أساليب للإقناع وهي:

المصداقية 1: مؤكدا على شرعية وسنية طريقته الصوفية.

الترغيب<sup>2</sup>: أسلوب يرغب ويحبب المتلقي الطريق الصوفي الطريق الذي يتميز بالذكر والصدق...مشيرا إلى أهمية ودور الفاعل الصوفي ( الشيخ) في مساعدة ومرافقة السالك في الطريق الصوفي هذه الرسالة نجدها مرسخة كثيرا في هذه المنظومة.

الترهيب<sup>3</sup>: يستعمل هذا الأسلوب لترهيب تارك الطريقة الصوفية مقدما صورة ونهاية سلبية بتارك الطريق الصوفي مستخدما التخويف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> من البيت 53 إلى البيت55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> من البيت 56 على البيت66.

<sup>3</sup>من البيت67 إلى البيت81.

ملاحظة : من البيت 82 إلى البيت 84 يتحدث عن المقامات التي تتمتع بها سالك الطريق الصوفي لزيادة الترغيب وفي البيت 85 يشير ما يؤول إليه تارك الطريق.

عدم التسويف: لإتباع الطريقة الصوفية وهي ميزة تواصلية مهمة يختص بها أهل التصوف.ويدل على منطق مدروس لاستخدامه باعتبار أن كل تسويف يقابله مقاومة ورفض إذن كان استخدام الترهيب بدون تسويف لتحقيق الترغيب.

دعوة دعوة مباشرة لكل متلقي للإقتداء به والاستجابة لدعوته دعوة ستعود عليه (المتلقي) بمقام المودة الروحية الإلهية.

وهنا كذلك يظهر الجانب التواصلي المستمر للتصوف عبر الصوفي فهي دعوة ورسالة تتصف بالديمومة فهي موجهة لكل إنسان في كل زمان, دعوة لانتشار الشيخية والشاذلية.

# -تعريف المرسل (الفاعل الصوفي):

جاء تعريف الناظم بهويته مباشرة بعد دعوته للإقتداء به و اتباع طريقته لتزيد من التأثير على المتلقى.

أ. تعريف بهويته النسبية أقهو صديقي (نسبة لأبي بكر الصديق) وسليل جده أبي سماحة العالم والإمام مدينة فقيق وتلميذ الصوفي أحمد الراشيدي الملياني وأستاذ العديد من علماء ومتصوفة هذه المدينة كما ذكرنا سالفا.

ب تعريف بهويته الصوفية الشرعية والسنية<sup>2</sup> وعلى مراتبه وعلومه التي حاز عليها بسلوكه في الطريق الصوفي.

# رسالة لخصومه:

كذلك هنا نلحظ تسلسلا منطقيا في بناء هذه القصيدة لأجل خدمة وظيفة هذه المنظومة فالتعريف بهويته كانت تمهيدا للرد على خصومه ومنتقديه فمن البيت 93

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> من البيت 89 إلى البيت90.

<sup>2</sup> من البيت 91 إلى البيت92.

إلى البيت 99 يطلب الفاعل الصوفي من المتلقي عدم تصديق ادعاءات خصومهم (ينعتهم بالحساد)محذرا كل من يعاديه مستخدما أسلوب التخويف في الرد على الطرف المعارض بألفاظ مختلفة على التي استعملها في دعوته للإتباع الطريق الصوفي لأن هذه الرسالة هي رسالة محددة المضمون ومحددة التوجيه فهي موجهة إلى فئة معينة هي فئة الخصوم.

#### رسالة تحذير:

رسالة غير مباشرة لخصومه يحذر فيها من الحسد والتعنيت، ويؤكد فيها مرة أخرى عن مواهبه ومعارفه وعلومه فهي رسالة من الفاعل الصوفي مستخدما فيها أسلوب التحذير موجهة إلى كل منتقد الآني منه أو الآتي مستقبلا وجاءت هذه الرسالة في البيتين 160 و161 بمنظومة الياقوتة.

# 1-3 اتصال النخبة الصوفية:

يتحدث ناظم الياقوتة في البيت 118 إلى البيت122 عن تواصل الشيوخ الذين ينعتهم بالنخبة الصوفية فيما بينهم، تواصل على شكل سلسلة حلقاتها شيوخ النخبة الصوفية. اتصالهم الروحي الإلهي والمواهب اللدنية هي من بين النقاط المشتركة المؤسسة لتواصل النخبة الصوفية بطريقة متسلسلة ومسترة.

#### -اتصال النخبة الصوفية مع العباد:

في البيت 123 يتحدث الناظم عن تواصل النخبة الصوفية مع العباد من سالكين الطريق أو غير هم...وذلك من خلال دعوة العباد بالتوسل إلى أهل الصوفية مبينا أن النخبة الصوفية سريعة الإجابة لمن يتواصل معهم، وهنا يظهر الناظم دور الصوفية القوى كمستقبل ومرسل.

ومن ناحية الزمن تواصل الصوفية مع الآخر المريد، المحب، والمستنجد، مدته قصيرة لردهم السريع على من يتواصل معهم وفي نفس الوقت هو تواصل دائم لارتباط المتصل بهم.

# -اتصال الفاعل الصوفي مع مشايخه:

بعد تمهيد عام حول العلماء والشيوخ تطرق ناظم الياقوتة في البيت 127 على البيت 159 إلى خاصية تواصلية تميز مشايخ الصوفية وتتمثل في سلسلته الصوفية التي تأثر بها ونهل من علومها قدمها كنموذج لتواصل وارتباط النخبة الصوفية.وحتى مصطلح السلسلة يدل على التواصل كما ذكرنا سابقا ففقدان أية حلقة يؤثر على الحلقات الأخرى فالمعارف أخذ وعطاء وليس باحتكار هذا التبادل والسيروة التواصلية من أهم ميزات المنظومة أو الفكر الصوفي.

# 4-1 أساليب تأثير الفاعل الصوفى على المتلقى

البيت 163 على البيت 166 تشير هذه الأبيات إلى استخدام الفاعل الصوفي إلى أسلوب تأثير آخر في بداية الأبيات الأخيرة من منظومته، يتمثل في أسلوب التواضع ويتجلى هذا الأسلوب في اعتذاره المسبق للمتلقي في احتمال تضمن رسالته من تقصير في لغة وبيان منظومة الياقوتة، وهذا الناظم قدم أهم الصفات أو الميزات الإنسانية والصوفية للصوفي هي كما يلي :

-صفة الإنسان غير الكامل بمنطلق أن الكمال إلا الله.

-ميزة أو صفة التواضع عند العلماء.

-تواضع يرجع كذلك للمعرفة السرية التي اتفق عليها آهل الصوفية في تصوفهم والمتمثلة في عدم بوحهم لمعارفهم الربانية لذلك وكما ذكرنا سالفا استخدم الصوفية الرمز في رسائلهم المتعلقة بتجاربهم الصوفية.

وفي نفس الوقت يقول الناظم أنه اهذه المعارف والعلوم كانت السبب في الاتصال مع المتلقي فجاءت هذه الأبيات للتأثير على المتلقي بهدف تأكيد هويته الصوفية المتواضعة والعارفة وهي كذلك رسالة لرد على كل مشكك أو منتقد.

# عنوان الرسالة (القصيدة):

يدلل الناظم في البيتين 171و 172 لماذا سمى منظومته بالياقوتة رفعة لما ذكره من أسماء علماء ومشايخ صوفيين نهل من علمهم ومن طريقتهم، واسم الياقوتة هي اسم لحجر كريم يرمز لقيمة العلماء ولقيمة المنظومة وبما أن هذا الحجر الكريم يتميز بحفاظه على خصائصه مع طول الزمن يعني أن اختيار هذا الاسم يرمز لديمومة هذه المنظومة وبالتالي إلى استمرارية طريقته الصوفية ومن هنا نستخلص الخاصية التواصلية لاختيار الناظم اسم الياقوتة كعنوان لمنظومته.

ومن خلال ما تقدم نستطيع أن نستنتج أهم تجليات مستوياته الاتصال واساليبه في منظومة الياقوتة كما يلي:

# -الاتصال الصوفي مع الله هو اتصال روحي:

وغايته روحية إيمانية ومعرفية،أساس هذا الاتصال القلب مصدر الإيمان والبصيرة يستخدم فيه (الاتصال) سلوكات وجدانية هي من أهم محركات الاتصال الصوفي الروحي:

حب، شوق، توسل، ترجي، تسليم، والاتصال الروحي يظهر في:

أ سلوك الفاعل الصوفي في تواصله مع الله.

ب. هذا السلوك هو متدرج ويتطلب مراحل للوصول إلى غاية هذا الاتصال الروحي.

ج. مبني على التفاعل المتبادل بين الصوفي والله ( بين الذات الصوفية والذات الإلهية رمزيا)

د. هذا الاتصال الروحي قبل كل شيء مبني على الإرادة الإلهية، فرغم أن الفاعل الصوفي في الاتصال الروحي يلعب دورا جما ابتغاء المحبة والمعرفة الإلهية لكنه يبقى هذا الفاعل مفعولا به تحت الإرادة الإلهية.

الصوفي في الاتصال الروحي هو فاعل (الفاعل الصوفي) في هذه العملية بأفعال تواصلية تظهر في سيرورة وصيرورة طريقه الصوفي وفي علاقاته مع أهل الطريق الصوفي ومع منهم خارجه.

سمة التصوف هي سمة تواصلية تظهر في:

أ الطريق الصوفي سبيلا مشتركا لكل سالكي الطريق ونخبته.

ب. تواصل النخبة الصوفية فيما بينهم من خلال السلسلة الصوفية والتي ترمز إلى ترابط علمائها وشيوخها.

ج. تواصل الفاعل الصوفي مع مشايخه ونقصد هنا ناظم الياقوتة الذي يمثل حلقة تواصل مع سلسلة مشايخه.

د. تواصل الصوفية مع باقي العباد من مريدين ومحبيهم ومستنجدين وغير هم...

ه درجة التواصل الروحي تحدد كل مرتبة من المراتب الصوفية.

#### -رسائل القصيدة الياقوية:

تعتبر الياقوتة قبل كل شيء خطاب ورسالة عامة كما أسلفنا الذكر لأغراض أهمها الطريقة الصوفية الشيخية وإستمراريتها خاصة وأنها تعد من أهم ما ترك ناظمها سيدي الشيخ<sup>1</sup> وتركيز صاحب المنظومة على الشعريدل كذلك على رؤيته

221

<sup>.</sup> ترك شعر الحضرة ورسائل ويقال كتب باسم عبد القادر بن محمد في فيكيك بالمغرب  $^{1}$ 

المستقبلية باعتبار أن الشعر يلعب دورا بارزا في التواصل بين الأجيال،خاصة إذا كان هذا الشعر يمثل أحد أسس الطريقة الصوفية مثل الطريقة الشيخية. 1

وفي نفس الوقت هذه المنظومة أو الرسالة العامة (الياقوتة) تحتوي على رسائل فرعية:

أ. رسائل الفاعل الصوفي للمتلقى من مريدين ومحبين الطريق وغيرهم.

ب رسالة الفاعل الصوفي (سيدي الشيخ) لخصومه ومنتقديه.

جرسالة تحذير للمتلقى الأنى والأتى وخاصة المنتقد.

#### - اساليب تاثير الفاعل الصوفي على المتلقي:

استخدم ناظم الياقوتة عدة أساليب مؤثرة على المتلقي لغاية تحقيق أغراض الرسالة ( المنظومة)ومن بين هذه الأساليب : الترغيب، الترهيب،عدم التسويف بهدف التأثير على المتلقي لدخول في الطريق الصوفي واستخدمن أسلوب التحذير مع خصومه ومن أهم الأساليب كذلك أسلوب التواضع الذي وظفه في الجزء الأخير من المنظومة لدليل على الهدف التأثيري على المتلقي،أسلوب يتميز به أهل العلوم والعرفان.

- التعريف بالمرسل الفاعل الصوفي وهو عبد القادر بن محمد المعروف بسيدي الشيخ بنسبه العائلي والعلمي والصوفي وتعريف بعنوان الرسالة (المنظومة) بالياقوتة الذي يحمل دلالة رمزية وتواصلية كما ذكرنا سابقا.

وكل هذا يدل على أهمية الشعر الصوفي في التواصل الروحي والإنساني هذا الشعر لا يعكس المحيط وإنما يحمل فاعلين وأفعال ورسائل تعمل على تجسيد الفعل التواصلي الصوفي.

222

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الياقوتة هي طقس أساسي في الطريقة الشيخية تقر أ بصفة دائمة.

# 2-الوظيفة الاتصالية لشعر الياقوتة

من التحليل المعجمي والبنائي لقصيدة الياقوتة،تتجلى الوظيفة الاتصالية للشعر الصوفي،التي تندرج ضمن الوظائف اللغوية والتي تسمى كذلك بالوظائف الاتصالية« تلك العمليات التي تؤديها اللغة وتسمح بأدائها عن طريق الاستعمال اللغوي...».1

ويعتبر رومان جاكبسون من الذين ساهموا في دراسة الوظيفة الاتصالية للغة،وتطبيق نموذجه الوظيفي اللغوي المتكون من ست وظائف على قصيدة الياقوتة ،هو نموذجا مناسبا لدراسة وظيفتها الاتصالية نحللها على النحو الآتي:

-الوظيفة المرجعية وهي أكثر وظائف اللغة أهمية في عملية الاتصال ذاتها،التي ترتكز على المضمون الأصلي أو المرجعي لخطاب المتكلم يهدف هذا الأخير إلى إيصاله إلى متلقيه.

وقصيدة الياقوتة تحمل مجموعة من الأخبار تعبر عن المرجعية الشاعر الصوفي سيدي الشيخ مرجعية صوفية تتكون من:

أولا-المرجعية الصوفية القائمة على التجربة الصوفية لشاعر الياقوتة،تجربة روحية ورمزية لحياة خارج حدود التناهي البشري مع اللامتناهي،تجربة تمثل أساس هذه المرجعية وأساس الذي إنبنت عليه الياقوتة،فكانت أول غرض تطرق له الشاعر في بداية بناء القصيدة 3،وهذا التموقع العالي في شعر الياقوتة يرمز لأهمية مرجعية التجربة الفردية الصوفية للتصوف الإسلامي وفاعليه.

ثانيا-قصيدة الياقوتة تمثل مرجعية الطريقة الشيخية وسندها الروحي والرسمي،فهي تحمل مبادئ طريقة الصوفي سيدى الشيخ،المنبثقة من المبادئ

3 من البيت 7 إلى البيت 48 وكذلك من البيت 100 إلى البيت 114.

<sup>1</sup> الحسين الزاهدي، التواصل، نحو مقاربة تكاملية للشفهي، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 2011، ص37.

Roman Jac <sup>2</sup>

السنية \*،ومبادئ شيوخه من جاء ذكر هم في القصيدة،وبصفة خاصة من مبادئ الطريقة الشاذلية لأبي الحسن الشاذلي الذي انتشرت طريقته انتشارا واسعا في بلاد المغرب الوسيط العهد،وعليها تأسست الطريقة الشيخية يفسر هذا التأثير والانتشار للوسطية التي تجمع بين ما هو ديني ودنيوي التي تميز مبادئ الطريقة الشاذلية الصوفية.

كما أن قصيدة الياقوتة هي المصدر الصوفي الأهم إن لم نقل الوحيد الذي خلفه شاعر الياقوتة لطريقته الصوفية(بالإضافة الى مصادر مكملة لها)، فالياقوتة هي مصدر وسند ورسالة وطريقة تتأسس عليها مرجعية الطريقة الصوفية الشيخية.

ثالثا-هوية سيدي الشيخ هي الأخرى تمثل مرجعيته التي تحملها الياقوتة حين يتحدث عن هويته النسبية البوبكرية والسماحية<sup>1</sup>.

-البوبكرية نسبة إلى أبي بكر الصديق صاحب الرسالة المحمدية،نسب له رمزيته الدينية في الإسلام.

-السماحية نسبة لجده سيدي سليمان ابن أبي سماحة الشخصية الدينية والعلمية التي شهدتها المنطقة بين القرن الخامس عشر والسادس عشر ميلادي.

هذا التصريح المباشر لهويته النسبية يحمل كذلك رمزية أخرى،تتمثل في الهوية الدينية الجامعة التي تجمع بين الهوية الدينية التاريخية (أبو بكر الصديق)والهوية الدينية المحلية (سليمان بن أبي سماحة) هوية تجمع بين المشرق والمغرب تأسست عليها أيضا مرجعية الخطاب الصوفي لسيدي الشيخ في ياقوتته.

-الوظيفة التعبيرية وهي ما تشير إليه اللغة وتظهره من مواقف وجدانية، والتي تعبر عن مواقف المرسل من مختلف القضايا التي تكتب أو يتحدث عنها والتي يجسدها من خلال السياق، وهي تحدد العلاقة بين المرسل والرسالة وموقعها منها، لأن

<sup>\*</sup> في ذكره للسلسلة الروحية لطريقته يصنف ويحدد منع طريقته من الرسول ثم علي ثم الحسن ثم المشايخ والعلماء من الصوفية، تنهي \*\*\*\*سلسلة تؤكد أو تبين أن الرسول هو أصل مبادئ طريقته الصوفية والرسالة الإسلامية المحمدية من البيت 92-92 ومن البيت 127-159.

<sup>1</sup> الببت 89-90.

الرسالة تعبر عن مرسلها وتعكس حالتها،بالإضافة لما تحمله من أفكار تتعلق به أو بشيء ما

وياقوتة سيدي الشيخ، رسالة يعبر فيها عن ذاته وعن مشاعر ذوقية وعن أفكار وقضايا، تتحدد في المواضيع التي تحملها قصيدته والمتمثلة في:

أولا-التعريف بتجربته الفردية والحالة الوجدانية الذوقية التي عاشها في اتصاله الإلهي المتوج بالمنح اللدنية والعلوم العرفانية،تعريف يعبر عن موقفه الصوفي للتصوف القائم على التجربة الصوفية

ثانيا-التعريف بذاته (تجربته الفردية) وبنسبه موقف يعبر فيه عن هويته الدينية الصوفية ويعبر بالخصوص على مركزية الشيخ الصوفي في النظام والفكر الصوفي.

ثالثًا-موقفه من الطريق الصوفي ومراحله والمحطات الروحية للسالك في طريق المحبة والذكر،يؤكد على خصائص الاتصال الروحي الصوفي والطرق الصوفي بصفة عامة والطريقة الشيخية الشاذلية بصفة خاصة.

بذلك تكون قصيدة الياقوتة رسالة تبليغية لطريقته (سيدي الشيخ) وللتصوف الطرقي.

رابعا-الرد على خصومه ومنتقديه، هو الرد على العاذل المتنوع المظاهر في أشعار الصوفية فهو: الحاسد، الحاقد، المتربص، الواشي، اللائم الجاهل... أ فهذا العذل هو دلالة على موقفه الصوفى من العذل الديني الذي تمثله السلطة الدينية التقليدية (علماء الشريعة والفقه) ومن العذل الفلسفي ممثلا في الفكر الفلسفي البرهاني المناهضين للفكر الصوفي<sup>2</sup>،المؤسس على التجربة الفردية الذوقية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عباس يوسف حداد، العذل الديني والمعرفي في الشعر الصوفي، دار الحوار ، ط2، اللاذقية 2009 ص11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص13-14.

-الوظيفة التأثيرية هناك من يسميها بالوظيفة الندائية هي ما يظهر من صور ومعاني يتوجه الكاتب إلى المتلقي بقصد لفت انتباهه إلى أمر ما أو الطلب منه القيام بعمل ما،أي للتأثير في هذا المتلقي بهدف إحداث ردة فعل ما لديه يظهرها الكاتب عبر استخدام أساليب تنبيهيه مثل الأمر،النداء،المناجاة،المجاملة...

وقصيدة الياقوتة محفوة ومتحفة بهذه الأساليب التنبيهية في معظم المحطات البنائية لهذه القصيدة المتكونة من 178 بيتا،أين يظهر شاعر الياقوتة كأنه في اتصال مباشر مع من يوجه لهم رسائله التنبيهية نلخصها في ما يلي:

- دعوة للمريدين والراغبين في السير في طريقته يكون مرافقتهم ودليلهم في هذا الطريق. 1
- يخاطب شاعر الياقوتة المتلقي المريد والمستغيث بخطاب برهاني عن علومه وكراماته والمنح اللدنية التي اختص بها الله أهل التصوف.<sup>2</sup>
  - تنبيه المتلقى المستنجد المستغيث بسرعة إجابته.<sup>3</sup>
- دعوة لإتباع طريقه الصوفي مستخدما في هذه الدعوة أساليب الإقناع والشرعية السنية والرغيب، والتخويف لتارك الطريقة. 4
- نداء ودعوة للإقتداء به والاستجابة لدعوته ستعود على المتلقي المجيب بمنحه مقام المحبة. 5
  - تحذير لخصومه ومنتقديه باستخدام أسلوب التخويف.<sup>6</sup>

<sup>1</sup> البيت 49-50.

<sup>2</sup> البيت 50-52

<sup>3</sup> البيت 52-51

<sup>4</sup> البيت 53-80

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> البيت 88-86

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> البيت 93-99.

- دعوة إلى التواصل مع أهل التصوف بأسلوب إقناع الإجابة السريعة. 1
- تحذير غير مباشر لمنتقديه مستشهدا بعلومه اللدنية هي ردا على المتلقي المنتقد والخصوم.<sup>2</sup>
- استخدامه الأسلوب التواضع يعتذر به على احتمال تضمن قصيدته تقصر بياني.3
  - تنبيه وتعليل لماذا عنون قصيدته الشعرية بالياقوتة<sup>4</sup>.

نلاحظ مما سبق أن شاعر الياقوتة أضفى على قصيدته أساليب تنبيهيه متعددة من ناحية الكم والكيف، هذه الاستفاضة لهذه الأساليب تدل على هدف الشاعر الصوفي الأساسي والمتمثل في التأثير على المتلقي على اختلاف أطيافه واتجاهاته.

هذه الأساليب التنبيهية تصور الشاعر على أنه في اتصال وحوار وجها لوجه مع القارئ ومع من توجه له رسائله،فهو حاضر ومتحرك،فالكلمات والنص لم يقيدان صاحب وكاتب القصيدة عكس ما تراه البنيوية اللسانية الكلاسيكية.

وهذا ما يبين أن الشاعر الصوفي هو فاعل داخل نصه الشعري وخارجه (تفاعله مع القارئ)هذه الميزة السردية والحكائية وخطابية وتحذيرية الفاعلة للشاعر الصوفي هي التي تفسر الديناميكية الاتصالية التي يقوم بها الفاعل الصوفي الشاعر.

من خلال أشكال الاتصال الذي يقوم بها المتلقي مع الله ومع النخبة الصوفية ومع المريد ومع العاذل... تحمل رسائل تأثيرية متعددة الأساليب ما نستنتجه من ذلك أن الفاعل الصوفى الشاعر جعل من شعره فضاءا اتصاليا ديناميكيا بالفعل والحركة.

<sup>1</sup> البيت 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البيت 160.

<sup>3</sup> البيت 163-166.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الببت 171-172.

- الوظيفة ما وراء اللغة (الورالسنية)وهي ما يتمحور حول اللغة ذاتها من معاني واصطلاحات نحوية ولسانية ترتكز على الرمز الذي توفره اللغة وتوضح وظائفه.

وإذا كان الإنسان اختصاصه إضفاء المعاني والدلالات على الأشياء دون آخر، نستطيع أن نقول أن الصوفي قد أبدع في اختصاصه فهو الذي يوصف بصاحب الإشارة لا العبارة واستخدام الصوفية للرموز لأنها وسيلة لإثارة العواطف والأحاسيس وحث الناس على الفعل فالرمز هو اختيار إستراتيجي لتفعيل التأثير على المتلقي، والكتابة الشعرية الصوفية زاخرة بالرموز التي تحملها المصطلحات الصوفية، وشعر الياقوتة لم تحد عن هذا الإطار الرمزي الصوفي.

الرموز التي تضمنتها الياقوتة جاءت في المصطلحات المتعلقة ب:

- التجربة الصوفية: الكشف، المشاهدة، الرؤيا، الفناء...
- الطريق الصوفي: الطريق، السلوك، الحج، المقام، السير، الوصول، الارتقاء (المعراج)...
- المذهب الصوفي: الولاية، الشيوخ، الخلافة، الحضرة، الإرادة، الحضرة، الفيض، الجذب، الحقيقة.
  - المقام: الصبر ، التوكل ، الرضي ، الزهد
  - الحال والتعين: الأنس، المحبة، الشوق، الطمأنينة، المشاهدة والتعين.

أما المصطلحات الرمزية الصوفية المشتقة من المرجعيات الشرعية والفكرية والطبيعية.

تصنيف منابع المصطلحات الصوفية أنظر:

جميل حمداوي "المصطلح الصوفي"

www.minculture.gov.ma.php/2010-01-11-01-40/etudes-essaie/343-gmail-ramdaoui-trinologie-mystique.p2-3.

- من القرآن

الكريم: الله، الحق، الخلق، اليقين، العلم، الإخلاص، الرضى، القلب، الذكر، السر، الإصطفاء...

- الحديث النبوي الشريف: الرداء،الأبدال و الأوتاد والغوث والنجباء والنقباء ...
  - المرجعية الفقهية: الصوم، الحج، الطهارة
  - التصوف الفلسفي جمع الجمع، الإتحاد، النفس الفيض.
- من النحو: الغياب والحضور، المعرفة، العلة، الصفة، الإشارة، الواحد والجمع.

بالإضافة إلى المصطلحات المتعلقة بالطبيعة (الشمس، والبحر والجبال...) و المأخوذة من علم الكلام لدى الأشاعرة وغير هم (الذات،التنزيه،الوجود والأزل...).

كما سبق يظهر أن الفاعل الصوفي الشاعر وظف المصطلحات الصوفية المتعارف عليها بصفة عامة من جهة، ومن جهة ثانية يظهر أنه ركز على المصطلحات التي توحي وترمز إلى:

أ-التجربة الصوفية والأحوال والمقامات التي عاشها في تجربته الاتصالية الإلهية.

ب-المذهب الصوفي والمتمثل في الطريقة الصوفية والتي يمثلها التصوف الطرقي.

جـشرعية وسنية طريقه الصوفي الذي يمثله التصوف العملي السني الذي شاع في بلاد المغرب الإسلامي وفي الفترة التي عاش فيها شاعر الياقوتة الصوفي سيدي الشيخ.

- الوظيفة الشعرية هي القيم الدلالية والمعاني والأصوات والإيقاعات والأوزان،التي توظف خلال النص الأدبي والتي توفرها اللغة،بهدف جعل مادة ذلك النص كأداة للتأمل أو التفكر أو وسيلة لإحداث المتعة،بهدف جعل العمل إبداعا يترسخ في عقول المتلقين،وهي من الوظائف الأساسية للغة لما دخله من حركية في حياتها وبدونها تصبح اللغة جامدة.1

وقصيدة الياقوتة تنتمي إلى الثائيات الصوفية من البحر الطويل التي عمد الصوفية على نظمها، لما لها من مميزات تأثيرية على المتلقي، وقد بينت الدراسات أن التائية ( الشعر الصوفي) لها درجة عالية من الشعرية سميت أدبيا بكيمياء الشعر، جعلها تكون خطابا منفردا في الإيقاع والوزن وبالتالي في التأثير.

وسيدي الشيخ قد قفي على تقليد سابقيه، فجاءت قصيدة الياقوتة تائية من البحر الطويل وعن قصد لتؤدي هذا الدور الاتصالي، وهذا ما سنلاحظه في الفصل الآخر الذي سيتطرق إلى طقس سماع الياقوتة أين تظهر شعرية الياقوتة قولا وفعلا ، نصا وطقسا، هي من إستراتيجيات التأثير عند الصوفي سيدي الشيخ.

-الوظيفة الاتصالية تعد هذه الوظيفة إطار تتحرك ضمن شروطه بقية وظائف اللغة ووظائف الشعر الصوفي على العموم هي وظائف اتصالية والدراسات المتعلقة بالخطاب الصوفي تبرهن ذلك.

من خلال التحليل السابق لوظائف قصيدة الياقوتة نعتقد أن الوظيفة التعبيرية والتأثيرية والمرجعية بالإضافة إلى الشعرية التي يأتي الحديث عنها لاحقا-هي الوظائف التي تجسدت فيها الوظيفة الاتصالية لشعر الياقوتة والإستراتيجية الاتصالية للفاعل الصوفية الشاعر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نعمان بوقرة المصطلحات الأساسية في اللسانيات ص146.

<sup>2</sup> عبد الفتاح الإدريسي البوزيدي،بلاغة الخطاب الشعري في التائيات الصوفية دراسة الظواهر والقضايا:تائية ابن الفارض ومحمد الحراق نموذجان،أطروحة دكتوراة،إشراف عبد الوهاب الفيلالي،كلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة سيدي محمد بن عبد الله فاس. .ww.aljounaid.ma/article.c=6169

قد ينظر إلى الشعر والعمل الأدبي (المكتوب) على انه تختفي الوظيفة التعبيرية والتأثيرية فيه، لغياب المرسل والمتلقى، إلا أن هذه الدراسة بينت أن هاتين الوظيفتين من الوظائف الاتصالية الأساسية في الشعر الصوفي للياقوتة وعلى رأسها الوظيفة 

والوظيفة التعبيرية تظهر في الإستراتيجيات التعبيرية التي قصد بها المرسل (الشامل الصوفي)التأثير على المتلقى،منها الإستراتيجية الحكائية<sup>1</sup> التي تميز بها الشعر الصوفي « ولعل مشروع الصوفي في هذا النوع من الخطابات أنه أصبح هو الفاعل داخل المجرى الحكائي وحسب إستراتيجية في تحقق المسار الحركي في

النص كما في الواقع الذي يعيشه أو يتخيله، وجعلها بالتالي إستراتيجية لتفعيل العقد التواصلي بينه وبين المتلقى<sup>2</sup>

بالإضافة إلى إستراتيجية الإقناع والإرشاد والتحذير التي حفوت بها قصيدة الياقو تة

أما الوظيفة التأثيرية التي تظهر في ما تتضمنه الرسالة من خيارات راعي فيها المرسل (الوظيفة التعبيرية) ما يتوقع أن يؤثر على المتلقى ( الوظيفة التأثيرية)بفعل الإستراتيجيات التعبيرية ستنعكس على المتلقى وتحدث عملية الاتصال مع مختلف شرائح المتلقين إستراتيجية قائمة على إثارة العواطف والانفعالات المتلقى بهدف التأثير.

الوظيفة الاتصالية للمرسل الصوفى للمرسل الصوفى (الوظيفة التعبيرية) الهادفة للتأثير على المتلقي ( الوظيفة التأثيرية) تكون ضمن مرجعية ما تحمله الرسالة (الوظيفة المرجعية) من تصورات وقضايا (المرسل).

2 أمنة بلعلي، تحليل الخطاب الصوفي في ضوء المناهج النقدية المعاصرة الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، الجزائر، 2010، ص175.

<sup>1</sup> تظهر في حديث الصوفي عن تجربته الصوفية الهادفة إلى الاتصال مع اللامتناهي هذه الإستر اتيجية التي اتبعتها أهل التصوف في كتاباتهم.

باعتبار الرسالة هي السياق التي تتحدد به الوظيفة التعبيرية والتأثيرية وبالتالي تتحدد الوظيفة الاتصالية.

ما نستنتجه من هذا التحليل هو أن في الكتابات الصوفية (منها الشعرية) المبنية على التجربة الفردية للصوفي، التجربة الاتصالية مع الله،تتحدد إستراتيجية التأثير للمرسل الصوفي على المتلقي،هي إستراتيجية لغوية بلغة صوفية صرفة،تمثل إستراتيجية سلطة الصوفي الرمزية عبر خطابه،وتبين وترسخ سلطة ومركزية الصوفي الواصل صاحب التجربة الروحية في الفكر الصوفي.

# الباب الرابع أشكال الاتصال داخل الزاوية

# النصل السابع تعريف الزاوية مؤسسة التصوف الطرقي

مرت سيرورة التصوف حسب مراحل التصوف الإسلامي من الزهد إلى التصوف السني فالتصوف الفلسفي ثم التصوف الطرقي,و من المشرق مع القرن التاسع إلى المغرب خاصة مع نهاية القرون الوسطى .هذا الانتقال للتصوف من المشرق إلى المغرب يعبر عنه بعض الباحثين على أنه حدث ديني جديد ظهر في بلاد المغرب الإسلامي والمتمثل في انفتاح هذه البلاد على الصوف القادم من المشرق،حيث شهد المغرب الإسلامي خلال القرن 11م حتى القرن 15 م دخول التصوف الطرقي الذي ساهم في تفعيل طقوس الولاية ( الأولياء الصالحين)حيث بظهور التصوف عرفت الولاية تطورا هاما وكانت السب في انتشار الطرق الصوفية في كل بلدان المغرب الإسلامي خاصة في القرن 15 فكل أجزاء المغرب والأندلس وبكل أطيافه لامسه التوسع الصوفي وظاهرة الولاية في آن واحد. 1

هذا الانتشار للتصوف الطرقي الجماعي تطلب تراتبية لتنظيم هذه الجماعات، بها و عليها تأسست مؤسسة التصوف الطرقي آلا وهي الزوايا والتي تعتبر في نفس الوقت المركز المكانى لهذا التصوف.

# 1- تاريخ نشأة مصطلح الزاوية (المسار التاريخي)

عبر تاريخ نشأتها في المشرق والمغرب تعددت تسمية مؤسسة التصوف الطرقي من :الخانقاة،التكتية،الرباط وصولا إلى الزاوية المصطلح الشائع حاليا فما هو المسار التاريخي لنشأة مصطلح الزاوية في المشرق والمغرب؟

#### 1-1 في المشرق الإسلامي:

أخذت الزاوية في المشرق الإسلامي تسميات مثل "الخانقاة" و"التكتية" للاحتكاك التاريخي للبلدان العربية بالبلدان الإسلامية المجاورة لها وغير الناطقة باللغة

234

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Atallah DHINA, les états de l'occident musulman aux XII ,XIV et XV siècles institutions –ENAL –ALGER P301-302 ,1984.

العربية والتي انتشرت فيها الطرق الصوفية كان لها آثر على المشرق العربي وآثارها في مصر والشام والعراق تشهد بذلك.

# أ-تعريف الخانقاة: ( بالجمع الخانقاوات)

بالفارسية "خانقاة" هي كلمة فارسية عربت إلى خانقاة أمعناها « محل اجتماع الدواوين وهي لفظة مركبة من مقطعين (خانة + كاة)...  $^2$ .

- وهناك معنى آخر للخانقاة يحمل بعدا مكانيا اجتماعيا لهذا اللفظ مؤداه أن هذا اللفظ الفارسي « معناه في الأصل المائدة أو المكان الذي يأكل فيه الملك، ثم أطلق بعد ذلك على الخوانق والخانقوات أو الدور التي قام على إنشائها الملوك والأمراء الراغبون في القرب والمبررات لأغراض كثيرة أهمها إيواء الغرباء من المسلمين الوافدين إلى ديارهم والقيام بمعيشتهم وتثقيفهم....» قيل جانب تأدية الصلوات المفروضة فيها.

هذا التعريف يدلنا على أن الكلمة في تطورات وتحولات معانيها لها دلالاتها الاجتماعية التي من خلالها نستطيع تفسير وفهم التاريخ الاجتماعي للأفراد والمؤسسات والمجتمعات.

فمن الوظيفة الاجتماعية التي تأسست عليها هذه المنشآت تطورت وتحولت اللي وظيفة دينية حين أصبحت الخانقاة مؤسسة صوفية وأصبحت مؤسسة التصوف الطرقى في المنطقة الفارسية ثم في المشرق في القرن 4هـ.

والتعريف الديني للخانقاة يظهر أو لا في اتفاق كل من المقريزي وعلي باشا مبارك أنها منشأة معمارية دينية. 4

 $<sup>^{1}</sup>$  عاصم محمد رزق،خانقاوات الصوفية في مصر في العصرين الأيوبي والمماليك،الجزء الأول،مكتبة متولي ،القاهرة ،1997 ص22.

<sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>3</sup> المرجع السابق ص22.

<sup>4</sup> نفس المرجع والصفحة.

ثانيا في المعنى الصوفي للخانقاوات من خلال ما ذكره في القرن (8هـ/14م)معتبرا أن الخانقاة هي الزاوية « وأما الزوايا فهي كثيرة وهم يسمونها الخوانق وحدتها خانقة»1.

وكذلك ما قاله المقريزي في القرن 14 و15 م بعد تعريفه لأصل هذه الكلمة الفارسية أن (... | Lectric Lec

أما معجم المصطلحات الصوفية فيعرف الخانقاة : « لفظ مأخوذ من الفارسية معناها البيت الذي ينزل فيه الصوفية، وقيل سمي خانقاة من الخنق لتضييقهم على أنفسهم $^{3}$ .

إذا إستقرأنا إبعاد هذه التعاريف الثلاثة للخانقاة بعلاقتها بالتصوف الإسلامي نستشف ما يلي:

- مؤسسة الخانقاة نشأتها في الإسلام حديثة فحسب ما سبق فقد ظهرت مع القرن الرابع الهجري رغم تجدرها التاريخي في المجتمع الفارسي.
- في أصلها هي منشاة اجتماعية بالدرجة الأولى ثم تحولت إلى مؤسسة دينية وبالضبط صوفية أين أصبحت الخانقاوات مكان عبادة الصوفيين.
- مؤسسة الخانقاة في ديناميكيتها تحولت إلى مركز للتعليم الصوفي وكذلك مركزا تربويا 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق ص21.

<sup>3</sup> عبد المنعم الحنفي، معجم المصطلحات الصوفية، ص78.

<sup>4</sup> عاصم محمد رزق،خانقاوات الصوفية في مصر، ص27.

- تحولت الخانقاة إلى مؤسسة صوفية لم يقض على وظيفتها الأولى التي تأسست عليها ألا وهي وظيفتها الاجتماعية،مما يبين أن التصوف في بلاد المشرق الإسلامي وجد المحيط (المكان) الملائم له لنشاته ولانتشاره.

-إضافة إلى التعاريف السابقة بالخانقاة، فهناك من يقدم تعريفها مماثل لتعريف الزوايا، المصطلح الشائع في بلاد المغرب الإسلامي، سيأتي الحديث عنه لاحقا.

#### ب-التكيــة:

التكية أو التكايا هي اسم آخر لمؤسسة التصوف الطرقي الذي ظهر في الشرق الإسلامي.وقد اختلفت الآراء كذلك حول معاني كلمة التكية في بعدها الصوفي والاجتماعي:

- فمن الناحية اللغوية هناك من يرى أن التكية،أصلها اللغوي يرجع إلى مقطعين مركبين: « (تاك كاه)معنى المقطع (تاك) يعني باللغة الكردية ( الواحد أو الفرد) والمقطع الثاني ( كاه)يعني (المكان أو المحل) وعليه يكون معنى المقطعين مكان التوحيد». 1

ومن هذا يتضح أن صاحب التعريف يقر بالمعنى اللغوي للتكية من المعنى الصوفي باعتبارها مؤسسة التصوف الطرقي في الشرق الإسلامي.

- والمفهوم العامي الشائع«أن التكية ملجأ للكسالى والمتعطلين عن العمل، وكذلك من يرجعها إلى العقل العربي اتكأ بمعنى استند أو اعتمد خاصة وأن معاني التكية بالتركية تعني التكاء أو الاستناد إلى شيء للراحة والاسترخاء وبهذا المعنى تكون التكية مكان للراحة والاعتكاف<sup>2</sup>.

هذا التعريف نستنتج منه معنيين متقاطبين:

/ejabat/thread ;tidwww.ejabat.google.com

<sup>2</sup> شاهد يحي وحيد " التكايا في المدن الإسلامية الشواهد التكافل الاجتماعي والقيمة التراتية أنظر: html<u>www.arrafid.ae/arrafid/p16 1-2011</u>.

أولا: تعتبر التكية مكان أو مؤسسة خاصة بالفئة الاجتماعية الراغبة في الراحة والاسترخاء وكذلك الاعتكاف-مثل حال بعض المؤسسات الإجماعية المعاصرة المهيأة لهذا الدور-وفي نفس الوقت كانت المكان الذي أقامه الموسورون لإيواء الفقراء والمسافرين وهي الوظيفة المشتركة التي كانت تضطلع بها كلا من الخانقاة والزاوية حيث تعتبر هذه الوظيفة الإجماعية القاسم المشترك بين المؤسسات الثلاث: الخانقاة،التكية،والزاوية.

- ثانيا:التكية هي مكان أو ملجأ للفئة العاطلة وغير فاعلة مجتمعيا حسب المعنى اللغوي للتكية في اللغة التركية التي تعني التكاء وهذا ما يفسر نقد معارضي التصوف لمؤسسة التكية بعد تحولها إلى مؤسسة صوفية في الشرق الإسلامي بوصفها مؤسسة للكسالي والعاطلين.

التكية في معناها الصوفي هي مؤسسة صوفية،كما يعرفها يوسف فرحان بناء خاص بالصوفية ينزلها من اجل التعبد ومارسته الطقوس الصوفية والرياضيات الروحية برئاسة شيخ يرعى شؤون الدراويش» $^{1}$ .

والدراويش هي كلمة تركية تطلق على مريدي التصوف الطرقي في الشرق الإسلامي.

وهناك من يعتبر أن مصطلح التكية لا يتجاوز القرنين في نشأته،اقترن ظهوره بالصوفية مع ازدهار التصوف الإسلامي بعد سقوط الدولة العثمانية-في مناطق الشرق الإسلامي كالعراق والكردستان وإيران وخاصة عند الأكراد\*الذين تأثروا به كثيرا وقد تجلى هذا التأثر في دخول مصطلح التكية ضمن المصطلحات الصوفية 2. وهذا ما قد يفسر المعنى اللغوي الذي قدمه الأكراد للتكية بمعنى مكان للتوحيد أي مكان أهل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إجابة جعفر عبد الحسين لمعنى التكية،موقع سبق ذكره.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إجابة جعفر عبد الحسين لمعنى التكية.

الصوفية كما ذكرنا سالفا،ومن جهته أخرى هناك وحسب شاهد يحى وحيد أن التكايا  $^{-1}$ في مفهومها الاجتماعية ظهرت في وقت مبكر من العصر الإسلامي

وبذلك تبقى التكية مثل الخانقاة في معناها مرتبطة بتاريخ سياقها الاجتماعي و الصبو في.

#### 1-2 في المغرب الإسلامي

لقد شهد المغرب الإسلامي بدوره انتشار التصوف وطرقه في القرون الوسطى، هذا الانتشار كان له ظروف وبيئة مختلفة عن التي نشا فيها التصوف الطرقي في المشرق الإسلامي ويظهر ذلك في المسار التاريخي الذي نشأت فيه مؤسسة التصوف الطرقى والمتمثل في الرباطات وصولا إلى الزوايا الاسم الشائع لمؤسسة التصوف في المغرب الإسلامي والمشرق الإسلامي.

# أ-الرباطات الجهادية:2

فمع القرن التاسع تكونت العديد من الرباطات على الضفاف المتوسطية كانت مهمتها إبعاد المعتدين وحماية البلاد من التهديدات، وبذلك تميزت الرباطات في بدايتها بسمة عسكرية محضة ثم أصبحت هذه الميزة ذات صبغة دينية لار تباطها بمهمة الجهاد ضد الهجمات المسيحية،حيث كانت هذه المهمة دافعا لبناء عدة رياطات في بداية القرن الحادي عشر

لعبت هذه الرباطات دورا مهما في الحياة الدينية والعسكرية في المغرب الإسلامي حيث في هذه الرباطات ترعرعت الخلوة والصلاة وفي نفس الوقت كانت مكان ومركز لتحضير الحروب،وقد انتشرت هذه الرباطات من القرن 13 م حتى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شاهد يحي وحيد" التكايا في المدن الإسلامية ،شواهد التكافل الاجتماعي والقيمة التراثية" موقع سبق ذكره.

القرن 15 م حينها تحولت وتطورت إلى رباطات دينية بفعل التصوف والولاية محافظة على وظيفتها.

#### الرباطات الدينية:

في هذا السياق وحسب نللي العامري، ظهرت في المغرب الإسلامي وبالتحديد في الفترة الموحدية مؤسسة قبل نشأة الزوايا هي مؤسسة الرابطة، وسميت بالرابطة لأنها المكان الذي يجتمع فيه الصالحون، وقد يكون هذا المكان مسجدا أو مقرا سكنيا أو ضريحا لولي صالح.

حسب هذا التعريف التاريخي فالرابطة هذه هي المؤسسة الدينية (بالتصوف والولاية) التي انتشرت مع وبعد القرن 13 م وهناك من ظهرت حتى قبل العصر المرابطي حسب ابن الزيات صاحب "كتاب التشوف إلى رجال التصوف" الذي يعد شاهد على عصر انتشار الرباطات في بلاد المغرب الإسلامي إبان العهد الموحدي، فكتابة يعد مدونة لإعلام التصوف الذين طبعوا تلك المرحلة التي تزامن معها ابن الزيات مثل رباط" تيطنفطر "الذي يعد من أقدم رباطات المغرب الأقصى والذي كان من أعلامه أبو عبد الله محمد المعروف بابن آمغاز  $^{2}$ . كما يوثق هذا الكتاب لأكثر من 18 رابطة دينية منتشرة في المغرب الإسلامي  $^{3}$ . وحسب ابن بطوطة فقد وجدت هذه الرابطة أيضا في المشرق الإسلامي كمؤسسة مستقلة ومعاصرة للزاوية في القرن

<sup>1</sup> نللي العامري، الولاية والمجتمع مساهمة في التاريخ الديني والاجتماعي لإفريقية في العهد الحفصي، منشورات كلية الآداب بمنوية، تونس 2001 ص98-99.

<sup>2</sup> ابن الزيان(يوسف التادلي)،التشوق إلى رجال التصوف،وأخبار أبي العباس السبتي،الهيئة العامة لقصور الثقافة،القاهرة 2011 ص209.

<sup>3</sup> نفس المصدر: مثل رابطة (أبي إسحاق ص305) (آنبدور ص412)، تامرنوت، ص433) (التونسي نص110، (تامنغطت، ص166)، (رر هون، ص368)، الزيات، ص330)، (أوجدام، ص227)، (القدم، ص207)......

<sup>4</sup> نللى العامري، الولاية والمجتمع، ص100.

هذه السيرورة للرباطات من جهادية إلى دينية نستنتج منها الوظائف التي كانت تضطلع بها المؤسسات والتي حددتها ظروف تلك المرحلة التاريخية،نلخصها في ما يلى:

أولا:الرباطات "الجهادية" كما أسلفنا في بدايتها كانت سمتها عسكرية وظيفتها تلخصت في الدفاع عن الثغور والتصدي للاعتداءات الخارجية،ثم أخذت المهمة الجهادية عند تصديها للهجومات المسيحية وبذلك أصبحت هذه المؤسسة تجمع بين الوظيفة العسكرية والدينية.ويفسر عبد المجيد الصغير الوظيفة الجهادية التي اضطلعت بها الرباطات،بضعف الدولة الموحدية،ضعف يبرز في نفس الوقت أهمية النشاط الذي كانت تقوم به مؤسسة الرابطة في حراستها للثغور ودفعها للخطر الخارجي الأمر الذي لم تستطع الدولة الموحدية مواجهته أ.وقد ساهم التصوف العملي في تعميق قيمة الجهاد بين أتباعه وإعلاء فضيلة الرباط على الثغور والسواحل» هذه المساهمة كانت بداية لتطور الرباطات إلى مؤسسة دينية للتصوف والولاية (الأولياء الصالحين).

ثانيا: لعبت الرباطات الدينية بعد انتشارها في القرن 13 م في كامل المغرب الإسلامي وحتى في المشرق دورا هاما في ترسيخ وانتشار التصوف الطرقي وظاهرة الولاية والذي يساعدها على القيام بهذا الدور هو أنها كانت مؤسسة على درجة من الحيوية ممحت لها بان تأقلم مع الظروف الجديدة التي شهدها المغرب السلامي والمتمثلة في دخول التصوف الإسلامي إلى هذه البلاد.

فإلى جانب وظيفتها الجهادية فقد طغت السمة الصوفية لهذه المؤسسة وحيب نللي العامري أن من أهم وظائف الرابطات أنها كانت المكان الذي يجتمع فيه

أعبد المجيد الصغير «من أجل إعادة تقويم الحث الصوفي في المغرب»، الرباطات والزوايا في تاريخ المغرب، در اسات تاريخية مهداة للأستاذ إبر اهيم حركات، سلسلة: ندوات ومناظرات رقم 69 منشورات كلية الأداب والعلوم الإنسانية بالرباط 1997، ص274، بالتصرف.

نفس المرجع ص  $^{2}$ 

<sup>3</sup> نللي العامري، الولاية والمجتمع، ص103.

الصالحون للتعبد والصلاة وتلاوة الأوراد<sup>1</sup>: هي وظيفة روحية واتصالية تعمل على توطيد العلاقة بين أتباع أو أعضاء المؤسسة وعلى توحيد الجماعة الصوفية ومن ذلك تتحقق استمرارية التصوف الطرقي ودوره في التأطير المجتمعي ككل خاصة وأنها كانت تمثل محطات للمسافرين والحجاج وبذلك تكون همزة وصل بين الداخل والخارج.

تعدد واختلاف مقرات مؤسسة الرباطات من مسجد أو مقر سكني آو ضريح لولي يشير إلى مرونتها على اختيار إستراتيجي للمجال المكاني لهذه المؤسسة والتي ساعدها على الانتشار في كامل أنحاء المغرب الإسلامي.وفي هذه المرحلة ظهرت مؤسسة الزاوية فما علاقتها بالرباطات؟

#### 3-1 تعريف بمؤسسة الزاوية حسب المكان، الوظيفة واسم المؤسس

من الناحية التاريخية هناك رأي يذهب إلى أن الزوايا في نشأتها ظهرت كمؤسسة مستقلة  $^2$ في المغرب الإسلامي وكذلك في المشرق الإسلامي باعتبار الزاوية ليست تطوير لمؤسسة الرابطة «نرجح أنه لم يقع تطوير للرابطات ولم تحول هي نفسها إلى زوايا ،بل أن بروز هذه الأخيرة يمثل ظاهرة جديدة  $^8$  وشيئا فشيئا أخذت الزاوية معنى الرباط في الكلام المتداول في بلاد المغرب الإسلامي حتى استطاع المصطلح الجديد "الزاوية" أن يقضي على مصطلح الرباط أو الرابطة  $^4$ ، وقد يفسر هذا:

أ- بالتراجع الحاد لعدد الرباطات مقارنة مع مؤسسة الزاوية الجديدة في المشرق كما في المغرب خاصة في القرن 14م $^{5}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المرجع ص99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص100.

<sup>3</sup> نفس المرجع ص102.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Atallah DHINA, Op.cit. ;p304.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نللي العامري، الولاية والمجتمع، ص102..

ب-بتعايش مؤسسة الرابطة ومؤسسة الزاوية في مرحلة ما إلى حين اندثار الرابطة التي كانت تندثر بمجرد موت مؤسسيها1.

وكل ما سبق «يدل على وجود هياكل مشتركة وتطور متجانس إلى حد ما بين شطري العالم الإسلامي «إذن الرباطات والزوايا هي مؤسسات مشتركة في نشأتها وانتشارها في العالم الإسلامي، تعبر عن الحركة الدينية بين المشرق والمغرب في طابعها الصوفي، إلا أن مصطلح الرباطات ثم الزوايا هم اللذان ميزا مؤسسة التصوف الطرقي في المغرب الإسلامي مقارنة مع المصطلحات التي شاعت في المشرق الإسلامي كما أشرنا إليها سابقا.

أولا-تعريف الزاوية لغويا: الزاوية من زوي ومعنى كلمة زوي في لسان العرب لها معاني مترابطة مع التصوف هي كما يلي:

أ-«الزي مصدر زوي الشيء يزويه زيا وزويا فانزوي،نحاه فتنحى»²،ومن هذا التعريف فكلمة زوي قريبة في معناها من خصائص التصوف الطرقي والمتمثلة في تنحية الأشياء المادية والتنحي عنها باعتبار التصوف مؤسس على الجانب الروحي واللاغي للجانب المادي.

-المعنى السابق يكمل كذلك التعريف اللغوي الثاني لكلمة زوي «العدول من الشيء إلى الشيء»  $^3$  كون التصوف هو العدول من الأشياء الدنيوية ومغرياتها إلى الأشياء الروحية القائمة على الزهد لغاية روحيه هدفها الوصول إلى الحق.

جـالمعنى الآخر للزاوية من كلمة "زوي جمع" وفي الحديث « إن الله تعالى زوي لي الأرض جمعت ومنه دعاء السفر  $^{5}$ ، هو إشارة إلى السالك في

<sup>1</sup> نللي العامري، الولاية والمجتمع، ص102...

<sup>2</sup> ابن منظور، لسان العرب، ص1894.

<sup>3</sup> نفس المرجع ص1895.

<sup>4</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفس المرجع والصفحة، ص1894.

الطرق الصوفي الراغب للوصول إلى الحق، فبالمنظور الصوفي يعد الطريق الصوفي والحق الصوفي والحق الصوفي والحق مقارنة مع العابد اللاصوفي.

د- معنى زاوية البيت: "ركنة،والجمع زوايا وتزوي صار فيها" هذا المعنى يعبر عن الهندسة الصوفية،فالزاوية الصوفية الطرقية من الناحية الهندسية هي الزاوية أو الركن الذي ينزوي فيه الصوفي للاتصال مع خالقه في خلوته هذا على المستوى الفردي،أما على المستوى الجماعي فالركن ( الزاوية) يمكن الصوفي من التحكم والاتصال بأعضاء جماعته من أهل التصوف ومحبيه ضمن حيز مكاني سمي بالزاوية هي المكان المركزي للتصوف الطرقي،وبذلك أصبحت الزاوية المؤسسة المضطلعة بوظيفة التأطير الصوفي والمجتمعي.

ومن هذه التعاريف نستطيع أن نستنتج لماذا اختير مصطلح الزاوية لتسمية مؤسسة التصوف الطرقي الذي شاع واستمر تداوله ولحد الآن.

#### ثانيا: تعريف الزاوية المؤسسة الصوفية

تعددت تعاريف الزوايا عند المهتمين بمجال التصوف،غير أن أغلبيتها تشترك في أن الزاوية هي المكان المركزي للتصوف الذي يتميز بممارسات وظيفية يقوم بها الفاعلون الصوفيون،ومن ذلك صنفنا تعاريفه الزاوية على حسب المكان والوظيفة والفاعل الصوفي،التي هي بحد ذاتها البنيات الرئيسية المكونة لمؤسسة الزاوية.

أ-المكان ما تتميز به التعاريف الاصطلاحية للزوايا أنها تبدأ بمصطلح المكان وما شابهه، ليأتي الحديث في ما بعد على الوظائف والفاعلين القائمين على هذه الوظائف المتعددة المستمدة من القواعد الصوفية:

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص1895.

فالزوايا في تعريفها المكاني" عبارة عن مجمعات من البيوت والمنازل مختلفة الأشكال والأحجام... "1 قد يختلف نمطها المعماري نوعا ما بين المشرق والمغرب، ||V|| أن كل منها ينقسم إلى أماكن كل واحد منها مخصص لأداء وظيفة محددة ضمن الحيز المكاني العام، فكل زاوية تحتوي على مصلى، ومدرسة لتعليم الدين واللغة وكذلك للذكر، كما تحتوي على مراقد (للطابة، الضيوف، الحجاج، المسافرين...) وعلى بيوت الطعام والتخزين وحتى أماكن

للحيوانات وللغراسة خاصة في الزوايا التقليدية كما يلحق معمار الزاوية بضريح لولي صالح في الغالب يكون مؤسس الزاوية،قد تعلو الضريح قبة مثل ما هو الحال في أضرحة الزوايا المغاربية.وبهذا الضريح يأخذ المكان اسم هذا المؤسس ليصبح بوصلة كل قاصديه (المؤسس الصوفي) وما يثري ما سبق أن أول كلمة في تعريف الزاوية في موسوعة المصطلحات الصوفية هي « مكان الإقامة شعائر الدين...».3

وكذلك في تعاريف الزوايا المتزامنة مع نشأتها وازدهارها في القرن 13م،كتعريف ابن مرزوق الخطيب الذي يعرفها بأنها المواضع المعدة لإرفاق الواردين وإطعام المحتاجين من القاصدين فكلمة المواضع تشير إلى المكان الذي كان معد لأهل التصوف وكذلك للوافدين إليه من باقى الفئات الاجتماعية.

ب. الوظيفة: لكل مؤسسة وظيفة تضطلع بها، والهدف من تأسيس الزاوية كان لتأدية عدة وظائف أهمها:

-الوظيفة الدينية متمثلة في العبادة وتلاوة الأذكار والأوراد<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يحي بو عزيز ،مع تاريخ الجزائر في الملتقيات الوطنية والدولية،ديوان المطبوعات الجزائرية،الجزائر 1991 ص131.

<sup>2</sup> أنظر: نفس المرجع والصفحة

<sup>-</sup> عبد العزيز شهبي،الزوايا والصوفية والعزابة والاحتلال الفرنسي في الجزائر،دار الغرب للنشر والتوزيع،وهران 2007 ص14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> رفيق العجم، موسوعة المصطلحات الصوفية، ص435.

<sup>4</sup> أنظر: أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي الجزء الأول ص262.

-الوظيفة التربوية ترتكز على التربية الروحية والأخلاقية بالدرجة الأولى النابغة من الكتاب والسنة والمؤسسة على التصوف.

-الوظيفة التعليمية تتمثل في تعليم المبادئ الدينية والبلاغية، وتلقين الأوراد والأذكار، فقد لعبت الزوايا دور المدرسة وحلت محلها خاصة بعد انتشار الزوايا وتقلص المدارس في الجزائر أثناء العهد العثماني والاستعماري، حيث لعبت دورا في نشر تعاليم الدين ونشر التعليم بجميع أنواعه خاصة الثانوي... وكانت بعض المدارس ملحقة بالزوايا....» 1.

مع الإشارة إلى أن بعض الزوايا شهدت واحتضنت حركة علمية هامة تخرج منها العديد من العلماء ومنها من اكتفت بتلقين بعض مبادئ الدين.

- الوظيفة الاجتماعية لا تقل أهمية عن الوظيفة الدينية والتعليمية فالزاوية هي المركز لإيواء الفقراء والمساكن والعجزة والمرضى وعابرين السبيل....من الرجال والنساء.2

-الوظيفة القضائية من خلال التوسط في الصراعات بين الأفراد والجماعات والصلح بين ذات البين وهنا الزاوية تلعب دور الوساطة بني الناس المتنازعين.

-الوظيفة السياسية والجهادية حيث كانت تمثل السلطة المركزية في أقاليمها، كما أنها أنتجت قادة وزعماء تقليديين بالمعنى الفيبيري. كان لهم دورا دينيا وجهاديا من خلال رد الاعتداءات الخارجية ومقاومة الاستعمار.

ولتأدية كل هذه الأدوار والمهام قامت الزوايا بتأسيس المساجد وفضاءات للتدريس وبعض المرافق الاجتماعية لتصبح الزوايا بذلك مؤسسة مجتمعية أكثر ضرورة عندما يتعلق الأمر بحجم الخدمات التي تقدمها في محيطها وبنوع الأدوار الموكلة إليها.

<sup>1</sup> نفس المرجع ص280.

<sup>2</sup>ر فيق العجم، موسوعة المصطلحات الصوفية، ص435.

ج-الفاعل الصوفي هو الصوفي المؤسس الذي يعود إليه الفضل في تأسيس الزاوية فلا توجد زاوية إلا واقترن اسمها بمؤسسها، فعند ظهور التصوف الطرقي وظاهرة المرابط انتشرت هذه الزوايا حاملة كل واحدة منها اسم مؤسسها وفي هذا السياق.

يرى أبو القاسم سعد الله أن سبب انتشار هذه المؤسسات عندما يشتهر متصوفة بين الناس يؤسس مركزا لاستقبال الزوار والأتباع.... ثم يصبح اسم\* المتصوف دليل على المكان وهذا المكان يصبح اسمه زاوية فلان أين يدفن فيه

المؤسس ويصبح الضريح علامة على هذه الزاوية، لذلك ارتبط اسم كل زاوية بصاحب طريقة اشتهر في زمانه، فأهمية الزاوية لا تعود إلى شكلها وبناءها وإنما لعظمة مؤسسها والمتمثل في الفاعل الصوفي ألا وهو صاحب الطريقة الصوفية «تكون عظمة الزاوية ليست بفخامة بناءها ومظهرها وإنما على قدر رفعة شيخها ومقامه في المراتب الإلهية.....»2.

فحسب علم تاريخ أسماء الأماكن فتسمية الزوايا تعود إلى الأشياء النسقية التي تمثلها أسماء شخصيات تاريخية هم أسماء أصحاب الطرق الصوفية المشهورة الذين في تراتبية الزاوية هم شيوخها.

وشيوخ الزوايا ينقسمون إلى نموذجين، نموذج الشيخ المؤسس ونموذج الشيخ البركة من خلفاء الشيخ المؤسس. 3

فسميائيا لكل مؤسسة علامة ترمز لها وتعبر عنها والشيخ المؤسس أو شيخ البركة هو علامة الزاوية علامة لها دلالتها ووظيفتها التبليغية الاتصالية التي ساهمت على انتشار هذه الزوايا.

أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، الجزء الأول، ص226.

<sup>\*</sup> مثلا اسم الزاوية الشيخية يعود إلى الصوفي سيدي الشيخ،والرحمانية إلى سيدي عبد الرحمان الثعالبي،العلوية إلى سيدي مصطفي العلوي.

<sup>2</sup> رفيق العجم، موسوعة المصطلحات الصوفية، ص643.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مجموعة من المؤلفين، التاريخ وأدب المناقب، ص41.

وبصفة عامة الزوايا مفهوما « يحمل عدة دلالات ويغطي ظواهر اجتماعية وسيرورات تاريخية متباينة من مكان منزو للتعليم والتلقين مرورا بمكان تجمع لموردين حول ولي باحثين عن الخلاص الديني والروحي إلى مجال جغرافي ديني ذي وظيفة ودور اجتماعي مؤثر». 1

هذه الدلالات المتعددة للزاوية جعلتها تلعب أدوارا كثيرة ومهمة في فترات من التاريخ الإسلامي ومنه المغاربي،أدوار اجتماعية ودينية وسياسية وحتى اقتصادية.

وما كلمة الزاوية بالمعنى الهندسي السوسيولوجي إلا مؤسسة لرؤية المجتمع والعالم ومؤسسة للتأطير المجتمعي في الكثير من نواحيه،وهذا ما يجعلنا نتساءل عن مميزات الاتصال لمؤسسة الزاوية المنبثقة من حقلها الإسلامي الصوفي التي جعلتها تستمر في كينونتها رغم التغييرات التي طرأت عليها مع كل مرحلة مرت بها مجتمعاتها؟

# 2- مؤسسة الزاوية مقاربة انثربولوجية

لقد لعبت الزوايا دورا هاما في التاريخ المغاربي والإسلامي خاصة بعد القرن 13 م إلا أن الدراسات التي تناولت هذه المؤسسة ركزت أكثرها على الجانب المونوغرافي إن كان في الكتابات الكولونيالية أو في الكتابات المغاربية بعد الاستقلال حيث اقتصرت على الوصف دون التحليل والتعليل مع التذكير أن المونوغرافيات الكولونيالية كانت أهدافها استعمارية محظة.

هذا ما يجعلنا نتساءل حول هذه المؤسسة بمقاربة أخرى، مقاربة أنتربولوجية اتصالية بهدف معرفة ماهية هذه المؤسسة وماهية الاتصال في هذه المؤسسة التقليدية

2 محمد ضريف، مؤسسة الزوايا بالمغرب، منشور ات المجلة المغربية لعلم الاجتماع السياسي، الدار البيضاء، 1992، ص9.

رحال بوبريك « الزوايا بين الكتاب والسيف » مجلة أمل العدد 22-23 دار البيضاء 2001 ص $^1$ 

التي رغم التغييرات التي طرأت عليها في سيرورتها،فالزوايا مازالت مؤسسة وظيفية.

#### 2-1 الزاوية المؤسسة:

فالزوايا ليست بمؤسسة ستاتيكية شيئية  $^1$ وإنما مؤسسة ديناميكية السيوورة  $^2$  استطاعت في أهم مراحل تأسيسها أن تقوم بتنظيم المجتمع وتجذر فيه لتصبح بعد ذلك التعبير الكامل لهذا النظام الاجتماعي حسب دور كايم $^3$  خاصة بين القرن 13 م والقرن 19م نفسر ما سبق بالمراحل التي مرت بها مؤسسة الزوايا في نشأتها في البلاد السلامية. ومنها المغرب الإسلامي الذي تعد الجزائر جزءا منه.

مرحلة النشأة :بعد تراجع الرباطات مع القرن 13 م نشأت مؤسسة الزوايا في المشرق والمغرب الإسلامي بعد انتشار التصوف العملي الذي صاحبه ظهور الطرق الصوفية ثم ظاهرة الصلحاء ( المرابطين) وبذلك أصبحت الزوايا مؤسسة التصوف الطرقي.

مرحلة الاندماج والمواجهة مع النظام المجتمعي،حيث واجه التصوف الطرقي مقاومة من بعض النخب المجتمعية وعلى رأسها منتقدي التصوف من العلماء الدين،فقد واجه التصوف النظري أو العملي انتقادات كثيرة،أحدث صراعا بين الصوفية ومعارضيهم.وفي لحظة تاريخية سياسية حاسمة كانت مع بداية انحطاط الدولة السلامية في الأندلس ونشوب الحروب الصليبية...وجد التصوف الطرقي مكانته في المجتمع.

- مرحلة الاستقرار والتأسيس ،في ظروف تاريخية وسياسية ودينية التي تزامنت مع القرن 14م،مرحلة استتاب التصوف الطرقي ومؤسسته الزاوية في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Maurice grawitz, T.loca, traite des sciences politique, Vn04, puf, paris, 1983, p62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Maurice grawitz, T.loca, traite des sciences politique, Vn04, puf, paris, 1983, p62.

<sup>3</sup> نفس المرجع ص63.

المشرق والمغرب، وهذا ما تفسره أطروحة التمايز للاقتراب الأنتربولوجي التي ترى أن الزاوية تأسس في اللحظة التي يفقد فيها المجتمع ثقته ب" سلطة غير قادرة على توفير الأمن والعدالة"1.

وانتشار الزوايا في البلاد الاسلامية خاصة في المغرب السلامي تعبر عن مرحلة الاستقرار وتجذر الزوايا في هذه البلاد ولحد الآن.

تتكون المؤسسات التقليدية أو الحديثة من عنصريين أساسيين،إحداهما معنوي يتمثل في القواعد أو القوانين واللوائح،ومن سلطة تقليدية أو عقلانية وقد تكون حتى كاريزماتية حسب المنظور ،وكذلك كل ما يتعلق بالتنظيم الذي ترتكز عليه المؤسسات في أدائها لوظائفها.

أما العنصر الثاني فهو بشري يتمثل في الأعضاء القائمين عليها،الفاعلين فيها ومع محيطها والزوايا لا تخرج عن هذا التكوين العام للمؤسسات التي هي جزءا منها،وإذا كانت المؤسسات هي كل ما هو مجسد للدولة بقوة القانون حسب لاباساد lapasade فقد أصبح للزوايا تجسيد قانوني من خلال الجمعيات \*والمنظمات \*\*والتنسيقيات الخاصة بالزوايا في الدولة الإسلامية ومنها الجزائر.

#### 2-2 أنثربولوجية مؤسسة الزاوية

حسب مالينوفسكي المؤسسة هي أساس ثقافة المجتمع, والزوايا تاريخيا تمثل أركيلوجية المغرب الإسلامي وأنتربولوجيا ثقافته التي مازالت حاضرة رغم التغييرات المجتمعية التي طرأت على هذه البلاد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>محمد ضريف،مؤسسة الزوايا بالمغرب،ص19.

<sup>\*</sup> الجمعية الوطنية للزوايا الجزائرية التي تأسست في التسعينات.

<sup>\*\*</sup> المنظمة الوطنية للزوايا في قيد التأسيس برئاسة السيد عبد القادر ياسين ابن شيخ زاوية سيدي محمد بن مرزوق بعين وسارة أول مؤتمر ها كان في نوفمبر 2013.

والمؤسسة حسب مالينوفسكي تكون من ستة عناصر  $^{1}$ :

أولا-النظام قيم المؤسسة وما يميز الزوايا هو ميثاقها الروحي القائم على القيم الصوفية المنبثقة من القيم الدينية الإسلامية والإنسانية باعتبار مؤسسة الزوايا مؤسسة منفتحة على الإنسان باختلاف ثقافته واجتماعيته، فهذه القيم الإنسانية للصوفية نعتبرها عنصرا أساسيا كان سببا من أسباب انتشار هذه المؤسسة الطرقية.

كما تستند كل زاوية في طريقتها الصوفية على سلسلة صوفية روحية، هي سلسلة سادة التصوف والولاية (الأولياء الصالحين) للتأكيد على شرعيتها الدينية والعلمية.

ثانيا-أعضاء المؤسسة هو العنصر البشري والمكون الأساسي لكل مؤسسة ومنها الزوايا. بصفة عامة فالشيخ والمقدم والمريد هم الأعضاء البارزين الفاعلين في كل زاوية من الزوايا الطرقية.

بنظرة أنتربولوجية اجتماعية الزاوية مؤسسة متعددة المجالات والأدوار ،فهي مؤسسة تتكون من عدة مصالح قائمة على تنظيم خاص بها،مصالح دينية واجتماعية واقتصادية يضطلع بها عدة أعضاء:

-الخليفة الذي يخلف الشيخ عند غيابه وعادة يكون من نسل الشيخ وفي حالات أخرى ينوبه المقدم.

- -الإمام الذي يؤم المصلين في مساجد الزوايا.
- -المدرسين: الذين يقومون على تعليم طلبة الزوايا.
- -القائم على الأمور المالية هناك من يسميه بالوكيل.
  - القائمين على الزراعة وعلى تربية الحيوانات.

\_\_

مدخل إلى الأنتربولوجيا، ترجمة حسن قبسي 100 المركز الثقافي العربي، بيروت 1997 ، 100

- والآن القائمين على الإعلام والاتصال بالطرق الحديثة عبر الجمعيات مواقع الانترنيت \*\* حيث أصبح لكل طريقة وزاوية عدة مواقع إلكترونية على شبكة الانترنيت.

ثالثا-قواعد المؤسسة ومعاييرها المازمة على أعضاء المؤسسة بالتقيد بها والزوايا تتمتع بمعاييرها وضوابطها الخاصة بها والتي عملت منذ نشأتها على تماسك هذه المؤسسة وعلى فاعليتها من خلال تقيد أعضاء الزوايا بهذه القواعد الملزمة على حسب تراتبية كل عضو في هذه الزوايا من هرمها (الشيخ) إلى قاعدتها (المريد)وبالعكس تجلى في:

- الانخراط إلى الزاوية كمريد يتطلب قبولا روحيا من طرف الشيخ وفي بعض الحالات من طرف مقدم الشيخ للوافد الجديد ليصبح فيما بعد قبولا روحيا متبادلا بين الشيخ والسالك في الطريق الجديد.
  - طاعة الأوامر انقياد السالك في الطريق لشيخه.
  - تأدية الأدوار حسب مكانة كل عضو في الزاوية.
    - الاحترام المتبادل المبنى على الأخوة والعطاء.
- تعد الأذكار والأوراد شهادة رمزية معنوية حسب رين RINN التي تدل على الانتماء إلى الطريقة وزاويتها.

لأن ما يميز كل طريقة وبالتالي زاوية عن أخرى هي أذكارها وأورادها، مثلا أوراد الطريقة الشيخية سرية أما الطريقة القادرية أو العلوية فهي معلنة وهذه الأذكار والأوراد عبارة عن سور أو آيات قرانية إضافة إلى استغفارات وتهليلات وتكبيرات وصلاة على النبي وأدعية... أنظر الملاحق.

<sup>\*</sup> مثل الجمعية الثقافية العلوية التي أصبحت منظمة غير حكومية في الأمم المتحدة،2014.

<sup>\*\*</sup>تعددت المواقع الالكترونية الخاصة بالطرق الصوفية في كل العالم الإسلامي.

رابعا-الجانب المادي للمؤسسة والمتمثل في الموارد المالية والمادية والأدوات...التي تمتع بها المؤسسة ونشأة الزوايا في التصوف الطرقي كان من بين أهدافه التحكم والتنظيم في الموارد المالية للطريقة بسبب انتشار الطرق واستقطابها لكم هائل من الناس وخاصة عامة المجتمع التي تمثل الشريحة الكبرى لكل مجتمع.

وتتمثل المداخيل المالية للزوايا: الصدقة،الغفارة ،الزيارة ،الوقف من المدارس والزراعة وتربية الحيوانات وقد اعتبر دبون، Depont، وكوبولاني coppolani أن النظام المالي والمداخيل الوافرة للطرق جعلتها دولة داخل دولة وعزز من قوة هذه الطرق.

فالمال عصب كينونة كل مؤسسة وحتى كل مجتمع في إطاره السياسي والاقتصادي، والمداخيل المالية الوافرة للزوايا كانت عنصرا أساسيا في حياة وبقاء هذه المؤسسة ونستشف كذلك من الموارد المالية والمادية للزوايا أن مصدرها وبالمعنى الاقتصادي ممولها هي فئات المجتمع الغنية منها والفقيرة، وهذا ما يدل على مساهمة المجتمع الذي ظهرت فيه الزوايا والطرق في تجذيرها وانتشاره واستمرار وجودها رغم التغييرات التي طرأت على الزوايا بسب التغييرات والتحولات المجتمعية الحاضرة.

وقد ظلت الزوايا ولحد الآن تعتمد بالدرجة الأولى على المداخيل المالية التقليدية من الزيارة، الغفارة التي تأسست عليها مؤسسة الزوايا.

أما في ما يخص الأدوات الموجودة في المؤسسة والتي يعتبرها مالينوفسكي مؤشر وعامل أساسي لفهم ثقافة المؤسسة والمجتمع ككل، فقد لاحظنا في بعض الزوايا في الجزائر ومنها الشيخية والعلوية (بمستغانم) أن الأولى أدواتها تقليدية والثانية حديثة.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Octave Depont, Xavier coppollani,les confréries religieuses musulmanes, Adolphe Jourdan ,Alger 1897,p225-256.

يظهر ذلك في الأدوات المستخدمة في الإطعام والإقامة وكذلك في الهندسة المعمارية للزاويتين\* ومنها يتحلى نمط كل زاوية، فالزاوية الشيخية زاوية تقليدية في عمقها رغم بعض التحولات التي فرضها العصر كاستخدام الانترنيت والهواتف النقالة، والزاوية العلوية نمطها نوعا ما حداثي من الناحية الفكرية والمادية ومقر الزاوية الجديد يعكس حداثية هذه الزاوية في جانبها المادي والطقوسي.

خامسا-النشاطات: للزوايا مناشط متعددة باعتبارها مؤسسة دينية وتربوية واجتماعية وثقافية وسياسية وفي فترات تاريخية كانت لها أدوار عسكرية تمثلت في محاربتها للأعداء وفي مقاومتها للاستعمار،إضافة إلى نشاطها الاقتصادي والمتمثل في الزراعة والفلاحة وفي تربية الحيوانات (بهدف الاكتفاء الذاتي) كما شرحنا في تعريف الزاوية ومن ما سبق تظهر الزاوية كمؤسسة مجتمعية لتعدد النشاطات التي تقوم بها وبالمعنى الأنتربولوجي لمالينوفسكي هي بذلك تمثل ثقافة أصلانية نابغة من محيطها المجتمعي.

سادسا-الوظيفة التي تضطلع بها في المجتمع،من خلال نشاطاتها السالفة الذكر فالزوايا في مرحلة إشعاعها كانت لها وظيفة مجتمعية مست أهم أنظمته لذلك الزاوية بالمعنى السوسيولوجي تعد مؤسسة للتأطير الاجتماعي إلا أن هذه الوظيفة تظهر أنها تراجعت بفعل التغيرات التي طرأت على المجتمع المعاصر،عكس ما تراه الباحثة السويسرية إيزابيل ورونفولس isabelle werenfels أن الزوايا مازالت مؤسسة وظيفية.فحسب هذه الباحثة أن الزوايا

<sup>\*</sup> فالزاوية الشيخية في الجزائر ومنها زاوية الأبيض سيدي الشيخ وكذلك في وجدة بالمغرب تستخدم أدوات الإطعام التقليدية إن كانت قديمة أو حديثة الصنع والإطعام يكون بالطريقة التقليدية في صحون جماعية متوسطة الحجم أو كبيرة الحجم( القصعة)تقدم على موائد تقليدية غير عالية أو في "الطبق" المصنوع من الحلفة وتظهر تقليدها كذلك في الهندسة المعمارية التي تفصل الرجال النساء وفي أثاثها التقليدي ومقر الزاوية هو بيت شيخ الزاوية.

أما مقر الزاوية العلوية الجديد في مستغانم فهو يمثل النموذج الحديث للزاوية من الناحية المادية من ناحية الأدوات والتقنيات والبناء المعماري لهذه الزاوية التي تمتع بإقامة عصرية وكذلك بإطعام ( مطعم) حيث يتكون من الطاولات والكراسي يكون الإطعام فيه الرجال والنساء الإطعام الجماعي وفي نفس الوقت فردي ومجال يجمع الرجال والنساء في آن واحد.

<sup>1</sup> الإز ابيل ورونفلس isabelle werenfels سياسية وباحثة في مؤسسة العلوم والسياسة ببرلين،مختصة بالبلدان المغاربية وفي السنوات الأخيرة أنصب اهتمامها على دراسة النظام السياسي الجزائري.

متجذرة كثيرا في المجتمع الجزائري حيث تلعب الزوايا وظيفة الوساطة في الصراعات الاجتماعية في ظل نظام مجتمعه المدني يواجه صعوبات البروز, وزوايا أصبح لها تابعين من الفئات المثقفة عكس ما يظن معارضي الزوايا بسبب غياب البحوث المتعلقة بالتجذر الاجتماعي للزوايا المعاصرة في الجزائر.

وتبقى الوظيفة الدينية هي الوظيفة الأساسية التي تأسست عليها هذه المؤسسة منذ نشأتها وهذا ما يفسره الاقتراب الأنتربولوجي والسوسيولوجي لمحمد ضريف الذي يعتبر أن البداية الأولى للزاوية هي بداية دينية<sup>2</sup>. وبداية المجتمع الإنساني بمقاربة دوركايمية هي أيضا بداية دينية ومن ذلك نستطيع أن نصل غلى نتيجة مفادها أن دراسة مؤسسة الزاوية هي بمثابة دراسة ثقافة المجتمع والمجتمع ككل.

وما نستنتجه أيضا أن الزاوية كمؤسسة لا تدخل في جدلية المؤسس والمؤسس التي تعاني منها المؤسسات الحديثة باعتبار هذه الاخيرة مؤسسات مستوردة لغياب المؤسس.

Le soir d'Algérie samedi 28 mars 2009.

<sup>1</sup> مقابلة أجرتها جريدة المساء الناطقة بالفرنسية مع إيز ابيل ورونفلس isabelle werenfels، أنظر

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد ضریف ،مرجع سابق ص19.

# الفصل الثامن الاتصال داخل مؤسسة الزاوية

# 1- التنظيم الهيكلي في مؤسسة الزاوية

التصوف في أصله وأساسه بني من تجربة صوفية، وبسيرورته وصيرورته أصبح التصوف ذا طابع جماعي تزامن مع نشأة التصوف الطرقي الذي أحدث انتشارا واسعا في الكثير من الأقاليم، وما تعدد الطرق الصوفية في العالم الإسلامي وخارجه لدليل على ذلك.

هذا الانتشار للتصوف الجماعي تطلب تنظيم وتراتبية لهذه الجماعة عليهما تأسست مؤسسة التصوف الطرقى ألا وهي الزاوية.

تراتبية أعضاء مؤسسة الزاوية في التصوف الطرقي تعبر عن المكانات والأدوار التي يقوم بها كل عضو داخل هذه المؤسسة،وفي نفس الوقت هي تعبر أيضا عن طبيعة الاتصال الذي يضطلع به كل عضو ضمن هذه التراتبية لمؤسسة الزاوية،والمتمثلة في:

#### 1-1 الشيخ

الشيخ في معناه العام يشير إلى تقدم سن الإنسان، وفي معناه الاجتماعي الشيخ هو موضع ومقام احترام وتقدير وطاعة....وتبجيل معنى كلمة شيخية في كتاب لسان العرب.

وكذلك حسب ابن منظور الشيخ من الأشياخ وأشياخ النجوم هي الكواكب الثابتة وهي كذلك أصول النجوم التي عليها مدار الكواكب وسيرها من هذا التعريف الاصطلاحي نستشف لماذا وظف أهل التصوف مصطلح الشيخ كتسمية لمن هو في قمة هرم التصوف الطرقي بدل من مصطلح آخر.

ومن ذلك أصبح الشيخ المصطلح الشائع لكل صوفى صاحب طريقة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور ، لسان العرب، ص4237.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق نفس الصفحة.

والشيخ تبدأ بحرف الشين الذي يعني في التصوف « سبعة أسرار لما عقلا وكل من ناولها يوما فقد وصلا والصفات والأفعال....له الخلق والأحوال والكرامات»1.

والشيخ في التصوف هو الفاعل وصاحب أسرار ويختص بالصفات والكرامات، وهو الواصل (رمزيا وروحيا) غلى الله الهدف الأسمر لكل سالك في الطريق الصوفي.

ويعرف القشاني الشيخ« هو الإنسان الكامل في علوم الشريعة والطريقة والحقيقة،البالغ إلى حد التكميل فيها لعلمه بآفات النفوس وأمراضها وأدوائها ومعرفته بذاويتها وقدرته على شفائها والقيام،إن استعدت ووقفت لاهتدائها»<sup>2</sup>.

فالشيخ صوفيا هو الإنسان الكامل ( الذي سبق التطرق إليه) العالم العارف بالشريعة والحقيقة والفاعل في أهل التصوف فهو مركز الجماعة الصوفية والمؤثر الروحي فيها.

الشيخ عند الصوفية هو الطريق إلى الله فهو المعلم والمربي والمرشد للمريدين والسالكين في الطريق الصوفي السبيل الموصل إلى الحق، فكل مريد أو سالك ولابد له من شيخ 4، يرشده بطريقته إلى الله هي قاعدة أساسية في التصوف الطرقي فلا مريد أو سالك للطريق بدون شيخ الطريق «فالشيوخ هم الأدلاء وهم العارفون بمسالك القرب إلى الله، لهم الفراسة...ولهم معرفة بالغارقين في بحر الغفلات ...وهم الناظرون نور الله المتنهون بعناية الأزلية السابقة فيهم »5.

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية، الجزء الأول، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> القشاني، اصطلاحات الصوفية، ص45.

<sup>3</sup> محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية، الجزء الأول ص424.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفس المرجع ص426.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يوسف محمد طه زيدان،الطريق الصوفي وفروع القادرية بمصر،دار الجيل ،بيروت 1991 ص43.

والشيخ عند الصوفية أصناف مختلفة وليس بمعنى أحادي فعند الصوفي عبد القادر الجيلاني الشيخ يختلف عن علماء الظاهر أو علماء الشرع، فالسالك أو المريد يستطيع أن يتلقى علوم الشريعة من مجموعة علماء الشريعة (علماء الظاهر) لكن لا يستطيع المريد أن ينهل من العلوم العرفانية الباطنية لطريقة صوفية إلا من شيخ واحد هو شيخ الطريقة.

هنا الجيلاني يصنف الشيوخ حسب الحجم وحسب الوظيفة الدينية وحسب العمق الروحي, بالمنظور الصوفي: الشيخ الصوفي هو عالم الباطن وشيخ الطريقة ويقابله علماء الظاهر وهم علماء الشريعة.

ويصنف الصوفي زروق الشيوخ إلى ثلاثة أصناف:

أ- شيخ التعليم الحاذق بموارد العلم تكفى عنه الكتب

ب-شيخ التربية تكفي عنه صحبة عاقل ناصح.

جـ- شيخ الترقية وهو الشيخ الصوفي، شيخ الطريقة الصوفية يكفي عنه اللقاء والتبرك.<sup>2</sup>

والترقية وظيفة شاملة تتضمن على التعليم والتربية، وكذلك وظيفة روحية أخرى وأسمى يرتقي فيها السالك بصحبة الشيخ من حال إلى حال ومن مقام إلى مقام أعلى بهدف الوصول إلى الحق.

وتبقى القاعدة الأساسية أن لكل طريقة صوفية شيخا واحد هو مؤسسها وقائدها الروحي وصاحب البركة والواسطة بين الحق والخلق.

<sup>2</sup> أنظر: محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية، الجزء الأول ص425.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أنظر :نفس المرجع ص46.

باعتبار الشيخ هو الواصل،فهو مركز الاتصال الروحي في عدة اتجاهات ،اتصال روحي مع الحق،اتصال روحي مع الإنسان الصوفي (مقدم،مريد أو محب) واتصال روحي مجتمعي مع المحيط العام بصفة عامة.

#### 2-1 المقدم

مع ديناميكية التصوف وخاصة مع ظهور التصوف الطرفي ومؤسسة الزاوية ظهرت مكانة جديدة في تراتبية هذه المؤسسة تربط الشيخ بالمريد هي المقدم؟

حسب بن منظور في كتابه لسان العرب «في أسماء الله تعالى المقدم: هو الذي يقدم الأشياء ويضعها في موضعها فمن استحق التقديم قدمه» والمقدم من القدم «وقدم الصدق (كما جاء في آية قرآنية) المنزلة الرفيعة والسابقة والمعنى انه قد سبق لهم عند الله الخير  $^2$ وقال الأخفش عن القدم «هو التقديم كأنه قدم خيرا وكان له فيه خير  $^3$  ويقول ابن قتيبة "أن لهم قدم صدق" يعني عملا صالحا قدموه".

ومن هذه المعاني نستشف لماذا اختير المقدم مكانة مهمة في تراتبية مؤسسته الزاوية فهو المنزلة الرفيعة وهو المختار للتقديم ومتقدم الصفوف دلالة على الدور القيادي ومن جهة أخرى المقدم أو المقدمة في معناه الروحي هو الخبر بما فضله الله

عليه من خير وهو الفاعل الصالح ومن هنا يصبح المقدم أو المقدمة صاحب المكانة الروحية والقيادية باعتبار المقدم هو الوسيط بين القمة والقاعدة أي بين الشيخ والمريد في التسلسل الهرمي في مؤسسة الزاوية.

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن منظور ،لسان العرب ص3552.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن منظور ،لسان العرب ص3552.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن منظور ،لسان العرب ص3552.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن منظور ،لسان العرب ص3552.

#### 1-3 المريد

المريد من إرادة المحب للتصوف بالولوج في الطريق الصوفي، وهناك من يعتبر المريد هو مرادف لمصطلح السالك في الطريق الصوفي تحت عناية وقيادة شيخ الطريقة.

فالمريد «حينما يتهيأ السالك للدخول في حرم الشيخ المربي، يسمى آنذاك بلغة القوم مريدا...وهي تسمية مشتقة من الإرادة التي هي ترك ما جرت عليه العادة،ومفارقة حظوظ النفس،ونهوض القلب في طلب الحق فبهذه الإرادة يتجه المريد إلى صحبة شيخ الطريق»1.

فالمريد هو المبتدئ في الطريق الصوفي، والقاعدة الصوفية مؤسسة على ضرورة صحبة الشيخ للمريد السالك في طريقته، فلا وصول لتلميذ بدون أستاذ حسب هذه القاعدة، فعن أبي علي الدقاق « الشجرة إذا نبتت بنفسها من غير غارس فإنها تورق ولكنها لا تثمر، كذلك المريد إذا لم يكن له أستاذ يأخذ منه طريقته نفسا فنهسا فهو عابد هواه لا يجد نفاذا....». 2

وحسب الغزالي المريد«....والذي فتح له بياء الأسماء ودخل في جملة المتوصلين إلى الله بالاسم» وتحت (المريد) تمنح له العضوية في زمرة الصوفية السالكة في الطريق الصوفي وتحت رعاية المتوصلين بغاية الوصول إلى المراد.

المراد الذي اشتق منه الصوفية كذلك كلمة المريد والذي « هو المتجرد من الإرادة.....» أرادة كلمة ممنوحة للحق وحده.

يوسف محمد طه زيدان،الطريق الصوفي وفروع القادرية في مصر ، $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  القشيري، الرسالة القشيرية في علم التصوف،المكتبة العصرية صيدا،بيروت  $^{2008}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  محى الدين بن عربى، اصطلاح الصوفية في كتاب رسائل بن عربى، تقديم محمود محمود ص529.

<sup>4</sup> المرجع السابق نفس الصفحة.

فالمراد «العارف الذي لم تبق له إرادة،وقد وصل إلى النهايات عبر الأحوال والمقامات والمقاصد والإرادات،فهو مراد أريد به ما أريد ولا يريد إلا ما يريد.....»1.

فالمراد هو المريد الذي سلك الطريق الصوفي وقطع كل الأحوال والمقامات ووصل إلى النهايات أو الوصول الروحي إلى الحق بالتعبير الصوفي.

ومن هنا نستطيع أن نقول أن المريد هو المبتدئ في الطريق الصوفي (السالك) والمراد هو المريد الواصل هو الشيخ وهذا ما يوضحه تعريف الجنيد حين سئل عن المريد والمراد «المريد تتولاه سياسة العلم والمراد تتولاه رعاية الحق لان المريد يسير والمراد يطير ،فمتى يلحق السائر الطائر...المريد ينظر بنور الله والمراد ينظر بالله عن الله المراد ينظر بنور الله والمراد المراد المراد

يحتل المريدون قاعدة هرم مؤسسته الزاوية بمساحة شاسعة من حيث أعدادهم فهم يمثلون الشريحة الأكبر في كل طريقة من طرق التصوف.

بظهور التصوف العملي وتعدد الطرق الصوفية أخذ المريد عدة تسميات أهمها الفقير والخواني.

في الأخير نشير إلى فئة أخرى لها علاقة غير مباشرة بتراتبية مؤسسة التصوف الطرقي هي فئة المحبين ( المحب للطريقة) لطريقة ما بدون الانخراط فيها وهذه العلاقة العاطفية الروحية قد تكون من أسباب انتشار الطرق الصوفية وكذلك في استمرارية وجودها في النسيج الاجتماعي للمجتمع خاصة وأن فئة المحبين تمثل شريحة كبيرة يصعب تعدادها.

أما فيما يخص خاصية الاتصال عند المريد فتظهر من خلال تجرده من إرادته لشيخه بغية رعايتها وقيادتها للوصول إلى المراد أي لمنحها إلى الحق، حينها تصبح

2 محمد بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية ، الجزء الثاني ص286.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد المنعم الحنفي،معجم المصطلحات الصوفية، 1400.

إرادة المريد تحت الرعاية والقيادة الإلهية إذا صح التعبير، ومنه يصبح الشيخ الوسيط بين المريد والحق حسب المنظومة الصوفية. ومنه نستطيع أن نستنتج أن الاتصال عند المريد هو اتصال إنساني روحي بهدف الوصول إلى اتصال روحي إلهي.

وتوصيف المريد بمصطلح الفقير في الكثير من الطرق الصوفية في الجزائر (كالعلوية والشيخية) يدل على احتياج الإنسان الدائم يتعلق الأمر هنا بالسالك في الطريق الصوفي، إلى الاتصال الروحي الإلهي بواسطة الشيخ، يكون بترك المريد الفقير لما هو دنيوي للوصول إلى ما هو روحي ومقدس.

أما توصيف المريد بالخواني في الطرق الصوفية \* يرمز إلى الاتصال الاجتماعي المؤسس على النسب الروحي، باعتبار أن فئة المريدين الخوانيين يمثلون علاقة متساوية فيما بينهم تدخل في إطار الاتصال الأفقي لفئة المريدين.

يظهر هذا الاتصال الروحي الاجتماعي المتساوي الرابط للمريدين المنتسبين في الطرق الصوفية في آداب الإخوان في التصوف فللمريد آداب يسلكها مع أخوانه من مريدي شيخ طريقته من بين هذه الآداب عند عبد القادر الجيلاني: المحبة،الفتوة،الصفح،عدم النظر إلى عيوب أخوانه،الشفقة عليهم،أسبقية حقوق المريدين عليه وعدم التقصير في حقهم...». 1

ومن آداب المريد عند القشيري: الصدق،الصفاء،نفي الغفلة عن قلب المريد،مجاهدة النفس وإخلاء خواطره... فحسب القشيري «...رأسمال المريد الاحتمال عن كل واحد بطيبة النفس» $^{3}$ .

<sup>\*</sup> في الكتابات الكلونيالية وظفت كلمة الخواني أو الإخوان كثيرا والمأخوذة من دراستهم الإثنوغرافية للطرق الصوفية في الجزائر مثل كتابات رين RINN وديبون DEPONT وكتوبولاني .....copolani

أنظر : يوسف محمد طه زيدان،الطريق الصوفي وفروع القادرية في مصر ص54.  $^{1}$ 

القشيري ،الرسالة القشيرية في علم التصوف، $^2$ 

<sup>3</sup> نفس المرجع والصفحة.

ومن أهم آداب المريد عند الصوفية الإيثار « من شرط الحب في الله إيثار الأخ بكل ما يقدر عليه من أمر الدين والدنيا»<sup>1</sup>.

بهذه الآداب التي يتوجب على المريد أن يتحلى بها،تنسج رابطة اجتماعية وروحية متينة بين الإخوة المريدين،تتمثل في الصداقة التي تعتبر من أسمى العلاقات الاجتماعية في حقل علم النفس الاجتماعي كونها تتميز: بالاحترام،التفاهم،الاتصال،التبادل في المودة والمسؤوليات،والتفاعل،يحددها هذا العلم على أنها (الصداقة) علاقة تساوي d'égalité بين الأفراد الذين تجمعهم.

وهذا ما إستنتجناه من مميزات آداب المريدين في التصوف نلخصه في قول السهروردي« الصداقة لحمة كلحمة النسب». 2

ومن كل ما سبق فآداب المريد تندمج ضمن الآداب الصوفية الروحية والآداب الإنسانية الواصلة التي تعمل على نسج العلاقات بين الإنسان والحق، وبين الإنسان والخلق.

للاتصال داخل المؤسسات أشكالا يقوم عليها تنظيم المؤسسات<sup>3</sup> لتحقيق أهدافها ولتأدية وظائفها ومن بين أشكال الاتصال الداخلي: الاتصال حسب الاتجاه وحسب الرسمية وحسب الوسائل المستخدمة في الاتصال والزاوية مؤسسة كالمؤسسات المجتمعية الأخرى وخاصة الحديثة تتشابه معها في أشكال الاتصال الداخلي في شكلها العام وتختلف فيما بينها ضمنيا لخصوصية كل مؤسسة عن الأخرى، فالشكل البنياني للاتصال داخل المؤسسات وداخل الزوايا واحد بالتحليل البنيوي لرادكليف براون والنبة تختلف.

<sup>1</sup> السهروردي، عوارف المعارف ص253.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>3</sup> المعلومات المتعلقة بالاتصال داخل المؤسسة حسب الاتجاه والرسمية أنظر: مصطفى عشوي،أهمية الاتصال في تسيير المؤسسات ،في كتاب :عالم الاتصال،مجموعة من الأساتذة ص22-26.

# 2- أشكال الاتصال في الزاوية

#### 1-2 الاتصال حسب الاتجاه

أول شكل في نظرنا الذي أنبنى عليه الاتصال في مؤسسة الزاوية هو الاتصال حسب الاتجاه، لأن أصل الاتصال الروحي الصوفي هو تدرجي تصاعدي يهدف إلى الوصول إلى الحق ويلزمه أحوال ومقامات للعروج إلى مرحلة الوصول يتمثل هذا الاتصال في الاتصال الأعلى أو الإلهي الذي تطرقنا إليه في تحديد المفاهيم وبالتالي فأول اتصال تأسس عليه التصوف أو الاتصال الروحي الصوفي هو الاتصال حسب الاتجاه في شكله التصاعدي.

أهمية الاتصال الأعلى (الاتصال الروحي الإلهي) أنه تتكون منه أول لبنة من بنية الاتصال داخل مؤسسة الزاوية وهو الشيخ، الإنسان الكامل بالمصطلح الصوفي، والذي يمثل هرم الهيكل التنظيمي لمؤسسة الزاوية الذي يتكون من الشيخ والمقدم والمريد.

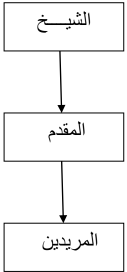
#### أولا-الاتصال الأسفل:

هو اتصال بين أهل التصوف في تراتبيتهم، والذي يربط الشيخ بتابعيه داخل الزاوية، يسمى بالأسفل حسب تحليلنا لأنه:

- يعبر عن العالم الدنيوي المحسوس.

-اتصال إنساني بين أهل التصوف

-يتميز بالتدرج التنازلي حسب تراتبية أعضاء التصوف في مؤسسة الزاوية على الشكل التالي:



يعد هذا الاتصال نموذجا أساسيا لدراسة الاتصال المؤسسي داخل الزوايا كون تنظيمها يرتكز على هذا الاتصال التراتبي الهابط بين أعضائها خاصة الفاعلين في التصوف الطرقي.

مازالت الزوايا لحد الآن محافظة على هذا الشكل من الاتصال النازل،الذي يشير إلى الأوامر والتوجيهات والقرارات التي يصدرها الشيخ إلى المقاديم والمريدين وفي نفس الوقت هذا الاتصال يعكس الهيكل التنظيمي للزوايا.وهذا ما لاحظناه في الزاوية العلوية التي تنجو إلى الحداثة وخاصة في الزاوية الشيخية البوعمامية التي مازالت تحافظ على تقليديتها.

اتصال الشيخ بالمقدم والمريد يأخذ مستويات وأشكال تحدد الاتصال الهابط هي كما يلي:

# -المستوى المباشر وينقسم إلى شكلين:

أ-اتصال الشيخ مع المقدم والمريدين بصفة مباشرة وبالتالي حضور الشيخ مع المقدم (أو المقاديم) والمريدين هو محدد لمستوى هذا الاتصال الأسفل، مثل حضور الأطراف الثلاثة برئاسة الشيخ في الاحتفالات المخلدة للطريقة وكذلك في المناسبات الدينية مثل المولد النبوى.

ب-اتصال الشيخ بالمقدم بدون حضور المريدين يتحكم الهدف والظروف في هذا المستوى من الاتصال المباشر النازل الذي لا يستدعي حضور قاعدة الطريقة الزاوية والمتمثلة في المريدين.مثل زيارة الشيخ إلى الزوايا التابعة للزاوية الأم داخل وخارج البلاد،أين يتطلب الاتصال فقط بالمقاديم القائمين على هذه الزوايا المتوزعة جغرافيا في الداخل والخارج

هي خاصية مشتركة للكثير من الطرق الصوفية التي ذاع صيتها مثل القادرية والتجانية... وكذلك الطريقة الشيخية 1 والعلوية. 2

#### -المستوى غير مباشر

أ-يتمثل في اتصال المقدم أو المقاديم بالمريدين، هنا يخلف المقدم الشيخ، وهذا الاتصال يعد اتصالا مكملا لاتصال الشيخ وحسب الهيكل التنظيمي للزاوية الذي يفسر الاتصال الأسفل في الزاوية والطرقية بصفة عامة.

فالمقدم أو المقاديم يؤدون دور الوساطة بين الشيخ والمريدين فلهم حلقة وصل بين الهرم والقاعدة كما أسلفنا.

ومن جهة أخرى اتصال المقدم بالمريدين هو شكل ثاني (مكمل) من الاتصال الأسفل

Sidiclikh.yoo7.com/t1588-opic

إضافة إلى الزوايا الشيخية المتواجدة في الجزائر في البيض والسعيدة وسيدي بلعباس وأدرار وورقلة....وعلى رأسها الزاوية الأم في الأبيض سيدي الشيخ زاوية سيدي الشيخ.

هناك زوايا شيخيه ي باريس واسبانيا والولايات المتحدة الأمريكية،تابعة للطريقة الشيخية البوعمامية:معلومات استيقناها من الزاوية الشيخية بوجدة.

أروايا الشيخية في المغرب: هناك العشرات من الزوايا التابعة للطريقة الشيخية يشرف عليها مقاديم منها: زاوية سدي الحاج عبد الحاكم، واوية سيدي الشيخ إبراهيم ، واوية سيدي المشيخ على اسم أستاذ سيدي الشيخ المدين المسيخية سيدي الشيخ المدين المسيخية سيدي السيخية الشيخية الشيخية المدين المدينة مهاية بمشروع العمور، واوية مدينة المعالم محمد، واوية بمدينة مهاية بمشروع العمور، واوية مدينة التهاوي، واوية بالعيون الشرقية قرب ضريح الشيخ بوعمامة زاوية مدينة البركان، واية بتبولي، وعلى رأسها الزاوية البوعمامية الشيخية أسسها الشيخ بوعمامة منا المسيخية المسها الشيخ بوعمامة سنة 1867 تحت إشراف الشيخ سيدي حمزة.

معلومات من طرف مقدم الطريقة الشيخية مصطفى حاكمي في باريس أنظر:

<sup>2</sup> الزوايا العلوية: إلى جانب الزاوية الأم بمستغانم،زاوية وهران،وتلمسان وغليزان،وبرج بوعريريج،سيدي بلعباس وعنابة....في سوريا ومصر والعراق تونس وغليزان...وفرنسا ،إسبانيا،ألمانيا،الهند،البرازيل،الولايات المتحدة....

ب-وفي حالات أخرى ينوب شيخ الزاوية، أحد مقربيه المتصفين بصفاته وعادة ما يكون من عائلة الشيخ<sup>1</sup>، كأحد أبنائه مثلا، يكون بمثابة خليفته ليس بالصفة الرسمية بل حسب حاجة الشيخ إليه.

نستنتج من هذه المقاربة التحليلية للاتصال الأسفل، أنه بين مركزية الشيخ في مؤسسة الزاوية.

#### ثانيا-الاتصال الصاعد:

في المؤسسات والمنظمات، الاتصال الصاعد فيها يعبر عن الاقتراحات، صعوبات تنفيذ القرارات (اتصال الأسفل) وكذلك عن الشكاوي، يتجسد الاتصال في:

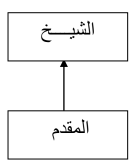
- -التقارير
- -الطلبات
- -الشكاوي

أما الاتصال الصاعد في مؤسسة الزوايا هو أيضا له مستوى مباشر وغير مباشر يحددها حضور الشيخ وعدم حضوره -كما فسرنا في الاتصال الأسفل -كما آن لهذا الاتصال الصاعد أشكال تمثل في :

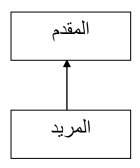
268

مثل ابن الشيخ الزاوية البوعمامية الشيخية سيدي بلجرمة الذي ينتقل معه وينوب عنه في بعض الحالات.  $^1$ 

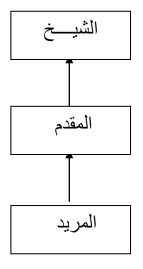
# - اتصال المقدم بالشيخ:



### - اتصال المريد بالمقدم:

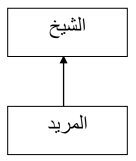


# - اتصال المريد والمقدم والشيخ:



هي العملية الاتصالية التصاعدية الكاملة الأطراف

- اتصال المريد بالشيخ مباشرة



الاتصال الصاعد مقارنة مع الاتصال الأسفل يتحدد بخصائص أو رسائل هي: الاقتراح والاستشارة والنصح.

#### أ-الاقتراحات والاستشارات:

يتجلى الاتصال الصاعد القائم على اقتراحات واستشارات المقدم والمريد في القضايا المتعلقة بتسيير هياكل الزوايا في أبعادها التنظيمية والمادية حينها يتدخل المقدم لاستشارة شيخه كما يتدخل المريد باقتراحات لمقدمه وقد يرفع اقتراح المريد إلى الشيخ من طرف المقدم أو بطريقة مباشرة عند تواجد الشيخ.

يظهر هذا الشكل من الاتصال في التحضير للاحتفالات والمناسبات التي تقيمها وتنظمها الزوايا والذي يترتب عنه لجان<sup>1</sup> مختلفة تعمل على تنظيم الاحتفالات الخاصة بالزاوية،أو بالمناسبات الدينية والوطنية الأخرى،إلى جانب المحاضرات والندوات.....

وتعد الاجتماعات الدورية لمناقشة تسيير الهياكل التابعة للزوايا مجالا للاتصال الصاعد عبر الاستشارة والاقتراحات، فالزوايا كما ذكرنا سابق تتمتع بهياكل تقليدية من مساجد ومدارس للتعليم، ومكتبات وأماكن للإيواء والإطعام وأراضي للزراعة والرعي، والآن لها جمعيات تنشط في المجتمع المدني في الداخل والخارج وخير مثال على ذلك الزاوية العلوية 2 لمستغانم ، هو مؤشر لتحول الزوايا إل مؤسسات حديثة

اللجان: لجنة الاحتفال، لجنة المراقبة، لجنة الإعلام، لجنة الاستقبال، لجنة الإيواء، لجنة الإطعام ......  $^{1}$ 

ما لحظناه في احتفالات الزاوية البوعمامية الشيخية والعلوية

أ-وعدة سيدى الشيخ ب-الذكري المئوية للزاوية العلوية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جمعيات الطريقة العلوية:

<sup>\*-</sup>أصدقاء إسلام أوربا 1981.

<sup>\*-</sup>جمعية الشيخ العلوي للتربية والثقافة الصوفية1991.

<sup>\*-</sup>جمعية الكشافة الإسلامية بفرنسا 1991.

<sup>\*-</sup>جمعية الشيخ العلوي للنهضة بالتراث الصوفي 1998.

<sup>\*-</sup>الجمعية الدولية الصوفية العلوية 2001 التي أصبحت منظمة غير حكومية في منظمة الأمم المتحدة 14 جانفي2014.

ورسمية الموازي للتحولات المجتمعية التي تطرأ على مجتمع التصوف الطرقي في عصر العولمة، العصر القائم على تغيير وتغيير العالم الثالث ومنه العالم الإسلامي .

#### ب-النصيحة:

الاتصال الصاعد الذي يحركه المريد والمقدم هدفه وجوهره اتصال روحي وتربوي ،فعندما يتعرض المريد (السالك في الطريق) أو المقدم لمشكلة أو قضية ما لها علاقة بمسار الطريق فيتوجه المريد إلى مقدمه أو إلى شيخه مباشرة بطلب النصيحة كما أن المقدم لا يستطيع الاستغناء عن نصائح شيخه المتعلقة بسلوكات الطريق له ولمريديه الذين يقودهم روحيا واجتماعيا بنيابة عن الشيخ فلا طريق صوفي بدون مرافق أو معلم روحي يدل السالك في الطريق ألا وهو الشيخ صاحب الطريقة الصوفية ومن هنا يتحقق هدف تكوين مؤسسة الزاوية المتمثل في التربية الروحية للمريدين وبها تتحقق استمرارية الطريقة.

نستنتج من الاتصال الصاعد داخل الزاوية القائم على الاقتراحات والاستشارة هو في نفس الوقت اتصال جماعي يحدث بين عدة فاعلين (خاصة المريدين) داخل الزوايا يظهر ذلك في الاجتماعات وفي عمليات تنظيم المناسبات والتظاهرات ومنه نستطيع أن نصفه بأنه اتصال" دنيوي" يهتم بالأمور التسييرية والتنظيمية للزوايا في سياق صوفي تمثله الطريقة الصوفية للزاوية.

أما الاتصال الصاعد المستند على النصيحة والاستشارة فهو اتصال شخصي، يكون الفاعلون فيه أقل عددا، بين المريد (أو بعض المريدين) والمقدم والشيخ، اتصال يهدف إلى التربية والتنمية الروحية للمريد السالك في الطريق الصوفي

<sup>\*-</sup>المؤسسة المتوسطية للتنمية المستدامة "جنة المعارف" 2004.

thérapie de l'âme - Europe 2006 - \*

<sup>\*-</sup>فيدر الية الكشافة الإسلامية باوربا2008.

<sup>\*-</sup>الفيدر الية الدولية لصوفية العلوية بكان (فرنسا) 2012.

لذلك يعد هذا الاتصال روحيا "مقدسا" لقدسية الشخصية الروحية العارفة شيخ الطريقة والزاوية،المعلم الروحي للسالك في الطريق.

كما أن القرارات والأوامر التي تصدر من الشيخ وبالنيابة مقدمة في الاتصال الأسفل تختلف دلالاتها مقارنة مع الاتصال الأسفل في المؤسسات الأخرى، لرمزية الشيخ والعلاقة الروحية المقدسة التي تربط المقاديم والمريدين لشيخهم وهذا ما يفسر كذلك إيجابية رجع الصدى في هذا الشكل من الاتصال.

تميز الاتصال الصاعد بالاقتراح والاستشارة والنصيحة يرجع الاختلاف الوظيفي والبنيوي مقارنة مع المؤسسات الأخرى مما جعل الاتصال الصاعد في

السياق العام للزاوية، يلغي خاصية الشكاوي التي تلازم هذا الاتصال في المؤسسات الحديثة خاصة الرسمية منها، وهذا الاختلاف يكمن في:

-أسباب وكيفية الانتماء إلى الزاوية.

-قبول السالك في الطريق (المريد) لمرافقة الشيخ الكاملة له وذوبانه في شخصية شيخه الروحية من المنطلق الصوفي "لا وصول بدون شيخ.

-مفهوم الخدمة في التصوف والزاوية- قائم على خدمة الغير من أجل تحقيق الذات روحيا وإنسانيا.

-المناخ الروحي الجماعي يحول من النزاعات والصراعات\* داخل مؤسسة الزوايا.

-

<sup>\*</sup> لا نقصد بالنزاعات القائمة بين بعض الطرق أو حتى بنى بعض الزوايا من طريقة واحدة.

#### ثالثا-الاتصال الأفقي:<sup>1</sup>

الاتصال القائم بين الفاعلين الذين يحتلون نفس المكانة في تراتبية المؤسسة والذين يضطلعون بنفى الدور ضمن هذه المرتبة:

#### المريدون للمريدون

وهذا الشكل من الاتصال تمثله فئة المريدين (الفقاري) الذين يحتلون قاعدة الزاوية ويتجلى هذا الاتصال خاصة في التأدية الجماعية للأوراد والأذكار داخل الزاوية إلى جانب المهام التي يقوم بها المريدين والتي ذكرناها في الاتصال الأعلى وفي آداب المريد.

#### أ-تأدية الأوراد والأذكار

أ-وما يميز هذا الاتصال مقارنة مع الاتصال الأسفل والصاعد أنه يمثل علاقة المساواة التي تجمع بين أفراد فئة المريدين في الزاوية ويترجم علم النفس الاجتماعي علاقة المساواة بأنها علاقة الصادقة المبنية على التبادل لتبادل العواطف والآراء والمسؤوليات وبذلك تكون علاقة المساواة هي علاقة عاطفية واجتماعية (بمعناها المتعدد) وكذلك روحية بالنسبة لمريدي الطرق الصوفية.

ب-تعتبر الأوراد والأذكار في تأديتها الجماعية من الوسائل الاتصالية التي تعمل على :توطيد العلاقة الروحية والعاطفية والاجتماعية بين المريدين.

وتوطيد الاتصال بين المريد والحق.

#### ب-اداب المريد

يتجلى الاتصال الأفقي في آداب المريد، الآداب والسلوكات التي تنظم وتوصل علاقة المريد بشيخه ومقدمه من جهة ومن جهة أخرى الآداب التي تنسج الرابطة بين

الاتصال الأفقى في المؤسسات الرسمية يعرف« يتم الاتصال الأفقى بإرسال المعلومات وتبادلها بين مختلف زملاء العمل الذين ينشغلون نفس المراكز ومناصب العمل في النظام الإداري....»

مصطفى عشوي،أهمية الاتصال في تسيير المؤسسات،مرجع سابق ص24.

المريد والمريد أو بين المريدين الذين يشكلون الحيز الأكبر والأوسع في الطريقة الصوفية المنتمين إليها، والمتواجدين في قاعدة التنظيم الهيكل للزاوية هذه الآداب متعلقة بأهم القيم والمعايير التي يجب أن يتقيد بها السالك في الطريق الصوفي، والمنبثقة من طريقة الشيخ والتي هي الأخرى مسندة من شيوخ الشيخ ومن بين هذه الآداب الإيثار، الصفح ، النجدة، الكرم، المحبة... ».

من هذه الآداب التي تضبط وتغذي العلاقة بين المريدين والتي تشكل اتصالا أفقيا، نستطيع أن نصف آداب المريد بأنها آداب الصحبة وهو نفس المفهوم الذي استعمله السهروردي.

يتميز الاتصال الأفقى بآداب الصحبة بين المريدين ب:

- -اتصال مبنى على الصداقة والأخوة الذي يترجم علاقة المساواة بين هذه الفئة.
- الصحبة في الآداب الصوفية تولد رابطة قرابية رمزية ينسجها الاتصال الروحي بين المريدين فقيل « الصداقة لحمة كلحمية النسب»<sup>2</sup>.

-آداب الصحبة يخلق جنسية المريد أو السالك في الطريق جنسية روحية صوفية حسب الطريقة التي ينتمي إليها في « المقتضى للصحبة وجود جنسية ....

جنسيته ناتجة من صحبته وصحبة المريد هم السالكين في الطريق الصوفي، وفي علم النفس الاجتماعي صحبة الفرد معيار يحدد شخصيته وبالتالي جنسيته الاجتماعية والنفسية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السهرودي، عوارف المعارف ص246-255.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص253.

<sup>3</sup> نفس المرجع ص246.

<sup>4</sup> يوسف زيدان، الطريق الصوفى وفروع القادرية بمصرص53.

#### 2-2 الاتصال الرسمى واللارسمى

من أشكال الاتصال داخل المؤسسات الاتصال الرسمي واللارسمي في شكلية المنظم (المقنن) والتلقائي و الاتصال الرسمي يحدد طبيعة العمل ونوع العلاقات التي تربط الأفراد داخل المؤسسة في إطارها الرسمي ومن خصائص الاتصال الرسمي:

- -تحديد أهداف المؤسسة
- -توزيع العمل والسلطات
- -نقل الأوامر حسب تراتبية المؤسسة
- -نقل التقارير والاقتراحات بشكل رسمي

وبالتالي يعد التنظيم الرسمي في شكل الاتصال الرسمي أساس تكوين ووظيفة المؤسسات ،فهو بمثابة العمود الفقري الذي تبنى عليه المؤسسات في هيكلها وفي تحديد أهدافها ومناشطها.

أما الاتصال الرسمي في مؤسسة الزوايا، فمن ناحية الشكل يتشابه مع باقي المؤسسات بما فيها الحديثة القائمة على التنظيم المقنن.

فالزوايا هي الأخرى قائمة على هيكل تنظيمي يحدد السلطات والمهام وبالتالي الأوامر والاقتراحات... الذي ساهم في استمرارية الزوايا، وبالإضافة لذلك فهذه المؤسسة تأسست من نسقها الديني الاجتماعي وفي سياق مجتمعي مميز ويميز مجتمعات التصوف العملي الذي تحول إلى تصوف طرقي خاصية لا تتمتع بعض المؤسسات الحديثة التي تعيش إشكالية المؤسس والمؤسس كما حللنا سابقا.

أما من ناحية المضمون، فمن خاصية التصوف يتبين علامات الاتصال الرسمي في مؤسسة الزاوية التي تميزه عن الاتصال الرسمي الشائع في المؤسسات الرسمية نوردها في ما يلي:

#### أولا-اتصال العهد وينقسم إلى شكلين متكاملين:

- اتصال العهد الإلهي ويتمثل في حفظ عهد الخالق «هو الوقوف عند ما حده الله تعالى لعباده فلا يفقد حيثما أمر،ولا يوجد حيث ما نهى». 1

هذا الاتصال يدخل ضمن الاتصال الإلهي (الأعلى)، باتصال السالك والصوفي مع الحق يكون ذلك بالتقيد بنواميسه وبإتباع أوامره ونواهيه.

-اتصال العهد الصوفي الذي يربط وينسب ويجذب المريد والمقدم بالشيخ، فالرابطة والانتساب والانجذاب أفعال يبنى عليها العهد الذي يربط الفاعلين في الهيكل التنظيمي لمؤسسة الزاوية.

#### ا-الرابطة:

تنسج علاقة المريد فالمقدم بالشيخ آليات الرابطة والمتمثلة في قيم ومعايير الطريقة الصوفية داخل الزاوية التي توجه وتكيف المريدين والمقدم بالشيخ وطريقته الهادفة إلى وصل رابطة مع الحق. هي رابطة صوفية إلهية وسيطها الشيخ الذي «هو الإنسان الكامل الذي هو الرابطة بين الحق والخلق بمناسبته للطرفين» فالشيخ هو داعي الحق الملزم على المريد والمقدم طاعته بالتخلق بأو امر ونو اهي الحق، فالرابطة هنا هي عهدا صوفيا غايته عهدا إلهيا.

#### ب-الانتساب

أو الانتماء هو أساس الرابطة الروحية الصوفية، يعبر عن حاجة الاعتماد على الشيخ في الطريق الصوفي وقاعدة التصوف تقول أن السالك في الطريق الصوفي بدون مرافق أو معلم ألا وهو الشيخ الذي يمثل مركزية التصوف وقمة الهيكل التنظيمي في الزوايا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> القشاني، اصطلاحات الصوفية، ص27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص109.

<sup>3</sup> نفس المرجع ص123.

الانتماء إلى الزوايا له خصائصه مقارنة مع الانتماء إلى المؤسسات الأخرى خاصة الرسمية التي يكون الانتساب إليها بعقود رسمية وملفات متعلقة بمناشط كل مؤسسة.

فالانتماء إلى مؤسسة الزوايا يتميز:

-برغبة المريد في الانخراط أو الانتساب إلى طريقة الزاوية.

قبول الشيخ أو نائبه المقدم.

--طريقة انتماء المريد في الكثير من الطرق الصوفية تستند على الطريقة التقليدية (إما برؤية منام أو الأخذ برأي المقدم » فالمنام يعد أهم طقس يستخدمه المريد وكذا الشيخ أو المقدم في عملية القبول المريد في طريقة الزوايا وهذا القبول للانتماء هو في جوهره عهدا روحيا.

أما الجانب الرسمي في عملية الانتماء إلى الزوايا يظهر:

- في المدارس القرآنية للزوايا والتي يتخرج منها الطلبة وفي بعض الجمعيات المدنية التابعة للزوايا مثل جمعيات الطريقة العلوية.

- يظهر الجانب الرسمي التعاقدي لمؤسسة الزوايا مع المنتمين فيها، في شهادة المقدم أو المقدمة) التي يتحصل عليها من شيخه.

شهادة ودرجة المقدم في طريقة من طرق الصوفية مختومة بطوابع أو خواتم كل خاتم مكتوب عليها السم صوفي من سلسلة الشيوخ التي تستند عليها الطريقة المنتمي فيها (صفحة 413).

مراتب أهل التصوف في الطرق الصوفية أساسها روحي لطبيعة التصوف الهادف إلى الاتصال مع حق عبر معارج روحية،وترمز الروحية هنا إلى العهد الصوفي بين الفاعلين الصوفيين الهادف هو أيضا إلى تحقيق العهد الإلهي.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حسب مقاديم الطريقة الشيخية.

وقد يكون إصدار شهادات للمنتمين في الطرق الصوفية (مثل شهادة المقدم) هدفه تجسيد الزاوية كمؤسسة مثل باقى المؤسسات الأخرى.

#### ج-الانجذاب:

الإنجاب الروحي محركه الانفعالات التي تجذب المريد بالشيخ أو بالمقدم وبكل طريقة صوفية.

هذا الانجذاب مصدره وجدانية التصوف القائم على الذوقية القلبية وخاصة على الأنس والحب.

وتعد المحبة من الأليات الانفعالية الوجدانية في عهد الاتصال الصوفي الذي هو اتصال المحب مع المحبوب لذلك فمحبه أهل التصوف هي من محبة الحق الخالق.

تتمثل أشكال العهد في انجذاب المحب بالمحبوب في الزاوية وفي التصوف فيما يلي:

-انجذاب الصوفي مع المحبوب المقدس هو العهد الصوفي مع الحق ويتمثل في الاتصال الإلهي الصاعد.

انجذاب المريد مع المحبوب الوسيط مع المحبوب المقدس ألا وهو الشيخ صاحب الطريقة الصوفية التي يتبعها هو عهد اتصال السالك<sup>1</sup> في الطريق مع الشيخ وطريقته بمحركات وجدانية،هذا العهد بنية تساهم في استمرارية طريقة الشيخ و زاويته في حضوره وغيابه.

الانجذاب الجماعي بين السالكين في الطريق الصوفي ونقصد هنا بالسالكين المريدين الذين يمثلون قاعدة الزاوية وشريحتها الواسعة في هرميه هذه المؤسسة،و هذا الانجذاب الجماعي القائم على المحبة يشكل العهد آداب الصحبة والذي يغذي الاتصال الأفقى والذي يعمل كذلك على توطيد الاتصال في هذه المؤسسة الطرقية الصوفية. هذا

278

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> قد يكون انجذاب المريد بالمقدم الذي ينوب الشيخ وفي نفس الوقت هناك انجذاب المقدم بشيخه

الانجذاب روحي وسيكولوجي نستطيع أن نفسره بمصطلح التماسك الذي يعبر عن محصلة تجاذب الأفراد داخل الجماعة الاجتماعية،وبذلك تكون الزاوية من المؤسسات التي تتميز بالتماسك الناتج عن عملية انجذاب المحبين (الفاعلين)بداخلها.

وبصفة عامة وبمعناها الصوفي الزاوية هي فضاء للمحبة والأنس الروحي في بعديه الصوفي والإلهي، يتجلى ذلك في الانجذاب الوجداني بين المريدين والمقدم والشيخ صعودا ونزولا و الذي كذلك يدخل في آداب الصوفية وفي عهدهم الواصل بينهم وفي عهدهم الواصل مع الحق، ففي الزاوية الصوفي «...يذكر المحبوب، ويتوجه إليه وفاء بعهده» عهده مع الحق ومع شيخه وطريقته.

نفسر استمرارية مؤسسة الزوايا وبقائها كجسم مجتمعي في البلاد الإسلامية ومنها المغاربية بهذه العهود التي تمثل الاتصال الرسمي في المؤسسات الحديثة، عهود من ميزتها أنها تجدد وتفعل داخل مؤسسة الزوايا ببعض الطرق منها:

\*-العهد السري ونقصد به الورد السري <sup>1</sup>الذي يربط كل مريد بطريقة الزاوية وشيخها فلكل طريقة صوفية وردا خاصا بها يمنحه الشيخ أو المقدم للمريد المنتمي للطريقة وهي تمثل عقد دخول المريد الجديد الوافد لطريقة ما وبذلك يصبح هذا الورد بمثابة ميثاق بين المريدين والطريقة داخل مؤسسة الزوايا.

- في المواسم السنوية أو الفصلية خاصة بكل طريقة صوفية حينها تجدد العهود بين المنتمين في طريقة الزاوية وقد تكون هي مناسبة كذلك لإبرام عهود جديدة بدخول مريدين جدد للطريقة.
- تلاوة الأذكار وأوراد الطريقة بصفة دورية جماعية وفردية باعتبار أن الذكر في التصوف الطرقي يتصف بالإلزامية في بعدها الروحي والعلائقي.

اتصال العهد مع من هم خارج تنظيم مؤسسة الزاوية كالمتعلقين والمعتقدين بالزوايا وبالأولياء كذلك كان له دور في استمرارية الزاوية يتجلى هذا العهد في:

مثل الطريقة الشيخية لها ورد سري لا يعلمها إلى المنتمين إلى هذه الطريقة.  $^{1}$ 

#### أ-التحالفات السياسية والاجتماعية:

التي كانت قائمة بين الزوايا المؤثرة كالتيجانية والشيخية ....مع القبائل ،تحالفات بقيت آثارها وبصفة ممارساتية في الطقوس التي مازال بعض أحفاد حلفاء الزوايا مستمرين في ممارستها كالزيارات التي يقومون بها للزوايا وكذلك مشاركتهم في المواسم السنوية التي تنظمها الزوايا المتحالفة معها مثل موسم سيدي الشيخ المسمى «بركب سيدي الشيخ» الذي يعد مناسبة لالتقاء كل القبائل التي كانت متحالفة مع أولاد سيدي الشيخ في الماضي وبالتالي ممارسته هذه الطقوس بصفة منتظمة ومستمرة تعد وسيلة لتجديد العهود بين المتحالفين.

ب-الأسطورة: يظهر العهد كذلك بين الزاوية والمعتقدين من الناس بالتصوف الطرقي وبالولاية من الأتباع المحبين (بالمعنى الروحي المقدس)\* ،الذين

ظلوا يحافظون على علاقاتهم مع الزوايا الطرق الصوفية منذ تاريخ إبرام العهد الذي ربطهم تاريخ هذا العهد في الكثير من الأحيان يعود إلى زمن بعيد، زمن مؤسس الطريقة.

وبسبب بقاء واستمرار هذا العهد كونه مستقر ضمن بنية صلبة من الذاكرة الجماعية ألا وهي الكرامات التي تحملها الأسطورة هذه الاخيرة تعد هي أيضا وسيلة اتصال واستمرار ضمن مجتمع يتداول أساطير أهل الطريق والصلاح في هذه المجتمعات مؤشرا على ذلك، لأن الأساطير تؤدي وظيفة الميثاق 1، ولأنها ترتبط ارتباطا وثيقا بالسياق 2 الاجتماعي لمعتقدات الزوايا.

#### ثانبا-السند:

السند هو سمة أساسية لكل طريقة صوفية، فهو سلسلة الشيوخ التي تمثل العلوم الصوفية والشرعية التي تستند عليها الطرق الصوفية.

<sup>\*</sup> مثل ارتباط بعض قبائل التل والهضاب الغربي بأولاد سيدي شيخ لإنقاذ أحد أبناء سيدي الشيخ أسلافهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ديل إيكلمان، الإسلام في المغرب، ترجمة محمد أعفيف، دار تقبال الدار البيضاء، 1991 ص53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.

وتكمن أهمية السند أنه المعيار الذي يؤكد شرعية ومصداقية كل طريقة تنتسب إلى التصوف الطرقي العرفاني كما يقول الشيخ مصطفى العلوي:

« لما كان مشرب القوم رضوان الله عليهم أبلغ المشارب في التحقيق وأسنى المدارج في التدقيق،تعين على كل منتسب إليهم أن يحقق مستنده على وجه أحق، لأن الحقائق لا تؤخذ من كل ذي دعوة إلا بعد تحقيق انتسابه على الوجه الأكمل كما ستراه إن شاء الله في هذه السلسلة المرتبطة خلفا عن سلف إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم». 1

لذلك نجد كل طريقة تعرف بسندها قبل أن تعرف بخصوصية طريقها الصوفي، باعتبار السند هو الميثاق أو العقد الرسمي الذي يدمج الطريقة الصوفية بصفة رسمية في التصوف العرفاني ويكسبها الشرعية الدينية الإسلامية من جهة أخرى، وهذا ما تعتمد عليه كل الطرق.

بصفة عامة تبدأ سلسلة السند من الأستاذ والعالم الذي تتلمذ عنده صاحب الطريقة، ثم علماء شيخه وصولا إلى الرسول محمد (ص) على قمة السلسلة.

فعلى سبيل المثال تتكون سلسلة سند الطريقة الشيخية من 27 شيخا<sup>2</sup>، تبدأ بأستاذ سيدي الشيخ العالم سيدي أمحمد بن عبد الرحمان السهلي الجرجري مرورا بأبي الحسن الشاذلي وصولا إلى الرسول (ص).

وبنفس الكيفية تبدأ سلسلة سند الطريقة العلوية التي تتكون من 42 شيخا<sup>3</sup>، بأستاذ الشيخ العلوي محمد بن الحبي البوزيدي وتنتهي هي الأخرى بالرسول (ص)ويبقى سند الطريقة التجانية نموذجا خاصا كونه يستند إلى الرسول مباشرة بدون وساطة شيوخ أو صحابة هي ميزة الطريقة التجانية مقارنة مع الطرق الأخرى.

<sup>1</sup> أضاميم المد الساري لصحيفة البلاغ الجزائري، تحقيق عبد السلام بن أحمد الكنوني، الجزء الأول، الطبعة الأولى، المطبعة العلوية مستغانم 1986 ص4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنظر سلسلة السند المفصلة للطريقة الشيخية:

أحمد بن عثمان حاكمي،الطريقة الشيخية في ميزان السنة مكاتب القدس،وجدة 1996 ص26-40،أنظر كذلك الياقوتة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أضاميم المد الساري لصحيفة البلاغ الجزائري، ص5.

#### خصائص الاتصال الرسمي للسند:

- تأكيد السند يحقق رسمية طريقة الزاوية وشرعيتها ومن ذلك تجذر كينونتها كجسم قائم داخل المجتمع، لأن عدم إثبات إسناد الطريقة يهددها بالزوال وعدم الاعتراف بها والتشكيك بها.

- تشترك وتلتقي الكثير من الطرق الصوفية في سلسلة سندها على الكثير من الشيوخ مثل الطريقة الشيخية والعلوية يشتركان في سندهما في بعض الشيوخ كأبي العباس المرسي وأبي الحسن الشاذلي وعبد السلام بن مشيش ....هذا الالتقاء في السند ويجسد التواصل بين الطرق ويؤكد أصالتها وفي نفس الوقت هذا الالتقاء في السند يفعل استمرارية التصوف الطرقي ومؤسسته الزاوية،وكذلك السند بحد ذاتها هي رمز للاتصال بين أهل التصوف.

- تشترك كل الطرق الصوفية في أن سلسلة سندها تنتهي عند شخصية الرسول (ص) لأن هذا السند الرسولي هو المصدر الأساسي الذي يمنح لكل طريقة صوفية الشرعية الدينية وشرعية التصوف العرفاني بصفة عامة وكذلك مصدرا في مؤسسة التصوف الطرقي داخل الزوايا وضمن النسيج المجتمعي الإسلامي....يمثل الانتساب إلى الرسول وأهله وصحابته « مصدرا دينيا مهما لبروز أي جسم سياسي أو اجتماعي في تاريخ الحضارة العربية الإسلامية.وهو سمة أساسية في تأسيس الطرق والظاهرة الأوليائية...»2.

- تتشكل سلسلة السند في شكل شجرة ترتبط فروعها بأصولها والتي تفسر انتقال الطريقة وعلومها من شيخ إلى آخر، وهي بذلك تشكل صورة رمزية للاتصال الذي يظهر على شكل شبكة قائمة على جذور شرعية والمتمثلة في القرآن والسنة (الرسول) وبذلك يكون السند عنصر من الاتصال الرسمي الذي أدى إلى مأسسة الطرق الصوفية وقاعدة لتأصيلها شرعيا.

2 حسن مرزوقي « الإسلام الطرقي ومستويات التأصيل المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات،الدوحة ديسمبر 2012 ص7 أنظر:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المرجع ص4.

ما نستنتجه من الاتصال الرسمي في مؤسسة الزاوية الذي حددناه في العهد بأشكاله وطرق تجدده وكذلك في السند الذي يعد الميثاق الرسمي والشرعي الذي تتأسس عليه كل طريقة صوفية فيما يلي:

أو لا-الاتصال الرسمي العهد والسند داخل مؤسسة الطريقة الصوفية(الزاوية) يعدان عمودا الاتصال حسب الاتجاه، وبالعهد والسند استطاعت الزوايا أن تتأسس وتستمر كجسم ديني واجتماعي في المجتمعات العربية الإسلامية والمغاربية.

ثانيا-العهد والسند هي من السمات الأساسية للاتصال الرسمي في الزوايا خاصيتها أنها تميزها عن الاتصال الرسمي في المؤسسات الأخرى خاصة المؤسسات الرسمية الحديثة، فالزوايا تتشابه مع المؤسسات الحديثة في شكلها البنياني وتختلف عنها في المحتوى أي في بنيتها الحقيقية وكذلك تختلف عنها في السياق الاجتماعي والديني والسياسي والتاريخي الذي ظهرت فيه.

ثالثا-الاتصال اللارسمي الذي يظهر في الاتصال العفوى الذي يحدث بين أعضاء المؤسسة خارج التخطيط والتنظيم المؤسسي وبه يتكون نسق من العلاقات الشخصية بصفة تلقائية أثناء تفاعل الأفراد داخل التنظيم الرسمي للمؤسسة، نجده بعمق ضمن العهد (الاتصال الرسمي) يتجلى خاصة في الانجذاب الذي ينسج علاقة وجدانية واجتماعية بين أعضاء مؤسسته الطريقة، انجذاب تغذيه آداب الصحبة وبذلك يحقق العهد الإشباع السيكولوجي 1الذي يتميز به الاتصال اللارسمي.

رابعا- وأخيرا نستنتج من هذا التحليل أن الاتصال الرسمي واللارسمي يتجلى في اتصال العهد والسند في مؤسسة الزاوية مقارنة مع المؤسسات الأخرى وبذلك يكون مصطلحا العهد والسند هما مفتاحي تحليل الاتصال الرسمي واللارسمي في المؤسسات وبالتحليل الأنثربولوجي فمصطلحي العهد والسند هما من المصطلحات الجديدة في حقل الاتصال لأنها مصطلحات نابعة من هوية مؤسسة الزاوية ومن الفكر الصوفي وممارساته بصفة عامة.

مصطفى عشو ،أهمية الاتصال في تسيير المؤسسات ، $\infty$ 25.

خامسا - إذا كانت للاتصال الداخلي في مؤسسة الزاوية مميزاته التي يختص بها مقارنة مع المؤسسات الأخرى فكذلك الاتصال الخارجي لا يخرج على هذه المميزات ومنها ميزة متعلقة بالاتصال العهد.

من بين الوسائل التقليدية للاتصال الخارجي التي تستخدمها الزوايا في اتصالها بالزوايا التابعة لها أو بمعتقدي (محبي) التصوف الطرقي من الناس هي:

- الرسائل فالشيخ أو المقدم يبعث برسائل إلى المقدمين القائمين بعيدا عن الزاوية الأم خاصة المتواجدة خارج البلاد رسالة المقدم إلى المقاديم الزوايا الفرعية.

-الرحلات التي يقودها الشيخ الفصلية أو السنوية حسب الطقوس الدورية للطريق.

-الماتقيات حول الطريقة والزوايا كما تستخدم البن التكنولوجيات الحديثة المتمثلة في المواقع الإلكترونية الخاصة بالزوايا وأخيرا يبقى الشعر الصوفي من

-أهم وسائل الاتصال المهمة في الاتصال الصوفي وخاصة الأشعار التي تمارس في طقس السماع موضوع الفصل القادم.

الزاوية هي من المؤسسات المجتمعية التي ظهرت في مجتمعات الشرق والغرب الإسلامي ضمن سياق تاريخي واجتماعي وديني وسياسي...ومن فكر صوفي له خصوصيته المعرفية والممارساتية وكانت نشأة الزاوية لتمأسس التصوف وبذلك كانت الزاوية السبب في إدماج التصوف الطرقي في المجتمعات الإسلامية وكجسم مختلف وفي نفس الوقت متناغم مع الأنساق الاجتماعية والدينية الأخرى وبصفة متجددة ومستمرة رغم التغيرات التي طرأت عليها وعلى المجتمعات التي تأسست فيها.

ومن ذلك نستنتج أن مؤسسة التصوف الطرقي في الزوايا لم يكن اعتباطيا فبالتحليل الأنثربولوجي للاتصال داخل الزاوية تبين أن مميزات التنظيم الهيكلي (تراتبية أعضاء الزاوية) ومميزات اتصال العهد والسند وكذلك مميزات الاتصال حسب الاتجاه كانت من الأسباب ومن العناصر الفعالة التي ساهمت في استمرارية التصوف الطرقي واستمرارية كينونة هذه المؤسسة التي نشأت من فكرها (الديني) وسياقها أي من بيئتها الدينية والاجتماعية والسياسية... مقارنة مع المؤسسات الرسمية الحديثة.

# الباب الخامس طقس السماع الصوفي ووظيفته الاتصالبة

# الفصل التاسع طقس السماع وخصائصه

تتمة لتحليلنا الخاص باتصال في الممارسة الصوفية والذي انطلق من تحليل الاتصال في مؤسسة التصوف الطرقي والمتمثلة في الزاوية هذه المؤسسة تمارس فيها طقوس تعمل على تفعيل الاندماج الجماعي. وإعادة تجديد العلاقات الصوفية بين كل أنساق الطريقة الصوفية ويعد السماع الصوفي أساس الطقوس الصوفية.

### 1- تعريف الطقس و الذكر

تعتبر الطقوس سمة أساسية لكل الثقافات الإنسانية، باعتبار الطقوس تندرج ضمن الحياة الاجتماعية،وبما أن الطقس مستمر "بعودة الظروف التي تستدعي إعادة القيام به" متكون بذلك استمرارية الثقافة مرهونة باستمرارية ممارسته بهذه الطقوس، وفي نفس الوقت تبين السمة الطقسية للإنسان.

تعددت واختلفت الطقوس في أنواعها ونماذجها وبالمنظور الأنثربولوجي الطقوس يرتبط بها الدين ارتباطا وظيفيا ولا يلامس الطقس دائرة الميدان الديني أبدا ولكن هذه الدائرة هي التي تبقى متمسكة به لكونها تظهر من خلاله وتمتلك حصرية تفعيله»  $^{3}$  وبذلك يكون الطقس لحظة ممارسة وظيفته في تفعيل الدين.

### 1-1 الطقس والدين

بالتحليل الأنثر بولوجي نستطيع أن نلخص هذه العلاقة العضوية بين الدين والطقس والتي شكلت ما يمسى بالطقوس الدينية في ما يلي:

- الدين يحدد ملامح ثقافة الشعوب مثل الشعوب البدائية التي طبعت عليها المسحة الدينية والطقسية أنتجت وعيا روحيا للإنسان البدائي « وأحسب أن الديانات المتعددة التي عرفها ومارس طقوسها وشعائرها .... شكلت ثوابت مقدسة وارتقى بها

<sup>1</sup> بيار بونت،ميشال إيزار،معجم الأنثر بولوجيا والأنثولوجيا،ترجمة مجد مصباح الصمد،معهد العالم العربي للترجمة،بيروت2006 ص631.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Claude Rieviere, socio-anthropologie des religions, ARMAND COLIN, paris, 1997 p.81.

<sup>3</sup> بياربونت،ميشال إيزار،معجم الأثنولوجيا والأنثربولوجيا،ص631.

نحو الإيمانية بخالق الكونية» أ هذه الثوابت المقدسة إنبنت عليها القيم والمعايير المجتمعية المكونة لثقافته (الروحية).

- تعتبر الطقوس من التعبيرات التجربة الدينية<sup>2</sup>في جانبها الممارساتي تتمثل هذه الممارسة الطقسية الدينية في أدائها الطقوسي بحالته الحركي والنطقي:الحركي هو كل ما يقوم به الفاعلون من طقس،أما النطقي فيعلق بالأناشيد والغناء والتراتيل والشعر.....<sup>3</sup> (بالتصرف).

- وإن اختلفت المقاربات والدراسات السوسيوأنثربولوجية "للدين" عند: مالينوفسكي،دوركايم،فيبر،جاك بيرك،بورديو،جيرتزكلفورد،ليفي ستروس...

يظل الدين يضطلع بالوظيفة المنظمة (للكون والعالم) والوظيفة المؤمنة (تحقيق الأمان بالإيمان) والوظيفة الإدماجية 4 باعتباره مصدر للقيم والممارسات السلوكية بما فيها الطقسية في المجتمعات ما قبل الحداثة وكذا في المجتمعات ما بعد الحداثة.

وبذلك يكون للطقس الديني حسب ما سبق عن علاقة الدين بالطقس له وظيفة تطبيقية وتجسيدية لوظيفة الدين كون" الطقس يهدف إلى تأدية مهمة وإعطاء نتيجة...» ألما تتميز به الطقوس من وظائف اجتماعية ونفسانية ووجدانية ومن طاقة تعبيرية في بحد ذاتها (وظائف الطقوس) تمثل الخاصة الرمزية التي تختص بها الطقوس الدينية التي تعمل على تفعيل الحقل الديني بهدف تنظيمه واستمراره، ومن هنا تتجلى العلاقة الوظيفية بين الدين والطقس والرمزية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> منير حافظ،مظاهر الدراما الشعائرية،التجسيد الجمالي في رمظان المقدس ومنظومة التقاليد الأناسية ،ألنايا للدراسات والنشر والتوزيع،دمشق2009،ص06.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Claude Rivière, socio-anthropologie, p16.

<sup>3</sup> منير حافظ،مظاهر الدراما الشعائرية، ص07.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Claude Rivière, socio-anthropologie des religions, p16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بيار بونت،ميشال إيزار،معجم الأثنولوجيا والأنثربولوجيا،ص631.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> نفس المرجع ص632.

لا يختلف أهل التصوف عن بقية الشعوب "الدينية" وعن باقي المسلمين، أن لهم ممارسات يختص بها أهل الطريق الصوفي وعلى رأس هذه الممارسات الذكر الذي لا يخرج من ناحية العامة عن معنى الطقس الديني.

فالعلاقة العضوية بين "الدين" والطقس كما شرحنا سالفا-تنطبق على الذكر وبذلك يكون الذكر طقسا دينيا بصبغة صوفية يظهر ذلك في:

أ-في المسحة الإيمانية (الروحية) التي تميزه.

ب-أن الذكر يعبر عن تجربة دينية صوفية مؤسسة على ممارسة الأداء فيها يجمع ويتضمن على الجانب الحركي والنطقي لكل أداء.

جـ-الوظيفة الرمزية التي يلعبها الذكر في تجسيد التصوف الطرقي وتفعيله وفي تجذره في الواقع .

بصفة عامة تشكلت الطقوس الصوفية من الذكر وبذلك نستطيع أن نقول أن الذكر يعد نسقا أساسيا ضمن أنظمة التصوف والذي عليه بنيت الممارسة الصوفية فمن الذكر ولد السماع هذا الأخير يتمظهر في الاحتفالات الجماعية لأهل التصوف الطرقي.

فما هو الذكر؟ وكيف تحول إلى طقس السماع أو ما هو طقس السماع؟

### 2-1 التعريف الصوفي للنكر

يستند اهتمام أهل التصوف بالذكر على القرآن والسنة ،وهذا ما يفسر لماذا احتل الذكر عند الصوفية ركنا أساسيا في الطريق الصوفي ف«الذكر ركن قوي في

<sup>\*</sup> مثلا:يخصص أبو حامد الغزالي باب في فضيلة الذكر في كتاب الأذكار والدعوات أين يستشهد بعدة آيات قرآنية وأحاديث نبوية أنظر:

أبو حامد الغز الي، علوم الدين ،الجزء الأول ص 386-398

<sup>-</sup>القشيري – يبدأ الفصل الخاص بالذكر بالآية 41 من سورة الأحزاب وبثلاث أحاديث نبوية ثم يستشهد بأقوال الصوفية في الذكر أنظر:

<sup>-</sup>التعاريف الصوفية للذكر أنظر:

محمد بن بريكة،موسوعة الطرق الصوفية،الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان المعجم الصغير ج 1 ص341-351.

طريق الحق سبحانه وتعالى بل هو العمدة في هذا الطريق،ولا يصل أحد إلى الله تعالى إلا بدوام الذكر»  $^1$ ، وحسب الغزالي الذكر هو أول مبادئ السالك في الطريق الصوفي والذي أصله الحق $^2$ .

وتعود أهمية الذكر عند الصوفية كذلك لأحقيته الذكر من الفكر باعتبار الذكر من صفات الله الحق فحسب رواية أبي علي الدقاق أنه سال شيخه أبي عبد الرحمان إذا كان الذكر أتم أم الفكر فأجابه «عندي أن الذكر أتم من الفكر الآن الحق سبحانه يوصف الذكر ولا يوصف بالفكر وما وصف به الحق سبحانه أتم مما أختص به الخلق...».3

ومما سبق يكون الذكر بالمعنى الصوفي هو قاعدة يرتكز عليها كل سالك في الطريق الصوفي،كون:

- الذكر هو الوسيلة الأساسية التي تؤدي وظيفته الاتصال الروحي الهادف إلى وصل الصوفي بالحق .
- الذكر الوسيلة التي لا يستطيع أي سالك في الطريق الاستغناء عنها أو إقصاءها في طريقه المؤدي إلى الله.
- الذكر الوسيلة الموصلة إلى العرفان وبذلك يكون الذكر الخاصية التي تميز العارف الباطني عن العالم البياني أو البرهاني.

انواع الذكر في التصوف ينقسم إلى نوعين أساسيين:

ذكر القلب وذكر اللسان ،وحسب التعاريف الصوفية للذكر بنمطية وما تفزع منهما من أنماط أخرى،نستنتج بعض الخصائص نلخصها في ما يلي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> القشيري ، الرسالة القشيرية، ص221.

<sup>2</sup> القشاني، اصطلاحات الصوفية، ص165.

<sup>3</sup> القشيري، الرسالة القشيرية، ص223.

-عند الصوفية ذكر اللسان يعمل على ديمومة ذكر القلب « فذكر اللسان يصل به العبد إلى استدامة ذكر القلب والتأثر لذكر القلب» أو يكون بذلك ذكر اللسان وسيلة لاستدامة الاتصال الصوفي بالله.

-ذكر اللسان مع ذكر القلب يمثل كمال الذكر وكمال الذاكر الصوفي « فإذا كان العبد ذاكر السانه وقلبه فهو الكامل في وصفه في حال سلوكه  $^2$  يعني ذلك أن الذاكر الكامل هي صفة الإنسان الكامل الذي ترتكز عليه كل منظومة التصوف.

حسب الغزالي ذكر الروح يحتل المكانة الأسمى حينها يسكن ذكر السر وذكر القلب وذكر اللسان، لأن ذكر الروح يحقق أسمى الاتصال الروحي ألا وهو اتصال

المشاهدة، الذلك يسمي الغزالي ذكر الروح أنه ذكر مشاهدة وهذا التصنيف للذكر يعبر عن مقامات العارج في الطريق.

الذاكر في كتاب اللطائف $^4$  للقشيري أنواع أخرى تتحدد بعملية التبادل الروحي الواصل بين الذاكر والله حيث كل صنف من الأذكار يقابله مكافأة روحية من الله الحق للذاكر الصوفي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص221.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>3</sup> محمد بن بريكة،موسوعة الطرق الصوفية،ج1،ص341-342.

<sup>4</sup> أنواع الأذكار في كتاب اللطائف للقشيري هي:

<sup>&</sup>quot;ويقال «أذكروني أذكركم» بالتذلل «أذكركم» بالتفصيل:

<sup>«</sup>أذكروني أذكركم» بالانكسار «أذكركم». بالمبار

<sup>«</sup>أذكروني أذكركم» باللسان «أذكركم». بالجنان

<sup>«</sup>أذكروني أذكركم» بقلوبكم «أذكركم». بتحقيق مطلوبكم

<sup>«</sup>أذكروني أذكركم» على الباب من حيث الخدمة «أذكركم» بالإيجاب على بساط القربة بإكمال النعمة.

<sup>«</sup>أذكروني أذكركم» بتصفية السر «أذكركم». بتوفير البر

<sup>«</sup>أذكروني أذكركم» بالجهد والعناء «أذكركم» بالجود والعطاء.

<sup>«</sup>أذكروني أذكركم» بوصف السلامة «أذكركم». يوم القيامة يوم لا تنفع الندامة

<sup>«</sup>أذكروني أذكركم» بالرهبة «أذكركم». بتحقيق الرغبة.

الأذكار خاصيتها أنها متدرجة تعبر على معارج السالك في الطريق الصوفي وهذا ما يؤكد أن الذكر الوسيلة الأساسية في الاتصال الروحي الإلهي خلال ارتقاء الصوفي من مقام إلى آخر وفي نفس الوقت يكون الذكر الواسطة الوحيدة التي تربط الذاكر بربه « فلا يعلم أحد قدر ما يتحفه الحق تعالى من العلوم والأسرار كلما ذكر لأنها حضرة لا يرد عليها أحد ويفارقها مدد» أ.

ونستنتج بصفة عامة أن للذكر وظيفة اتصالية محضة، هذه الوظيفة تتكون من عدة أبعاد اتصالية تتجلى في أن الذكر:

أ- وسيلة اتصال لارتقاء السالك في الطريق الصوفي الموصل إلى الله.

ب- واسطة (حسب الشعراني)بين الذاكر والله.

د-من جهة أخرى هو وسيلة اتصال بين المريد وشيخه الذي أمده بأوراد طريقته «.....فإن كل شيخ قد جعل الله مدده وسره وسر طريقته في أوراده التي يأمر بها المريد فمن ترك ورده فقد نكث عهد شيخه....، هذا العهد الوردي هو الذي تأسست عليه الطرق (الشيوخ) ومؤسستها الزاوية وفي نفس الوقت هذه الأوراد هي وسيلة اتصال لكل سالك في طريقة الشيوخ مع الله.

إذن الذكر من الناحية الصوفية والاتصالية يمثل نسق أساسيا في منظومة التصوف أين يؤدي وظيفة اتصالية لها دور مع باقى الأنساق الصوفية الأخرى إضافة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المرجع ص346.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق ص345.

<sup>3</sup> هي مقولة للشعراني: نفس المرجع والصفحة.

إلى أن الذكر فوائد نفسية واجتماعية وصحية من بينها :زوال الهم ودوام السرور وإخماد الأمراض الباطنية والشيطانية ودفع كيد الأعداء ....  $^{1}$ 

### 1-3 الذكر كطقس،أنواعه وعلاقته بالسماع

الذكر من الناحية الأنثربولوجية يعد طقسا الذي تشكلت منه الممارسات الصوفية وبالخصوص ممارسات الطرق الصوفية داخل الزوايا فحسب حسن مرزوقي الذكر« يعتبر المصطلح الجامح للطقوس الطريقة حتى جعلوه من اختصاصهم من دون غيرهم كما أكسبوه من فنون الأداء وتفريغ وأوقات وهيئات سلوكية<sup>2</sup>».

ويعرف جيرارد بويرينغ Gérard Bowering الذكر كممارسة على أنه دعاء بكلمة أو جملة مقدسة يتم تكرارها سرا (بصمت) أو جهرا (بشفهية)،بالمصطلح الصوفي بالقلب أو باللسان وتكون ممارسة هذين الشكلين من الذكر بصفة فردية أو جماعية<sup>3</sup>.

من خلال التعريفين يكون الذكر طقسا، لتطابق خصائص الذكر مع خصائص الطقس والمتمثلة في :الارتباط بالدين،الوظيفة،التكرارية،والأداء كما شرحنا في مقدمة هذا الفصل.

### -أنواع طقوس الذكر في الطريقة الصوفية:

يمارس السالك في الطريق الصوفي- وفي زاوية مؤسسته التصوف الطرقي-مجموعة من العبادات فإلى جانب الصلاة وقراءة القرآن،يؤدي أيضا عبادات يختص بها اهل التصويف وهي ممارسات متفرعة من الذكر وهي كالآتي:

<sup>3</sup> Colleatif, les voies d'Allah, les ordres mystiques dans le monde musulman des origines à aujourd'hui ,Fayard ,paris ,1996,p162.

<sup>1</sup> الشيخ سعيد بلبل، أحكام الذكر والسماع عند الصوفية، تحقيق وتقديم فرحان بلبل المعهد الفرنسي للدراسات العربية دمشق 2001، 2001، 44-44.

<sup>2</sup> حسن مرزوقي، الإسلام الطرقي ومستويات التأصيل، ص8.

أ-الورد: لكل طريقة صوفية أورادها حيث يعتبر سر الطريقة ونبضها، والورد هو فتح رباني لكل شيخ وسنده، فالله جعل مدده وسره وسر طريقته في أوراد كل شيخ (الشعراني)، تمنح هذه الأوراد "المقدسة" لكل شيخ وصل إلى مقام الولاية والقطبية وتكون هذه المنحة إما بالهام رباني أو عن الرسول برؤية أو بالمشاهدة أ.

والورد الذي هو مجموعة من الآيات والأذكار التي يختص بها كل شيخ عن آخر، يأمر الشيخ مريده بالالتزام بورده في أوقات معلومة. أو ينوبه مقدمه في ذلك ولأهمية هذا الورد لذلك يعد بمثابة عهد وميثاق يربط المريد وشيخ الطريقة.

والأوراد قد تكون علنية وقد تكون سرية مثل الطريقة الشيخية « الورد الشيخي ورد سري ولا يسمح بأي حال أن يبوح به المريد لأي كان»  $^{8}$  هذه السرية تساهم في توطيد الاتصال والرابطة بين المريد وطريقة شيخه وفي الحفاظ على الطابع المقدس للورد.

ومن جهة أخرى السرية هي وسيلة لتدريب المريد وإعداده للحفاظ على كتمان الأسرار<sup>4</sup>. والقاعدة السائدة تقول أن كل ما هو عظيم يخضع للسرية.

ب-الوظيفة عبارة عن مجموعة من الأدعية لكل دعاء إسم مسبب طريقة كل شيخ يتم ممارستها مرتين في اليوم صباحا ومساءا فمثلا الوظيفة في الطريقة الشيخية اسمها حزب الفلاح عبارة عن أدعية وأذكار (أنظر الملاحق) يؤدي في وقتين رئيسيين بعد صلاة الصبح وبعد صلاة المغرب من كل يوم لذلك «هو أميل إلى الورد من الحزب»  $^{6}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  حسن مرزوقي،الإسلام الطرقي ومستويات التأصيل، $^{1}$ 

<sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة (بالتصرف).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد بن عثمان حاكمي، الطريقة الشيخية في ميزان السنة، ص262.

<sup>4</sup> نفس المرجع، ص18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الوظيفة في الطريقة التيجانية تسمى بصلاة الفاتح.

أحمد بن عثمان حاكمي،نفس المرجع ص $^{6}$ 

يسمى حزب الفلاح بالوظيفة الصغرى أنه يمارس يوميا وبدون الحضرة ( الجمعة). ومن مميزاته كطقس أنه يمارس جهرا وبصفة فردية أو جماعية.

أما الوظيفة الكاملة 1 عند الشيخيين هي:

- حزب الفلاح
- الحضرة التي تقام عند حلول كل فصل أو مناسبة
  - الياقوتة الأسبوعية

معنى ذلك أن الوظيفة هي ما قدمه أو أضافه الشيخ لطريقته التي سيتوارثها مقاديمه أو مريدية فالوظيفة هي «اختصاص كل شيخ في الطريق الصوفي يتحلى به مقدميه أو من ينوبون عنهم من مريديين وبذلك تكون الوظيفة دائمة بوجود الشيخ أو غيابه»<sup>2</sup>.

كلمة الوظيفة ترمز إلى الاتصال الدائم مع الشيخ (صاحب الوظيفة)و إلى الاستمرارية كون الكلمة تدل على الاستقرار والاستمرار حسب مفهوم النظرية الوظيفية وممارسته طقس الوظيفة هو الوسيلة التي تجسد وتفعل هذا الاتصال وهذه الاستمرارية.

وبالتالي توظيف الوظيفة مصطلحا وطقسا في التصوف ألطرقي كان اختيارها وظيفيا يخدم ويكمل منظومة التصوف ألطرقي.

جـ الهيللة هي طقس مشترك عند كل الصوفية وبقية طرقها ونقطة الاشتراك تتعلق بذكر جملة مقدسة «لا إله إلا الله» يقول الشعراني « الأفضل في ذكر السالكين ذكر لا إله إلا الله 3، ومن خصائص هذا الطقس أنه:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مقابلة مع مقدم الطريقة القادرية.

<sup>3</sup> محمد بن ريكة، موسوعة الطرق الصوفية، ج1، ص348.

-أداءه يكون بطريقة فردية أو جماعية.

- الهيللة الجماعية في بعض الطرق الصوفية هي دورية، مثل الطريقة التيجانية حيث تقام أسبو عيا ومرتين في الأسبوع في الطريقة القاسمية.

- قد يمارس مع بقية أذكار الطريقة (الورد والوظيفة) وبالتالي هو طقس يتسم بالمرونة الزمنية (الدورية) مقارنة مع زمن طقس الورد وطقس الوظيفة.

- تأدية هذا الذكر يكون على نحو تكراري، فكل طريقة تحدد عدد المرات التي تكرر فيها لا إلا الله" وفي الطريقة الشيخية الهيللة الجماعية 2 بعد حزب الفلاح عددها 102 مرة ومحمد رسول الله 17 مرة يكررها الفريقين اللذين يؤديانها بصفة جهرية كالآتى:

لا إله إلا الله لا إله إلا الله لا إله إلا الله لا إله إلا الله

لا إله إلا الله لا إله إلا الله لا إله إلا الله لا إله إلا الله

لا إله إلا الله لا إله إلا الله لا إله إلا الله لا إله إلا الله

الخاصية الجماعية والتكرارية في أداء الهيللة هي موجودة بدرجات كذلك في طقوس الذكر الآخرى تجعل من هذا الطقس أنه يأخذ الطابع الإيقاعي الذي يساهم في الدخول إلى الحضرة الإلهية « يسميها أهل الطريق التخمر (أي غياب الوعي) ويلتزم فيه المريدون حركات جسمانية وصوتية منسجمة» 1.

الإيقاع في طقس الهيللة يجعله يأخذ طابع السماع الذي يعد من مميزات طقوس الإسلام الطرقي، فما علاقة الذكر بالسماع؟

أنظر: الشيخ سعيد بلبل: أحكام الذكر والسماع عند الصوفية الصفحة الأولى من مقدمة المحقق.

مستويات التأصيل، ص11.

### تعريف الذكر كطقس وأنواعه وعلاقته بالسماع

من بين أنواع الذكر 1،ذكر اللسان الذي نستطيع ربطه بما سماه بعض الصوفية بالذكر الظاهر أو ذكر الجهر لممارسة طقس الذكر بطريقة مسموعة وهنا تكمن بداية علاقة الذكر بالسماع.

والعلاقة الثانية بينهما تتجلى في تكرارية الكلمة أو الجملة المقدسة 2 لمرات محددة وبأداء معين حسب كل طريقة صوفية تخلق في الذكر السمة الإيقاعية التي هي من خصائص السماع.

وأخيرا الذكر الجماعى هو بنية مكملة لنسق السماع،حيث ينتظم الجموع الحاضرة بحركات جسمانية وأصوات لحنية تخلق طقسا إيقاعيا منسجما قولا وحركة

نستنتج من ذلك العلاقة الوطيدة بين الذكر والسماع كونهما مرتبطين ببعض هما البعض، حيث هناك صعوبة في فصل مبدأ الذكر عن مبدأ السماع وهناك صعوبة أخرى حول إشكالية أسبقية الذكر أم السماع، حيث هناك من يرى أن الذكر لاحق للسماع وأن ظروف متعددة جعلت من مفهوم السماع يذوب بسرعة وحل محل اليوم كلمة الذكر أو المجلس أو المحفل أو الحضرة أو الجمع.....3.

تحليلنا لإشكالية الذكر السماع يميل من الناحية النظرية أكثر إلى أسبقية الذكر عن السماع باعتبار الذكر بنية أساسية في النسق الصوفي كما أسلفنا، وبذلك يكون الذكر أصل ومصدر السماع

أما من الناحية الممارستية فبداية السماع تزامنت مع بداية ممارسة الذكر،هذه البداية تجلت في طقوس الذكر خاصة الذكر الجهر4 ومنه الذكر الجماعي المسموع

<sup>1</sup> انواع الذكر: ذكر القلب، الروح، الصدر، الخفي، السري...

<sup>2</sup> الكلمة أو الجملة المقدسة قد تكون : آية قر آنية، دعاء، هيللة ،بسملة ( بسم الله الرحمن الرحيم) أو اسم الجلالة (الله)، حوقلة ( لا حولة ولا قوة إلا بالله)،تصلية على الرسول....

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Collectif, les voies d'Allah, p162-164.

<sup>4 «</sup>وقالوا: يجب على المريد أن يذكر بقوة تامة بحيث لا يبقى فيه متسع ويهتز من فوق رأسه إلى أصبع قدميه» سعيد بلبل،أحكام الذكر والسماع عند الصو فية، ص54.

الذي يتسم بالإيقاعية الموسيقية 1 حسب جير ارد بويرينغ G.Bowering نستنتج من ذلك أن الذكر الجماعي أسس إلى طقس السماع الصوفي.

### 2- تعريف طقس السماع

السماع هو كذلك بنية متكاملة وظيفيا مع الذكر لهذه البنية أهمية في التصوف والاتصال وللسماع كالذكر تعاريف صوفية كثيرة،تعاريف لها أبعاد روحية وأخرى ممارستية،تدخل السماع في إطار الطقس الذي أدمجه الصوفية في ممارساتهم الذكرية،رغم الاختلافات الفكرية التي نشبت حول مدى مشروعية السماع في الممارسات الدينية خاصة عند علماء الدين الشرعيين أو ما يسميهم الجابري بعلماء البيان (إشكالية لا تدخل في موضوع هذه الدراسة).

### 2-1 التعريف الصوفى للسماع

ينقسم السماع الصوفى حسب عينة من تعاريف السماع لبعض الصوفية إلى:

-السماع الإلهي: هو سماع روحي واصل بين الصوفي والله« هذا السماع هو سماع الذي لا يختلف فيه اثنان من أهل الإيمان محكوم لصاحبه بالهداية واللب....»2.

هذا التعريف يوجهنا لمعرفة أصل السماع الصوفي وتطوراته المتتالية، والمتمثل في سماع إتباع الحق«...وسماع خطاب إتباع الحبيب في قوله تعالى "فاتبعوني يحببكم الله"» هذا الإتباع يتحصل منه السامع للحق على مكافأة روحية هي الأخرى متتالية تصاعديا لملازمتها للإتباع أو الاتصال التصاعدي للصوفي السامع العارج إلى الحق وللحق.

سماع إتباع الحق صنفناه حسب تعريف القشاني إلى:

<sup>3</sup> القشاني، إصطلحات الصوفية، 126.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Collectif, les voies d'Allah, p164.

- سماع" أخبار الكتاب والسنة" 1 يحقق ويؤسس إلى شرط أساسي في الإسلام ألا وهو التوحيد بالله
- السماع إلى" داعي الحق والتخلق بأخلاقه والرضا بأحكامه"<sup>2</sup> هنا تظهر خصوصي التصوف القائمة على مركزية الشيخ الوسيط الروحي الواصل بين المريد والحق هذا السماع يحقق للسامع المبتدئ في إتباع الحق اتصال روحي مزدوج ،اتصال مع شيخه دليله ومرشده واتصال مع الحق المحب لمن اتبعه.
- سماع القلب لخطاب الرب<sup>3</sup>، هو سماع موصل إلى الحق باعتبار القلب مصدر العرفان في التصوف وهو أيضا القناة الرئيسية في الاتصال الروحي الصوفية ويذلك يكون سماع القلب سماع منفصل عن النفس التي يعتبرها الصوفية مصدر الشهوات والهواجس وأيضا هي قناة للشيطان الخصيم لكل من يتبع الحق نستنتج من ذلك أن سماع القلب هو سماع اتصال أما سماع النفس فهو سماع انفصال.
- سماع « إنني أنا الله من سره ثم من كل شيء » 4 هو سماع يرمز إلى السماع الإلهي في أعلى مقامات اتصال السماع الصوفي أين سمع الحق، هذا السماع يمثل صورة لأسمر السماع الإلهي للسامع الصوفي والمتمثل في الإنسان الكامل ألا وهو الشيخ.
- سماع الاستجابة عند السماع<sup>5</sup> ، هو سماع إلهي أيضا كونه يأتي بعد السماع السالف الذكر ،أي سماع الصوفي لسماع الحق الذي يمثل أسمى السماع الإلهي فسماع الاستجابة هو ما يتحصل عليه وما يحقق السامع الصوفي بعد سماع الحق وبالاستجابة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المرجع، ص125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع، ص125.

<sup>3</sup> المرجع السابق، ص125.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفس المرجع، ص125.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفس المرجع، ص125.

يكتمل الاتصال الأعلى للصوفي بسماعه للحق ويكتمل السماع الإلهي الروحي القائم بين الصوفي والحق، والقائم على التبادل (الصوفي والحق) في نهاية هذا السماع الإلهي الذي يمثل في نفس الوقت بداية غاية لكل سماع صوفي.

### 2-2 السماع كطقس عند الصوفية

يعد السماع طقسا في الممارسات الصوفية يظهر ذلك جليا في الجوانب من الكتابات الصوفية:

أولا- تطرقت الكتابات الصوفية النظرية منها والعملية (الممارستية) على إباحة السماع في الإسلام ردا على من أنكر أو حرم السماع في الشريعة الإسلامية فقد افرد الكثير من الصوفية مساحة خاصة بالسماع للتأكيد على صحته مستندين على الكثير من الأحاديث النبوية وبعض الآيات القرآنية لإثبات شرعية السماع في الممارسات الإسلامية وقد تطرق بعض الباحثين 2 في السماع الصوفي كذلك إلى إباحته في الإسلام.

نعتبر أن إسناد الصوفية للأحاديث النبوية والقرآن لتأكيد على إباحة وصحة السماع هو دليل على طقسية السماع في الممارسات الصوفية الإسلامية لذلك تم التطرق إلى هذا الجانب من الكتابات الصوفية لتعريف السماع كطقس.

<sup>1</sup> أنظر إلى: -القشيري،الرسالة القشيرية.

<sup>-</sup>السهرودي، عوارف المعارف

<sup>-</sup>كتاب السماع لأبي عبد الرحمن السلمي.

<sup>-</sup>سعيد بلبل، أحكام الذكر والسماع عند الصوفية.

<sup>-</sup>بن عربي، الفتوحات المكية.

<sup>2</sup> أنظر:حورية بن قادة، فن السماع الصوفي 13/06/2015)www.aljoumaid.ma/article.aspx.?c=5878

تانيا: يميز الصوفية في كتاباتهم التي تعرف السماع بين شكلين من السماع: السماع الصحيح المباح ... إنما يطلق السماع أو مباح لأهله ولمن أدب ظاهرة قبل ذلك بالرياضيات والمجاهدات وباطنه بالمراعاة وغمر أوقاته بالتأدب بآداب السنن.....» أ.

السماع المحرم هو السماع الذي يهدف للهو بالغرائز وبالشهوات الإنسانية ومن هنا نستنتج أن في التصوف يشترط على السامع أن يكون سماعه روحيا لا شهوانيا ويكون ذلك إلا إذا كان السامع سماعه بالقلب لا بالنفس «إنما يحل السماع لمن كان قلبه حيا ونفسه ميتا فأما من كان قلبه ميتا ونفسه حيا فلا يحل له السماع»<sup>2</sup>.

باعتبار القلب الوسيلة المركزية للإنسان الصوفي فهو الوسيلة الأساسية للعرفان اللدني والاتصال الروحي الإلهي فالقلب في التصوف عكس النفس الشهوانية التي تعد الوسيلة المانعة والفاصلة بين السالك في الطريق والحق (الله).

هذا التصنيف الصوفي للسماع المقدس ( المباح) المناقض للسماع الدنيوي (المحرم)،تصنيف قائم على معيار سلوكي يحدد حركات وسكون المستمعين للسماع،و هذا ما يؤكد مرة أخرى طقسية السماع حيث يقول عبد الرحمن السلمي « ومن العارضين بالسماع من قدم حال من يؤثر فيه السماع ويحركه ومنهم من قدم حال الساكنين والمتمكنين» $^{5}$ .

فهناك من يرى أن السماع بالحركة هي صفة تميز المبتدئين أو السالكين من المريدين في الطريق الصوفي أما السكون في السماع فهو من سمات المتمكنين ألا وهم الشيوخ، و البعض الآخر من العارفين بالسماع من يرى أن الحركات والسكون في

أنظر : عبد الرحمان السلمي، كتاب السماع، 2 موقع موسوعة السماع الصوفي والروحي العالمي  $^{1}$ 

عبد الرحمن الس /kttps://sama3ro.Word press

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>3</sup> عبد الرحمن السلمي، كتاب السماع ص6 مرجع سبق ذكره.

السماع تكون حسب الواردات التي تصل السامع بالخالق فمنها ما توجب الحركة ومنها ما توجب السكون.  $^{1}$ 

من آداب السماع أن يحكم المستمع في مجلس السماع على اية حركة واردة على السامع، حيث تعد هذه الحركة الظاهرة المقدسة عند الصوفية رمزا لحركة الحقائق التي تصل بين السامع وبين الحق ورمزا لحركة الوجود.

السماع ليس مجرد طقس إيقاعي بالهز والتمايل ...بل هو «حقائق بين الله تعالى وبين العبد فإذا ورد في السماع وارد شاكل حاله تحركت الحقائق التي بينه وبين الله وأوردت مع تحريكها الوجود» بمعنى أن السماع يجمع بين الظاهر والباطن مما يجعله طقسا إيقاعيا روحيا.

وما يهمنا من هذا التحليل هو أن تعريف الصوفية للسماع هو تعريف طقسي يتجلى في سلوك السامع أثناء السماع، والسهرودي يشرح بنوع من التفصيل مراحل سلوك السامع من خلال أحواله التي ترد عليه أثناء السماع<sup>3</sup>.

ثالثا-وأخيرا يتحدث الصوفية في كتاباتهم عن وظيفة السماع، وهذا ما يفسر مرة أخرى طقسية السماع عند الصوفية،باعتبار الوظيفة خاصية أساسية من خصائص الطقوس،خاصة الطقوس الدينية لحاجة الدين للطقس هذا الآخر الذي يفعل الدين ويجسده،وبذلك تتحقق الوظيفة الدينية المنوطة للطقس كما أسلفنا.

ووظيفة طقس السماع عبر حركات وكلمات (إن كانت أذكارا أو أشعارا....) الفاعلين السامعين(المسمعين) تتمثل في تفعيل الاتصال الروحي بين الصوفي والحق«

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المرجع ص5-6

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق ،ص5.

 <sup>«----</sup>وهذا السماع ترد حرارته على برد اليقين فتفيض العين بالدمع لأنه تارة يثير حزنا والحزن حار وتارة يثير شوقا والشوق حار وتارة يثير ندما
 والندم حار،فإذا أثار السماع هذه الصفات من صاحب القلب مملوء ببرد اليقين أبكى وأدمع لأن الحرارة والبرودة إذا اصطدما عصيرا ماء،فإذا لم السماع بالقلب تارة يخف إلمامه فيظهر أثره في الجسد ويقشعر منه الجلد،وتارة يعظم وقعه ويتصوب أثره إلى فوق نحو الدماغ كالمحب العقل فيعظم وقع المتجدد الحادث فتتدفق منه العين بالدمع وتارة يتصوب أثره إلى الروح منه الروح موجا يكاد تضيف عنه نطاق القالب فيكون من ذلك الصياح والاضطراب وهذه كلها أحوال يجدها أربابها من أصحاب الحال أنظر:

السهرودي، عوارف المعارف، ص104-105.

وسماع أهل الحقائق والمعارف هو استرواح لهم...إذا اشتد عليهم أحوالهم وغلب عليهم أوقاتهم وخافوا العجز عن حمل ما يرد عليهم استراحوا إلى حال السماع، فربما خفف عنهم ما هم فيه وربما زاد وجدا ووجودا $^{1}$ .

فالسماع أداة فعالة يستعين بها الصوفية في تذليل شدائد الارتقاء الروحي الواصل إلى الحق لذلك السماع هو كذلك درجات، كل درجة منه ملازمة لكل حال ومقام يصل إليه السامع الصوفى في معراجه:

- -السماع الطبيعي يكون فيه السامع بطبعه.
- -السماع الروحاني يكون فيه السامع بقلبه.
- -السماع الإلهي يكون في السامع (العارف) بربه.

وفي نفس السياق رتب أهل التصوف السماع إلى ثلاث مواجيد التي ترمز إلى درجة حال العاشق الصوفي في سماعه إلى ثلاث مراتب: التواجد والوجد والوجود «تتوزع على هذه المراتب طبقات المتلقين الثلاث :المستمع بطبعه،المستمع بقلبه،والمستمع بربه»  $^2$  هذا التقسيم اتفق عليه الكثير من الصوفية ومن بينهم بن عربي.

وبالتالي كل وسيلة أو أداة تحقق الوصل الروحي هي مطلوبة عند الصوفية «....فإن الوسائل إلى المطلوب مطلوبة والطرق الموصلة إلى المحبوب محبوبة قي المحبوب محبوبة والسماع هو وسيلة من الوسائل التي يستعين بها الصوفية في تحقيق محبتهم الإلهية.

لأن الهدف الأساسي عند أهل التصوف من تحريك المشاعر والأحوال عبر السماع هو المحبة « لأن السماع هو محرك المحبة ومثير ها». 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الرحمن السلمي، كتاب السماع ص1.

<sup>2</sup> محمد مصطفى عزام «التغريد عند أهل التفريد» مجلة عوارف العدد03 طنجة 2006 ص40.

<sup>3</sup> سعيد بلبل، أحكام الذكر والسماع، ص59.

<sup>4</sup> محمد مصطفى عز ام «التغريد عند أهل التفريد»، ص40.

وكذلك السماع طقس يؤدي وظيفة تربوية يوظف في عملية الاندماج الصوفي فهي من وسائل التأهيل التي لها أثر فعال على المتعلم والوافد الجديد في الطريق الصوفي ألا وهو المريد حيث يعمل السماع على تمتين رابطته مع الجماعة الصوفية أثناء حلقات تلقين الذكر الجماعية أو الثنائية مع شيخه أو مقدمه.

بهذا التحليل يكون السماع طقسا له وظيفة اتصالية بامتياز توصل الصوفي بالصوفي والصوفي بربه ( لما كان السماع عند القوم أداة سلوكية يكتسب بها المستمع تخلق على قدر تحققه بسماعه فإنه إذا حسن استعمال هذه الأداة ارتفعت عند الوسائط فأخذ يسمع بربه.....»  $^{1}$ .

وفي الأخير نستطيع أن نقول أن طقس السماع أداة وصل إنسانية وإلهية.

### 3-2 خصائص الاتصال طقس السماع

إن الكتابات الصوفية التي أحلت ودافعت عن السماع بداية من القرن العاشر التي القرن الرابع عشر 2، ساهمت في دخول طقس السماع في الممارسات الصوفية خاصة بعد تحول التصوف من تجربة فردية إلى تجربة جماعية فكان طقس السماع سببا في انتشار التصوف وتحوله إلى طرق صوفية (متعددة) معتمدة على الاحتفالية الجماعية في ممارساتها الذكرية باستخدام أداة طقس السماع.

هناك من اعتبر أن السماع ظهر كظاهرة مشرقية<sup>3</sup>، في ديناميكيته عبر الزمان والمكان - بين المشرق والمغرب وباقى البقاع التي وصل إليها التصوف الإسلامي -

Collectif, les voies d'Allah, p159-160.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص41.

 $<sup>^{2}</sup>$  جون دورينغ قسم الصوفية الذين تناولوا السماع دفاعا أو تأكيد إلى ثلاث حقب:

أ-القرن 10م: كتابات عبد الرحمان السلمي والمكي وأبو منصور ..... كانت عبارة عن أحاديث تدافع عن السماع.

ب-القرن 11م:القشيري،البوخاري،الغز الى كتابات دافعت عن السماع وأصبح لهم اليوم الحق لموقعهم الاجتماعي والسياسي.

ج-القرن 13-14م: نجم الدين كوبر ا،شير ازي، البغدادي ، القشاني، الطوسي، كتاباتهم أخذت في الحسبان البعد الاجتماعي والطقوس مستخدمة حجج عقلانية وبعد القرن 14 م أصبح السماع من الأخلاق الصوفية بدون أن يكون موضوع شك.

<sup>3</sup> نفس المرجع، ص159.

أخذ أشكالا مختلفة خاصة بعد القرن 14 م أين أصبح السماع تقليدا وطقسا أساسيا في الممارسات الصوفية.

هذا الاختلاف يعود إلى اختلاف الطرق المنتشرة في الشرق والغرب الإسلامي، فهناك طرق تتميز بالسماع المجرد وأخرى تتميز بالسماع الموسيقي المصحوب بالآلات الموسيقية وعلى رأسها الطريقة المولوية للشيخ جلال الدين الرومي.

هذه اللحنية النغمية للسماع إن كانت صوتية أو مصاحبة بآلات ومعازف موسيقية هي من أهم خصائص السماع الصوفي إلى جانب خصائص أخرى.

بمقاربة لأنثربولوجيا الموسيقي<sup>2</sup> لطقس السماع نستشف أهم خصائصه الاتصالية، باعتبار السماع قبل كل شيء طقسا يؤدي وظيفة أساسية في نسق الممارسات الصوفية،تمثل هذه الممارسات بالمنظور الأنتثربولوجي حدثا إنسانيا له وظيفة واستخدامات.

وأهم وظيفة يقوم بها طقس السماع هي الوظيفة الاتصالية تتمثل خصائصها في ما يلي:

أ-النغمية (الموسيقى): السماع في تعريفه الطقسي العام هو أداء أو غناء لمنظومات صوفية إن كانت شعرية أو تذكرية تتغنى بالحق ورسوله في إطار موسيقى روحى غايته اتصالية محضة.

نقصد بالمجرد هو السماع غير المصحوب بآلات موسيقية ولو أن هناك من يقسم السماع إلى سماع نبوي يمثله المديح النبوي وسماع مجرد يمثله السماع الصوفي أنظر:

محمد التهامي الحراق،موسيقي المواجيد،مقاربات في الفن السماع الصوفي المغربي،منشورات الزمن الدار البيضاء 2010 ص42-41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنثربولوجيا الموسيقي تدرس ثلاث مجالات متكاملة باعتبار الموسيقي حدثا اجتماعيا ( استخداماتها وظائفها وتصوراتها)وتدرس الموسيقي من الناحية التركيبية الموسيقية (الألات...) وفي الأخر دراسة منهجية الموسيقي.وفي هذا العنصر استخدما المتقاربة الوظيفية لأنثربولوجيا الموسيقي في دراسة طقس السماع أنظر:

بياربونت،ميشال إيزار،معجم الأتتولوجيا والأنثربولوجيا ترجمة مجد مصباح الصمد،معهد العالم العربي للترجمة،بيروت2006.

من هذا التعريف وبالمقاربة الأنثربولوجية نستخرج أهم خاصية للسماع والتي تلعب دورا أساسيا في الاتصال الروحي والإلهي هي النغمية التي تمثل الاتصال الموسيقي الذي أدخله أول مرة الصوفية في الإسلام.

و هذه اللحنية النغمية لها شكلين:

أولا- النغم الصوتي: اللحن النغمي الصوتي « الموسيقي الصوتية» هي شكل من الموسيقي الغنائية الإنشادية تقتصر على الغناء بالأصوات أو الحناجر بدون استخدام الآلات المو سيقية<sup>1</sup>.

الصوت المؤدي والمنشد والمتمثل في صوت الصوفي بصفة عامة والمريد في طريقته بصفة خاصة هو الأداة أو الآلة اللحنية النغمية الوحيدة وقد أعطى الصوفية للأصوات الحسنة أهمية في هذا السماع الشفهي لدورها في الاتصال الصوفي في كل مقاماته « وقد عد الصوفية الصوت الحسن... آلة لحكمة مثيرة إلى الحق»مع الذكر أن الأصوات الحسنة هي كذلك معيار في تجويد القرآن.

ثانيا-النغم الآلاتي: اللحن النغمي المصحوب بالآلات الموسيقية « الموسيقي بالآلات»السماع في هذا الشكل إيقاعاته اللحنية آلاتية لاستخدامه الآلات الموسيقية التي حرمها الصوفية في أوج الصراع بين أهل البيان وأهل العرفان تحاشيا للانتقادات اللاذعة<sup>2</sup> ومن بين الآلات التي تصاحب طقس السماع:

-الدف: في بداية استخدام الآلات الموسيقية في طقس السماع أبيح استعمال إلا لبعضها وعلى رأسها:الدف أو ما يسمى كذلك البندير - هي آلة مقبولة كذلك عند علماء وفقهاء الشريعة ،كانت من الآلات الأولى التي كانت مصاحبة للسماع،فحسب ما ذكره

<sup>1</sup> محمد مصطفى عزام"التغريد عند أهل التفريد"ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Collectif, les voies d'Allah ,p166.

أبو بكر المقري « الغناء والشعر والدف أخبار سابقة تقضي بجوازه وإباحية ما عدى العود والآلات التي أخذت للهو فقط»1.

ولحد الآن ظل الدف من الآلات المستخدمة في الموسيقى «المقدسة» الدينية في العالم الإسلامي، سواء تعلق الأمر بالمدائح النبوية وبالأغاني التقليدية في بعدها الشعبي أو الزواياتي.  $^2$ 

-الناي تعد الناي من الآلات النغمية أو الموسيقية التي أخذت شرعية في بعض الطرق الصوفية، الخاصية هذه الآلة من حيث طبيعتها الأصيلة المستخرجة من الطبيعة (الملهمة) ،ومن حيث نغمتيها المحركة والمشيجة للعواطف ومشاعر الأنين والعشق.

وقد أعطت الطريقة المولوية (التركية) في القرن 13م لجمال الدين الرومي الناي مكانة مركزية ورمزية في النظام الطقوسي للطريقة.

وكدليل لذلك هو افتتاح جمال الدين الرومي في كتابه الشهير المثنوي $^3$  شعره حديثه عن الناي واصفا آثاره عليه في البيتين الأول والعاشر:

استمع إلى الناي يأخذ في الشكاية

ومن الفرقات يمضي في الحكاية

ونار العشق هي التي نشبت في الناي

وغليان العشق هو الذي سرى في الخمر

بمركزية مكانة الناي في السماع المولوي «أصبح العزف والموسيقى عند المولوبين نوعا من العبادة والصلاة» $^4$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  سعيد بلبل،أحكام الذكر والسماع،-58

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شعبي نقصد به الأهازيج الشعبية المتعلقة بكل ما هو مقدس :الله والرسول وأصحاب الولاية .

 $<sup>^{3}</sup>$  جلال الدين الرومي،مثنوي،ترجمة إبراهيم الدسوقي شتا،دون مطبعة، $^{3}$ 

<sup>4</sup> محمد التهامي الحراق، موسيقي المواجيد، ص146.

ومع التطور الآلاتي للموسيقي، تطور السماع في القرن 19 م بدخول القانون والطنبور كآلات موسيقية في سماع الشرق الإسلامي ومنه السماع المولوي الذي كان من الأوائل من وضع ألحان موسيقية وعمل على تدويين موسيقي السماع بهدف الحفاظ على السماع الصوفي.

كما أنظمت آلة الغايطة والرنة<sup>1</sup> في سماع الغرب الإسلامي (شمال إفريقيا)و آلات سماع الطريقة العيساوية والقادرية أمثلة على ذلك إضافة إلى ذلك هو ضم بعض الزوايا المغاربية الموسيقي الأندلسية في سماعها وحلقتها" كما هو الشأن مع الزوايا الدرقاوية والحراقية والوزانية"<sup>2\*</sup>.

واليوم الجمعيات الموسيقية الأندلسية باختلاف مدارسها تحتضن السماع الصوفي مع المديح النبوي مستخدمة الكثير من الآلات الموسيقية،وفي نفس الوقت هناك زوايا لها جمعيات موسيقية تفعل سماع طريقتها كالزاوية العلاوية بمستغانم.

## ب-البناءات اللحنية لنغم السماع:

السماع لا يخرج عن القواعد الموسيقية العامة التي يبنى عليها كل نمط من الموسيقي، وأهمها أنواع التأليف وبناءه اللحني.

والنغم في السماع بشكليه الصوتي أو الآلاتي يتكون من بناءات نغمية لها علاقة بنوع من أنواع التأليف.

في رسالة "خبر صناعة التأليف" ليعقوب ابن إسحاق الكندي الذي تنسب إليه أهم النصوص $^3$  الموسيقية في التراث الموسيقي العربي يتحدث فيها عن ثلاث أنواع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Collectif, les voies d'Allah,p166

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد التهامي الحراق،موسيقي المواجيد،ص147.

<sup>\*</sup> الزاوية الوزانية من بين الزوايا التي يتسم سماعها بطابع الآلاتي المحظ أنظر:

محمد عمراني «ممارسة السماع عند الزاوية الوزانية»مجلة عوارف العدد 33 طنجة 2006 ص 59-46.

<sup>3</sup> تنسب للكندي أربع نصوص موسيقية هي:

<sup>-</sup>رسالة في خبر صناعة التأليف

من التأليف وتثيرها على النفس فحسبه التأليف إما أن يكون "بسطي" وإما أن يكون" قبضي" وإما أن يكون"معتدل"1.

تتميز هذه التأليف بثلاث إيقاعات هي الأخرى قد تكون "خفيفة" أو "ثقيلة" أو "معتدلة" وطابع ألحانها أو "مطلوبة "وإما "شجية" وإما "جريئة" مرتبطة ومتناسقة بأنواع التأليف الثلاثة والإيقاعات الثلاثة.

الجدول 20 التالي يوضح لها أنواع التأليف والإيقاعات وتأثير ها على النفس:

| التأثير على النفس                                           | نوع الألحان | نوع الإيقاع | نوع التأليف |
|-------------------------------------------------------------|-------------|-------------|-------------|
| مطرب ومفرح ،لهوي تلذذي                                      | مطلوبة      | خفيف        | البسطي      |
| محزن ومشجن (البكاء والحزن)                                  | شجية        | ثقیل        | القبضي      |
| الجراة والنجدة والإقدام الكرم الجلالة،المدح الجميل المستجاد | جريئة       | معتدل       | المعتدل     |

الجدول (20)

هذه الأنواع من التأليف المتلائمة مع إيقاعاتها وألحانها المؤثرة لكل موسيقي لها بناءات لحنية تتكون حسب الكندى من قسمين:

أولا-التأليف المتتالي: «هو تسلسل لحني متتالي «كالابتداء من نغمة ثم تزيد في الحدة أو الثقل على الاستقامة»<sup>3</sup>.

### www.saramusik.org

<sup>-</sup>كتاب مصوتات الوترية من ذات الوتر الواحد إلى ذات العشرة أوتار

<sup>-</sup>رسالة في أجزاء خبرية في الموسيقى

<sup>-</sup>رسالة في اللحون والنغم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يعقوب بن إسحاق الكندي، رسالة خبر صناعة التأليف أنظر:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنظر كذلك: أنس عزاب « مؤلفات الكندي الموسيقية ومعطيات أولية حول علاقتها بالمصادر الإغريقية،ندوة الكندي ومدرسته،كلية الآداب والعلوم الإنسانية وجدة ص 5-10.

<sup>3</sup> يعقوب بن إسحاق الكندي، رسالة خبر صناعة التأليف،المرجع السابق.

ثانيا-التأليف الللامتتالي: هو تسلسل لحني "ينقسم غلى قسمين إحداهما اللولبي والآخر الموشح» 1، هذا الأخير يسميه كذلك بالمظفر.

إذا كان النغم من ناحية الشكل في شكليه الصوتي والآلاتي يلعب دورا في الاتصال داخل حلقات الذكر والسماع.

كذلك مضمونه المتمثل في تأليفه اللحني الموسيقي الذي لا يختلف فيه الفلاسفة وعلماء الموسيقى في تأثيره على الطبيعة والحيوان والأثر الأكبر على نفس الإنسان أما تأثيرها في الإنسان فواضح أكثر هناك الألحان المفرحة والمحزنة ومنها ما يبعث في النفس الشجاعة والإقدام ومنها ما يبعث بالهدوء  $^2$  فالنغم يخلق جمالية روحية عالية لدى المستمعين الصوفيون.

وبذلك نستنتج أن الصوفية وظفت السماع باعتباره أداة تمثل الاتصال النغمي أو الموسيقي الذي يهدف لتحقيق الاتصال الصوفي ابعاده المختلفة: الاتصال بين أهل التصوف والاتصال الروحي والاتصال الإلهي والذي ساهم أيضا في سيرورة وكينونة التصوف خاصة التصوف الطرقي ومؤسسته الزاوية.

جـ الشعر: يعتبر الشعر نسقا أساسيا في التصوف كما في طقس السماع والذي يضفى عليه جمالية شعرية تفعل الوظيفته الاتصالية.

فما يرتل أو ينشد في محافل السماع-إضافة إلى الأذكار-هي أشعار صوفية لسادة التصوف وطرقه، باعتبار الكتابة الشعرية الصوفية ظاهرة فنية أثرت وأغنت التراث الأدبي برمزيتها وبآلياتها الشعرية الجمالية المؤثرة...لذلك يفهم لماذا عزم الصوفية على نظم وزخما من الأشعار<sup>3</sup> تم توظيفها في الخطاب الصوفي في أبعاده المعرفية والممارساتية.

الولبي:فأن يبتدئ بنغمة ثم يثنى بنهاية البعد ثم يثلث بالتي تلي النغمة المبداة ثم بربع بالتي تلي النغمة الأخيرة:  $^{1}$ 

<sup>-</sup> الضنفر أو الموشح« فهو المبتدأ من نغمة ثم ينتقل إلى أخرى وهو نو عان الضفير المشتبك والمنفصل» نفس المرجع. 2 نفس المرجع.

<sup>3</sup> أشعار: الحلاج، ابن فارض، بن عربي، الجيلاني ، مدين بن شعيب، الجنيد، الشاذلي، الرومي....

إن توظيف الشعر في طقس السماع يضفي مرة ثانية الجانب الموسيقي النغمي الذي يختص به السماع.

ونستطيع القول أن هذه الموسيقية التي يختصر بها السماع أساسها الشعر المرتل في هذا الطقس للأسباب التالية:

أولا-يتفق أهل الشعر والمهتمين به كالسياب وأدونيس ونزار قباني ومايكوفسكي...كل «الخاصية الموسيقية لمطلع القصيدة خاصية أساسية في العملية الشعرية في كل الآداب» أهذه الموسيقية تبنى عليها إقاعية كامل القصيدة كما يقول مايكوفسكي «ذلك الإيقاع الذي هو أساس كل شيء شاعري» 2.

وبذلك تضفي موسيقية الشعر فعالية جمالية على طقس السماع (الصوتي أو الآلاتي) التي يكون لها أثر على المتلقي من المستمعين والمسمعين.

ومن ذلك نستنتج مدى أهمية توظيف الشعر في طقس السماع والمتمثل في الاتصال الصوفي باختلاف أبعاده وأشكاله والذي ساهم في استمرارية التصوف ومؤسساته.

ثانيا-ارتباط الشعر بالموسيقى، فالموسيقى في تعريفها الاصطلاحي لها علاقة مباشرة بالشعر لأن النغم هو مقترن بمنظومات حروف الكلام الدال على المعاني. 3

ثالثا-هناك تعاريف تعرف السماع بالشعر،مثل ابن عربي الذي يقول «لا ينبغي لواعظ أن ينشد إلا الشعر» الذي قصد منه ذكر الله بلسان الغزل...» فهو يرجع السماع للشعر الذي يتغزل فيه الصوفي المحب بالمحبوب الحق،وفي نفس الوقت

عبد الله العيشي، أسئلة شعرية، بحث في آلية الإبداع الشعري، منشورات الاختلاف، الجزائر، 2009 ص30.  $^{1}$ 

<sup>2</sup>نفس المرجع نفسه.

 $<sup>^{3}</sup>$  غطاس عبد الملك خشبة، معجم الموسيقي الكبير ، المجلس الأعلى للثقافة القاهرة 2003، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> عبد الباقي مفتاح «السماع عند الشيخ الأكبر محي الدين ابن عربي»،مجلة عوارف العدد3 طنجة 2006 ص27.

يرجع ابن عربي إيقاعية السماع إلى الشعر في مقدمة ديوانه الكبير «...فقيل ما هذا الإيقاع فقيل السماع، فقلت مالي وللشعر فقيل هو أصل هذا الأمر، النظم هو

الجوهر الثابت والنثر الفرع الثابت أليس الشعر عين المقادير والأوزان»<sup>1</sup>, هذه الإيقاعية التي تندرج ضمن موسيقية الشعر الداخلية هي سمة مركزية في الشعر الصوفي وهذا ما أكدته الدراسة السميائية لبعض قصائد شيوخ الطريقة العلوية.<sup>2</sup>

إذن الشعر يكمل إن لم نقل أنه يجسد الوظيفة المنشودة للسماع وللتصوف،كون الشعر يؤدي وظائف متعددة: نفسية واجتماعية وإنسانية وجمالية ومعرفية جميعها أهدافها اتصالية.

### د-النص (الموضوع)،المكان والزمان المقدس:

ننطلق من الافتراض السوسيولوجي والأنثربولوجي لتصور العالم القائم على التمييز بين المقدس والدنيوي $^{3}$ .

بما أن طقس السماع ينتمي إلى الحقل الديني حقل العالم المقدس ،فإن السماع إصطبغ بدوره بصبغة المقدس الذي يشكل «...خاصيته ثابتة أو عابرة لبعض الأشياء (أدوات عبادة) أو الكائنات (الملك والكهان) أو الأمكنة (المعبد والكنيسة والمزار) أو الأزمنة (يوم الأحد،عيد الفصح...) 4 من خلال العطية السرية التي يضفيها على الأشياء والكائنات والأماكن والأزمنة.

ومن ذلك اعتبرنا أن الكلام الذي يرتل في السماع والمكان والزمان احتفال هذا الطقس من العناصر ذات السمة المقدسة والتي تفعل الاتصال في طقس السماع.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفس المرجع ص18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنظر: يحي بعطوش،در اسات في الخطاب الصوفي عند أقطاب الطريقة العلوية،جمعية الشيخ العلوي للتربية والثقافة الصوفية،برج بوعريريج 2009، 110-109.

<sup>3</sup> روجيه كايو ، الإنسان و المقدس، ترجمة سميرة ريشا، مركز الدر اسات الوحدة العربية، بيروت 2010، ص35.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفس المرجع ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفس المرجع والصفحة.

أولا-النص المقدس: نقصد به ما يرتل وينشد في طقس السماع من القرآن والأشعار التي تتغنى بالحق ورسوله وسادات الصوفية وطرقها«...تلاوة القرآن والاستغفار والصلاة على النبي ثم ذكر الهيللة أو اسم أسماء الله الحسنى أو الاسم المنفرد، كما يلحق به ما يساد بين القوم من نصوص يستحضرون بها عظمة الحق...»1.

نلخص فحوى أهم النصوص المقدسة في ما يلي:

-القرآن عند افتتاح أو ختام السماع في بعض أذكار كل طريقة صوفية.

-الهيللة ترتيل «لا إله إلا الله»

-الاستغفار «أستغفر الله»

-اسم الحق المنفرد«الله»

-التصلية على النبي بتغني شمائله ومكارم أخلاقه والاستشفاع به.

-أشعار تتغنى بالحق

-أشعار تغنى بالرسول

-أشعار تتغزل بشيوخ التصوف وطرقه

مع الإشارة أن كل "نص مقدس" مما سبق ذكره يختلف من طريقة إلى أخرى فلكل طريقة صوفية سماعها, يتدخل في هذا الاختلاف خصوصية ذكر كل طريقة وخصوصية الأشعار التي تنشدها في طقس سماعها.

إذا كان النغم والشعر من خصائص الاتصال الموسيقي في طقس السماع، فإن ترتيل النصوص المقدسة يزيد من تفعيل الاتصال في هذا الطقس باعتبار هذه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد التهامي الحراف،موسيقي المواجيد، ص24.

النصوص من" العناصر التي تغذي مشاعر الورع أو التقديس...." في نفوس المسمعين والمستمعين ومن جهة أخرى وحسب هالس Halls الكلمة المنطوقة قوة إذا قيلت جيدا وفي الوقت المناسب تكون لها قيمة الفعل بحد ذاته.

وكلمة النص "المقدس "المرتل في طقس السماع نستطيع أن نصفها أنها قوة وفعل لقيمتها "المقدسة" بها تؤدي وظيفة اتصالية إنسانية (جماعية )وروحية....وبها تحافظ على كينونة وسيرورة الطريقة الصوفية ومؤسستها الزاوية.

ثانيا-المكان المقدس: كل الطقوس تمارس ضمن أو في حيز مكاني (espace) حسب كل ثقافة،وبما أن كل ثقافة رموزها فان لهذه الرموز انعكاس أيضا على المكان.

المكان له رمزيته ففي بعض المجتمعات المنزل «وقد يمثل نظام الكون...وخيمة الطوارق تمثل قبة السماء».2

والمكان عند"الإنسان الديني"<sup>3</sup> ليس متجانسا ويعتقد أن هناك أجزاء من الحيز المكاني (espace) لها نوعية مختلفة عن الأماكن الأخرى<sup>4</sup>.ومنها المكان المقدس الذي يعد حسب إلياد ميرسا مركز العالم ومؤسسه.

ونعتبر المكان الذي يمارس فيه طقس السماع مكانا مقدسا كونه جزءا من طقوس " الإنسان الديني" الصوفي،مكان له رمزيته المقدسة ترجع إلى أن هذا المكان هو مكان شيوخ السادة الصوفية بكل ما يحملونه من رمزية"مقدسة" حيث تقام احتفالات السماع في:

- زاوية شيخ الطريقة الصوفية والزوايا التابعة لها.

<sup>1</sup> انتوني غدنثر، علم الاجتماع، ترجمة فايز الصباغ ، مركز الدراسات الوحدة العربية، بيروت، 2005 ص763.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>فيليب لابورت تولرا، جان بيار فارنييه، إثنولو جيا أنثر بولو جيا، ترجمة مصباح الصمد، مجد، بيروت 2004 ص108.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mircea Eliade, le sacré et le frofane, Grallimard, paris 1965,p25.

<sup>4</sup> نفس المرجع والصفحة.

-بيت شيخ الطريقة الصوفية.

-بيت مقاديم الطريقة

-كل مكان له علاقة بالشيخ الصوفي وطريقته.

نستنتج من ذلك أن مركزية الشيخ في التصوف والطرق الصوفية أضفت السمة المقدسة على المكان الذي يمارس فيه السماع والتي هي بدورها تفعل الاتصال في هذا الطقس.

ثالثا- الزمان، انطلاقا من أن المكان و الزمان و علاقته بالمقدس، ينطبق على الزمان، انطلاقا من أن المكان والزمان متلازمان وكلاهما يقيمهما الإنسان.

مع خصوصية أن الزمان ينشأ ويتأسس من أول لحظة ظهوره أ، اذلك يحرص الإنسان إلى إعادة تحيينه دوريا مستخدما وسائل طقوسية. 2

خاصة إذا تعلق الأمر بالإنسان" الديني" الذي تميز بين العادي والمقدس، هذا المقدس يتماهى كذلك في الزمان الذي يتمظهر في الأيام والأعياد والمواسم... فيوم الجمعة أو يوم الأحد «يوم مكرس للإلهي»  $^{3}$ ، ويعتبر يوم العيد فترة تألق للمقدس والإنسان الصوفي بدوره خلق ممارسات فتراتها تعد زمنا مقدسا، ويمثل وقت طقس السمع هذا الزمان المقدس الذي نقسمه إلى:

-الزمان المقدس" الملموس" يتحلى في فترة ممارسته طقس السماع.

-الزمان (الوقت) المقدس "الروحي" تمثله الحضرة الإلهية هي لحظة الغناء أي لحظة الاتصال الإلهي الذي يجمع بين الحق والصوفي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ص76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع والصفحة.

<sup>3</sup> روجيه كايو ،مرجع سابق ص144.

<sup>4</sup> نفس المرجع والصفحة.

نستنتج من ذلك أن المقدس في الطقوس الدينية هو مصدر كل فعالية وطقس السماع يستمد فعاليته من هذا المقدس الذي يتماهى في النص (النص القرآني،النبوي،ونص الشيخ) والمكان والزمان وتظهر فعالية المقدس في الوظيفة الاتصالية (الاندماجية،الروحية،الإلهية) لهذا الطقس.

ونستنتج أيضا أن الطقوس الدينية والمقدس بينهما علاقة تداخلية أين كينونة المقدس مرتبطة بالطقوس الدينية كون هذه الطقوس تولى وظيفة تنظيم العلاقات بدقة بين العالم المقدس والعالم الدنيوي.<sup>2</sup>

وفي الأخير وفي إطار التحليل الزمني لطقس السماع نشير إلى أن هذا الطقس مثله مثل كل الطقوس يحمل في داخله مظهر التكرار الذي يعبر عن إعادة تحيين فترة الطقس بشكل دوري، منظم توقيته محدد حسب كل طريقة صوفية. هذه الدورية الناتجة من التكرار تساهم في تكريس الزمن المقدس، وفي تفعيل الذاكرة الصوفية التي تنتج من الأداء الجماعي لطقس السماع.

ه-الأداء الجماعي: نعتبر الأداء الجماعي في طقس السماع آخر عنصر من عناصر الطقس وخصائصه الاتصالية والطقس المتعدد الوظائف مثل الطقوس الدينية

يتميز بالخاصية الجماعية في أداء الطقس . هذه الجماعية مثل العناصر السالفة الذكر لها لها مميزات ووظائف نلخصها كالتالى:

-الأداء الجماعي في طقس السماع هو عنصر من عناصر الذاكرة الإنسانية"الصوفية" القائمة على الاتصال الجماعي هذه الذاكرة تكون فقط من خلال اشتراك الإنسان (الفرد) في التفاعلات مع الآخرين (المجموعة) حسب يان أسمن<sup>3</sup> «تنشا اللغة وينشأ التفاهم عند الإنسان بالتبادل مع الآخرين أي بالأداء الجماعي

<sup>2</sup> نفس المرجع ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>المرجع السابق ص39.

<sup>3</sup> يان اسمن، الذاكرة الحضارية (الكتابة والذكري والهوية السياسية في الحضارات الأولى، ترجمة عبد الحليم عبد الغني رجب، المجلس الأعلى للثقافة القاهرة 2005 ص37.

المشترك الدائري أو المنعكس لكل من الداخل والخارج» وبالتالي الأداء الجماعي في طقس السماع هو مؤسس ومحافظ على الذاكرة الصوفية التي رغم الفجوات وتقطعات في مسارها عبر الزمن إلا أنها حافظت على إستمراريتها بفعل هذا الطقس الجماعي الذي يظهر أنه له وظيفة اتصالية "آنية" ووظيفة اتصالية "ثقافية" من خلال الذاكرة الاتصالية.

تختلف طريقة الأداء الجماعي لطقس السماع من طريقة (الصوفية) إلى أخرى، ومن أهمها الأداء الدائري والأداء بالصفوف المتقابلة الاتصال في طريقة الأداء الجماعي يتحدد بالحيز المكاني الذي يعتبر من العناصر المؤثرة على طابع الاتصال فالاتصال الدائري الحلقي له وظيفته ورمزيته الخاصة مقارنة مع الاتصال التقابلي.

يمثل طقس السماع مشهدية جماعية جمالية متكاملة البنية والمتكونة من:

- -الفاعلين(المستمعين).
- -الحركات الجسدية للفاعلين
  - -الشعر والأذكار
    - -الزي
- -النغمية أو موسيقية السماع
  - -الألوان
  - -رمزية المكان والزمان

هذه المشهدية لطقس السماع نستطيع أن نقول على أنها صورة رمزية لهذا الطقس وللوظيفة الاتصالية التي تؤديها فما هو طابع الاتصال في سماع "الياقوتة"؟.

<sup>1</sup> نفس المرجع ص36.

# الفصل العاشر

نسق الاتصال في طقس الياقوتة ووظيفته

انبثقت الطريقة الشيخية من الطريقة الشاذلية لأبي الحسن الشاذلي\* ،حيث تعد من الطرق الصوفية الأكثر انتشارا في شمال إفريقيا وغربها مقارنة مع الطرق الوافدة من المشرق.

ويعود سبب هذا الانتشار للطريقة الشاذلية لما قيل عن مؤسسها" انه مسهل الطريقة على الخليقة، لأن طريقته أسهل الطرق وأقربها" أو لأنها تجمع بين الكتاب والسنة والدنيا والتصوف. 2

من هنا نستشف أسباب انتشار هذه الطريقة"المغاربية" من أنها تجمع بين"الإنسان الدنيوي" والإنسان الديني" الصوفي.

هذا التركيز على الجانب الإنساني يعبر عن "الإستراتيجية الاتصالية لصاحب هذه الطريقة التي جعلت منها الطريقة الأكثر تواجدا وانتشارا في بلاد الغرب الإسلامي.

ومن ذلك نفهم لماذا الطريقة الشيخية تأثرت بالطريقة الشاذلية التي هي بدورها ( الشيخية ) ذاع صيتها في الجزائر وخارجها.

وللطريقة الشيخية كباقي كل الطرق الصوفية لها أذكارها الخاصة بها هي عماد طريقتها وعنوان هويتها الصوفية.

تتمثل أذكار الشيخية بصفة عامة في :

أ-حزب الفلاح\* وهو ذكر يومي يمارس بعد صلاة الصبح وصلاة المغرب يسمى بالوظيفة اليومية الصغرى.

<sup>\*</sup> أبو الحسن الشاذلي (16 م) أخذ طريقته من شيخه عبد السلام بن مشيش.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القادر خليفي ،مرجع سابق ص 14.

<sup>2</sup> أبو القاسم سعد الله، مرجع سابق ص 501.

<sup>\*</sup>مضمون حزب الفلاح بالتفصيل أنظر الملاحق.

ب-الحضرة\*: هي ترتيل قصيدة شيخ الطريقة تسمى بالحضرة منظومة بلغة عربية " مدرجة " بداية الحضرة بسور قرآنية ثم هيللة مستمرة وملازمة لإنشاد القصيدة وختامها دعاء على شكل أبيات شعرية.

تقرأ الحضرة بعد حزب الفلاح في فصل الشتاء وبدلك تكون الحضرة موسمية الوظيفة.

جـالياقوتة: ترتل أسبوعيا وهي قصيدة شعرية تمثل أساس الطريقة الشيخية. وأداء الياقوتة الجماعي هو محور دراسة الفصل التالي.

قراءة نظم الياقوتة لشيخ الطريقة الشيخية سيدي عبد القادر بن محمد المعروف بسيدي الشيخ والتي تعرضنا لدراسة بنيتها ومصطلحاتها الاتصالية باعتبارها نموذجا للكتابة عند الإنسان الصوفي.

طقس الياقوتة في التداول العام بمناطق\* الطريقة الشيخية لا ينعت بالسماع، ما هو سائد هو "قراءة الياقوتة" أو "الياقوتة" مع تحديد المكان والزمان، مثل "الياقوتة في سيدي الشيخ يوم الجمعة".

في هذه الدراسة نعتبر قراءة الياقوتة جماعيا شكلا من أشكال السماع الصوفي. وأداة من أدوات الاتصال الفعالة للتصوف وطرقه التي مازالت لحد الآن كائنة اللسباب التالية:

-ناظم\*\* الياقوتة صوفيا أسس طريقته أخذت اسمه "الشيخية " التي ذاع صيتها رغم العداء الذي واجهه ورغم الزخم الطرق التي كانت سائدة في وقته.

-الياقوتة هي مصدر وعماد الطريقة الشيخية باعتبارها الإرث الروحي الأساسي الذي تركه ناظم الياقوتة، وبالتالي هذا الطقس يعد سندا رئيسيا لهذه الطريقة

<sup>\*\*</sup>أنظر الملاحق.

<sup>\*</sup> مثل منطقة الأبيض سيدي الشيخ.

<sup>\*\*</sup>هو عبد القادر بن محمد أو سيدي الشيخ تم التعريف به في فصل سابق.

-يتسم طقس الياقوتة بكل سمات السماع الصوفي فهو طقس ديني مبني على السمة النغمية الموسيقية وعلى نصه "المقدس" الجامع بين النص القرآني والنص الصوفي الشعري وكذلك على أدائه الجماعي في مكان وزمان محددين.

طقس سماع الياقوتة من الطقوس الدينية التي انتجها أو ابتدععها الإنسان الصوفي تحمل رمزية وتؤدي وظائف على رأسها الوظيفة الاتصالية وهذا ما سنتطرق إليه بالتحليل في هذا الفصل.

يتكون طقس الياقوتة - كمثل باقي طقوس السماع الصوفي الأخرى - من مجموعة أنساق يكون فيها نسق الاتصال عنصر من عناصرها, النسق الذي يربط عناصر بنية الطقس يبعضها البعض و في نفس الوقت كل عنصرمن مكونات الطقس يلعب دورا اتصاليا باعتبار أن الاتصال نسق "تكويني" أو " تأسيسي " لا يمكن تصور جماعة إنسانية تعيش بدونه,حيث تنتظم كل الطقوس الصوفية مكانيا وزمانيا.

### 1- رمزية المكان والزمان والمشاركين في طقس الياقوتة

نعتبر المكان والزمان و المشاركون في الطقوس الدينية عناصر لها رمزيتها ووظيفتها الاتصالية وليست مجرد أبعاد في الأنساق المكونة للطقس الديني ومنه طقس السماع الصوفي.

### 1-1 المكان

يمارس طقس الياقوتة في أماكن مرتبطة بمؤسس الطريقة وناظم قصيدة الياقوتة "سيدي الشيخ" وبمؤسسة الزوايا التابعة لطريقته الشيخية وارتباط مكان الممارسة الطقوس بمؤسس الطريقة الصوفية هي سمة مشتركة عند كل الطرق الصوفية.

يتمثل مكان ممارسة طقس الياقوتة في:

أولا – قبة الضريح سيدي الشيخ: الذي يتمركز ضريحه في مركز مدينة الأبيض سيدي الشيخ والذي بنيت وتأسست عليه المدينة ككل بأحيائها وسكانها ومكان تمركز قبة الضريح يسمى " بالفرعة". صورة رقم(1) في الملاحق صفحة 416.

الفرعة مكان فسيح يتوسط عليه قبة الضريح سيدي الشيخ التي تتموقع على مساحة معتبرة\* كما يتواجد قرب القبة المدرسة القرآنية جنوبا، وشمالا الزاوية التي تستقبل الزوار خاصة في ركب سيدي الشيخ والمناسبات الدينية الأخرى تسمى " بديار لالة ربيعة" لقربها من مقام لالة ربيعة زوجة الشيخ بوعمامة الصورة رقم (2) صفحة 416.

كما بنيت في السنوات الأخيرة مكتبة تحمل اسم مؤسس الطريقة ومنصب تذكاري مكتوب عليه البيت رقم 89 من قصيدة الياقوتة والذي يعرف فيه سيدي الشيخ بنسبه. صورة رقم (3) صفحة 417.

وعلى محيط هذه الفرعة توجد قبب أولياء أبناء سيدي الشيخ منها توزعت الأحياء السكنية القديمة والجديدة للمدينة التي تسمى على اسم مؤسس الطريقة الشيخية "الأبيض سيدي الشيخ"\*.

وبذلك يكون سيدي الشيخ مؤسس للطريقة ومؤسس للمدينة ،التي تعد بالمنظور الأنتربولوجي الديني من مدن الولاية la sainteté كالكثير من المدن التي أخذت أسماء الأولياء في بقاع البلدان التي انتشرت فيها الطرق الصوفية وطاهرة الولاية.

هذه الفرعة هي مكان الذي تمارس فيه كل الطقوس والاحتفالات الخاصة بالمؤسس سيدي الشيخ وأبنائه وكذلك تقام فيها الاحتفالات الدينية والرسمية\*\*.

<sup>\*</sup> تتكون قبة الضريح :قبة الضريح في الوسط و على غربها بيوت الاستقبال ومساحة مغروسة بالنخيل أما شرقا فتواجد مقبرة.

<sup>\*</sup> كلمة الأبيض ترجع إلى أن هذه المنطقة قبل أن يؤنسها أو لاد سيدي الشيخ كانت تسمى: بالحاسى الأبيض ( أو البئر الأبيض).

<sup>\*\*</sup> الطقوس والاحتفالات تتمثل في : موسم ركب سيدي الشيخ والوعدات باسم أولياء أبناء سيدي الشيخ،الاحتفال بالمولد النبوي واستقبال الشخصيات الحكومية.

-أما المكان الذي يمارس فيه طقس الياقوتة فهو في داخل قبة الضريح (سراش) بعينها، هذه القبة لها بابا رئيسي تتكون من غرفتين يفصل بينهما باب مشترك الغرفة اليمنى يتواجد في مركزها أيضا غرفة ضريح الولي الصوفي سيدي الشيخ مصنوعة من أصوار خشبية مزخرفة ومن أعلام أغلبها باللون الأخضر اللون المشترك لأهل الولاية.

غرفة الضريح المركزية داخل غرفة اليمنى لها باب واحد مساحتها محددة بمساحة الضريح لذلك يشعر الزائر لهذا الضريح بحميمية أو باتصال وجداني وروحي مع هذا الصوفي (سيدي الشيخ) الغائب الحاضر لقرب المساحة التي تربط الزائر أو المريد بالصوفي داخل غرفة ضريحه المركزية.الصورة رقم(4) صفحة 417 و(5) صفحة 418.

أما الغرفة اليسرى والتي تأخذ شكلا مستطيلا نوعا ما هي المكان الذي يمارس فيه طقس الياقوتة كل يوم اثنين وجمعة،في نهاية هذه الغرفة يوجد باب لغرفة صغيرة تحتوي على رمل يتبرك به حسب معتقدات أهل المنطقة والصورة رقم (6)صفحة 419 تبين ذلك.

نلاحظ أن الحيز المكاني لأداء طقس الياقوتة لا يتسع إلا لعدد محدود من الفاعلين لهذا الطقس عادة هم من أتباع ومريدي الطريقة الشيخية لزوايا سيدي الشيخ المتواجدة في غرب قبة سيدي الشيخ (الحي الغربي) أو في شرقها (الحي الشرقي) إضافة إلى محبي هذا الصوفي.

**ثانيا**-يمارس طقس الياقوتة في زوايا الطريقة الشيخية في منطقة الأبيض سيدي الشيخ وخارجها.

ما لاحظناه أن زوايا هذه الطريقة أغلبها هي جزء من مسكن أو بيت القائمين على إدارتها بحيث تخصص في كل زاوية مساحة للغرف لاستقبال الزوار وقاعات آو ساحات ( في فصل الصيف) لأداء أذكار الطريقة كما لاحظنا أن القائمين على إدارة

هذه الزوايا نقطة اشتراكهم أنهم تابعين للطريقة الشيخية غن كانوا من أولاد صاحب الطريقة أومن أتباع الطريقة خاصة المقاديم القائمين على تنظيم الاحتفالات المتعلقة بطريقة شيخهم سيدي الشيخ.

الصورة رقم (7) صفحة 420 تبين مكان أداء طقس الياقوتة في زاوية سيدي الشيخ المتواجدة في الحي الغربي،عبارة عن قاعة واسعة تستطيع استقطاب العشرات من الفاعلين لهذا الطقس وعلى سطحها مساحة أكبر تقام بها قراءة الياقوتة أو السلكة مثل ما هو موضح في الصورة رقم(8) صفحة 420والصورة رقم(9و10) صفحة مثل ما هو موضح في الصوفي سيدي الشيخ في ركب سيدي الشيخ (جوان 421) الأخير.

أما الصورة رقم(11) صفحة422 هي لطقس الياقوتة في الزاوية الشيخية البوعمامية في برقم(وجدة) هذه الزاوية تقع في منطقة نائية على الحدود المغربية الجزائرية. صورة رقم (12) صفحة 422.

الزاوية تتكون من بيوت قديمة البناء (منذ عهد الشيخ بوعمامة) وبعض البيوت جديدة الإنشاء ويترأسها شيخ الزاوية البوعمامية سيدي حمزة وأبناءه.

هي زاوية مازالت تحافظ على طابعها التقليدي في ممارستها وفي عمرانها وأدواتها رغم التطور أو التغير الذي طرأ على بعض بناها المادية.

يقرب هذه الزاوية مسجد الشيخ بوعمامة وقبة ضريح سي الطيب ابن الشيخ بوعمامة،وأراضي زراعية.

تمارس طقوس الطريقة في الزاوية البوعمامية في ساحات وغرف مخصصة للرجال وأخرى مخصصة للنساء فهناك فصل بين الرجال والنساء أثناء الاحتفالات

. . . .

<sup>\*</sup> قراءة 30 حزب من القرآن يليها دعاء كما تمارس بعد كل وعدة في فرعة سراش وفي خاتمة موسم ركب سيدي الشيخ

فصل له علاقة بالنظام التقليدي للزاوية مقارنة مع الزوايا التي تنحو إلى النظام الحداثي مثل الزاوية العلوية أنظر الصورة رقم(13) و(14) صفحة420 و421.

تمارس النساء طقوسهن خاصة في مواسم الطريقة في السياحة المتواجدة في داخل الزاوية تحيط بها بيوت القديمة وسقفها من أعمدة قصبية تأخذ شكلا تقليديا.

كما أرفقت الزاوية بقاعة شاسعة جديدة الإنشاء خاصة النساء.

أما الرجال فيمارسون طقوسهم إما في المسجد أو في قاعة استقبال واسعة وجديدة الإنشاء أو في الساحات المتواجدة بين المسجد والزاوية وأطرافها أنظر الصورة رقم (15) و (16) صفحة 421 و 422.

## ثالثا\_خيم الطريقة الشيخية

طقس السماع يمارس كذلك في خيم شيخية مثل خيمة سيدي الحاج بن الشيخ الصورة رقم(17)و (18) صفحة 422و 423 الابن الأكبر لسيدي الشيخ ضريحه على تلة شمال قبة الضريح الصوفي الأب يبعد عنه ببعض عشرات الميترات وممارسة طقوس الياقوتة في خيمة وفي فصل بارد له رمزيته الدالة على الاتصال بين المسمعين وشيخهم صاحب القصيدة والطريقة.

خيمة سيدي الحاج عبد الحاكم (وجدة) زاوية مترامية الأطراف في الخلاء ذات طابع بدوي سيدي الشيخ الذي انتقلت له البركة بعد أخيه سيدي الحاج بحوص ذريته تتمركز بين الأبيض وبرقم ووجدة المغربية. أنظر الصورة رقم 19 صفحة 423.

تتكون الزاوية مسجد سيدي الحاج عبد الحاكم ومنزل القائم بالزاوية سيدي من وجهاء شيوخ أولاد سيدي عبد الحاكم بوجدة الصورة رقم(20)صفحة 424 وخيمة تقليدية قديمة الصنع فسيحة نوعا ما أرضيتها على طبيعتها الرملية منصوبة

على أعمدة خشبية صلبة هذه الخيمة تمثل زاوية الطريقة الشيخية البوعمامية وفي نفس الوقت ترمز لتاريخ أولاد سيدي الحاج عبد الحاكم وتشبثهم بشيخهم.

في موسم سيدي الشيخ يلتقي أبناء أولاد سيدي الحاج عبد الحاكم الرجال وبعض النساء منهم من يعيشون في المهجر، في هذه الزاوية لممارسة أذكار الطريقة.

رابعا-كما تمارس مريدات الطريقة الشيخية طقس الياقوتة في بيوت مقدمات \* الطريقة أين الحضور يكون محددا بسبب محدودية مساحة بيوت المقدمات مقارنة مع الزوايا.

كما تفضل بعض مقدمات الطريقة الشيخية قراءة الياقوتة مع المريدات والمحبات على المستوى قبب الأولياء " الصالحين" في منطقة الأبيض تكون فيها المشاركة النساء أكثر.

ما نستنتجه من المكان الذي يمارس فيه طقس الياقوتة أنه مكان له رمزية مرتبطة مباشرة بالصوفي المؤسس للطريقة (سيدي الشيخ) فكل الأماكن التي تقام فيها الأذكار والياقوتة لها علاقة به والمتمثلة في:

-مركزه المتمثل في قبة ضريحه

-زوايا طريقته

-أولاده ( قبب ومقامات أولاد سيدى الشيخ )

كما أن هذه الأمكنة مازالت محافظة على تقليديتها وارتباط الزوايا العمراني بمؤسسيها وبالقائمين عليها)، هذا ما يساهم في تعزيز واستمرار الذاكرة الجماعية الشيخية وفي تفعيل ارتباطها بمؤسسها الصوفي هي خاصية تشترك فيها كذلك باقي

<sup>\*</sup> بيت المقدمة الحاجة غنية وبيت لالة ربيعة.

الطرق الصوفية التي تعتبر أن الزوايا وأضرحة أهل التصوف والولاية أماكن "مقدسة " و "طاهرة" لأداء الطقوس الصوفية.

#### 1-2 الزمان

كما تنظم طقوس التصوف الطرقي مكانيا ،تنتظم كذلك زمانيا : يوميا وأسبوعيا وسنويا والطريقة الشيخية لا تخرج عن القاعدة والبنية الزمنية للتصوف الطرقي تمارس أذكارها وطقوسها بالشكل الآتي :

أ-يـوميـة: أداء الأوراد السرية للطريقة،وأداء حزب الفلاح بعد صلا المغرب وصلاة الصبح يسمى بالوظيفة اليومية الصغرى،مع الإشارة أن هذه الطقوس اليومية تمارس بعد أداء العبادات الرسمية (الصلوات).

ب-أسبوعية: على رأسها أداء طقس الياقوتة يوم الاثنين ويوم الجمعة صباحا.

جـموسمية: أداء حزب الفلاح والحضرة في فصل الشتاء\*\* ويباح أداءهما في المناسبات الأخرى.

د-سنوية: هي الطقوس المواكبة للاحتفال بموسم ركب سيدي الشيخ الذي صنفته اليونسكو سنة 2014 ضمن التراث الإنساني اللامادي. خلاله تمارس كل طقوس الطريقة الشيخية ويبرمج الاحتفال بهذا الطقس السنوي للصوفي المؤسس سيدي الشيخ في بداية جوان من كل سنة في مركز مكانه " المقدس" وهو قبة ضريحه في الأبيض سيدي الشيخ ومنذ سنة 2005 بدأت زاوية الطريقة الشيخية البوعمامية بالاحتفال بموسمه سنويا مع بداية شهر أوت في مركز الزاوية المتواجدة في برقم (وجدة المغربية).

<sup>\* \*</sup>يقوم المقاديم في كل الزوايا " بإدخال فصل الشتاء.

<sup>\*</sup> الأوراد، حزب الفلاح، الحضرة والياقوتة بالإضافة إلى طقوس احتفالية أخرى.

وبالتالي ركب سيدي الشيخ السنوي يحتفل به مرتين كل سنة في منطقتين شيخيتين متباعدتين حدوديا(الجزائر،المغرب).

هذا ما يزيد من تكريس طقوس الطريقة الشيخية في المخيال الاجتماعي الشيخي (بمختلف انتماءاته) وتجذير مركزية الشيخ الصوفي (سيدي الشيخ) في هذا المخيال وذاكرته الجماعية كون الموسم السنوي مناسبة للزائرين والمريدين من إعادة تفعيل رابطتهم وتجديد العهد مع شيخهم الغائب الحاضر. كما هو مناسبة جديدة معه باعتبار الموسم السنوي مناسبة مفتوحة على كل المجتمع، والطقوس هي أفضل وسيلة لأداء هذا الدور.

كما تندرج الطقوس السنوية لركب سيدي الشيخ ضمن طقوس الحج الطرقي، فمازالت الذاكرة الجماعية لسكان المنطقة وعند أتباع الطريقة يعدونه بمثابة الحج الأصغر بعد الحج الأكبر أي بعد حج مكة الرسمي.

مما سبق فطقس الياقوتة هو طقس أسبوعي يؤدي فيه أتباع الطريقة قراءة قصيدة شيخهم سيدي الشيخ.

واختيار يومي الاثنين وخاصة الجمعة زمن تأدية هذا الطقس لهما رمزيتهما الدينية باعتبار:

-يوم الاثنين هو اليوم الذي ولد فيه الرسول وهو يوم مفضل عند المسلمين إقتداء بسنة رسولهم (كان يفضل صيامه ويفصل السفر فيه....).

-يوم الجمعة يعد عيد أسبوعي في الإسلام يوم الصلاة الجماعية الكبرى ويوم الاجتماع والتضامن والتسامح إلى جانب عيد الفطر وعيد الأضحى السنويين.

الزمن الديني ليومي الاثنين والجمعة يضفي على طقس الياقوتة الطابع "المقدس" في بعده الرسمي والصوفي، وبذلك يصبح لهذا الطقس مشروعية دينية صوفية.

بالإضافة إلى زمن ركب سيدي الشيخ السنوي وزمن فصل الشتاء الموسمي (الفصلي) أثناء هما يمارس فيهما طقس الياقوتة، كلا الزمنين لهما أثرهما على هذا الطقس.

حيث نستطيع أن نقول أنثربولوجيا أن فصل الشتاء عند الطريقة الشيخية فصلا دينيا مقدسا بسمة صوفية.فهو الفصل الذي يجتمع فيه الأتباع ليلا (لطول الليل) لممارسة طقوس الطريقة من أذكار ملزمة يتخللها قراءة الياقوتة الأسبوعية.

حتى اختيار الصور لطقس الياقوتة اخذ بعين الاعتبار البعد الزمني :الأسبوعي الشتائي السنوي.

خلال فترات زمنية متعاقبة ومتباعدة نوعا ما: 1988 و 1998 و 2015،2008،2006.

كما هو موضح في الصور.

ما نستنتجه من بنية الزمن لطقس الياقوتة انه مثل الطقوس التصوف الأخرى يخضع إلى ترتيب وتنظيم يجعل منه طقسا دوريا محدد الزمان، دورية تشابه دورية الطقوس الدينية بما فيها دورية العبادات الإسلامية (الصلاة اليومية، النوافل، الأعياد....)" هناك تماثل بين بنية الزمن الديني بين الإسلام الطرقي والإسلام الرسمي كلاهما يعتمدان الدورية الزمنية في إطار التصور الديني للزمن "1.

هذه الدورية الزمنية لها وظيفة في ترسيخ الطريقة الصوفية وفي استمرارية وجودها فهي تعبر عن الاتصال الدوري الزمني في الطريقة الصوفية عبر طقوسها الجماعية، يسمح هذا النمط من الاتصال للطريقة ومؤسسها (الشيخ) البقاء والانتقال من جيل إلى آخر.

331

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حسن المرزوقي"الإسلام الطرقي ومستويات التأصيل" ص12.

### 1-3 المشاركون

المسمعون أو القارئون لقصيدة سيدي الشيخ الياقوتة حددت هويتهم الطقسية حسب جنسهم وسنهم وانتمائهم للطريقة الشيخية:

الجنس : الياقوتة هي طقس رجالي أكثر منه نسائي نرجع ذلك إلى أن :

- أداء الياقوتة الذي كان يمارس منذ البداية (قبل وفاة الصوفي سيدي الشيخ) في زاويته المتنقلة هذا التنقل يكون له أثر على طبيعة المشاركين في طقوس الطريقة الشيخية في تلك المرحلة

-ممارسة طقس الياقوتة في قبة ضريحه "المكان المركزي " وهنا بعد وفاته أداءه رجالي حسب بعض المعلومات وحسب الصور المتعاقبة زمنيا تبين الأداء الرجالي في حيز مكاني لا يتسع إلا لعدد محدد قد لا يتعدى العشرين مشاركا.

-مشاركة النساء في طقس الياقوتة مرتبط بالأساس بالحيز المكاني لبيت مقدمات الطريقة الشيخية يكون حضور النساء مكثف نسبيا خاصة في طقوس الموسمية كطقس "إدخال الشتاء أو صيف" حسب المعطيات الميدانية \* يتعدد في العشر ات من المشار كات.

-مشاركة النساء في طقوس الطريقة الشيخية داخل الزوايا التي يديرها الشيخيون (الرجال) تكون في المواسم الكبري ( سيدي الشيخ) في قاعات أو مساحات قريبة من الفضاء النسوي للبيت القائم على إدارة الزاوية أما الرجال فمخصصة لهم مساحات داخلیة و خار جیة.

ما نستنتجه ما سبق هو أن الطريقة الشيخية مازالت محافظة على التصور التقليدي للنوع الاجتماعي القائم على الفصل بين الفضاء العام(الرجل) والفضاء الخاص (المرأة).

<sup>\*</sup>بالملاحظة إضافة إلى معلومات من بعض مريدات مقدمة الطريقة الشيخية.

وان حضور النساء في طقوس الزوايا الشيخية يتحكم فيه الحيز المكاني الذي يلعب دورا في الاتصال بين المتقاربين والمتجاورين في نفس المكان.

مشاركة النساء البارزة تكون أكبر في الفضاءات المكانية المفتوحة أو الأكبر مساحة والمتمثلة في:

-قبب أضرحة الأولياء الموجودة في المناطق الشيخية وعلى رأسها قبة سيدي الحاج بن الشيخ الابن الأكبر لسيدي الشيخ القريب من قبة ضريحه (سيدي الشيخ) تطل على مركز المدينة (الأبيض سيدي الشيخ)ومركز الصوفي المؤسس سيدي الشيخ ألا وهي .

-في ديار "لالة ربيعة" تمثل الجانب الاجتماعي للزاوية لاستقبالها الزوار والجانب الطقوسي أين تمارس فيها النساء طقوسهن التقليدية المتعلقة بأهل الولاية (إلى جانب احتفالات الديوانة الطقس الرجالي).

مع ملاحظة أن مشاركة النساء الفعالة في هذه الأماكن المفتوحة أو شبه المفتوحة تتسم أكثر بممارسة طقس الحضرة ( الغناء الشفهي النسائي الخاص بالأولياء الصالحين) من ممارسة طقس الياقوتة المرتبطة أكثر بالمقدمة ومريداتها.

#### -السن:

ما يجلب الانتباه بالملاحظة المباشرة للمشاركين والمشاركات على حد سواء في طقس الياقوتة الأسبوعي الذي تكون فيه المشاركة محدودة مقارنة مع نسبة المشاركة في طقس الياقوتة الفصلي أو السنوي،أنهم ينتمون إلى الفئة العمرية التي يتراوح سنها من أربعين سنة فما فوق والصور السابقة تظهر ذلك.

هذه الفئة العمرية ترمز إلى سن المسؤولية الاجتماعية وإلى النضج النفسي والروحي ومشاركة الشباب والأطفال فهي رمزية في هذا الطقس الأسبوعي الكن إذا نظرنا إلى الحجم المحدود للمشاركين في هذا الطقس فنستطيع أن نقول أن كل الفئات العمرية ممثلة في طقس الياقوتة الأسبوعي.

أما في طقس الياقوتة الفصلي أو السنوي تزيد فيهما نسبة المشاركة للفئات العمرية.

بتزايد عدد المشاركين الكثير مقارنة مع الطقس الأسبوعي حيث تتضاعف فيها مشاركة الفئة العمرية المركزية التي يتراوح سنها من أربعين فما فوق مع زيادة لافتة للشباب أما مشاركة الأطفال فتبقى رمزية الصور انظر صورة رقم (21)و(22) صفحة 424 و 425 و (23) صفحة 425عادة ما يكون الأطفال من سكنة الزوايا.

#### انتماء المشاركون:

ينتمي المشاركون المسمعين الذين يؤدون طقس الياقوتة إلى فئتين فئة الطريقة الشيخية وفئة المحبة للطريقة الشيخية

أ-فئة الطريقة الشيخية نقصد بها الأعضاء المنخرطين في هذه الطريقة أو السالكين في الطريقة الشيخية، تتمثل هذه الفئة في المقاديم والقائمين على الزوايا ومريدي هذه الطريقة الصوفية.

مفهوم الانتماء في هذا السياق له معنيين،المعنى الأول هو أنثربولوجي يحدد انتماء المشاركين كأعضاء في مؤسسة الزاوية (الشيخية) التي مازالت تحافظ على تنظيمها التقليدي القائم على التسلسل التنظيمي:

-شيخ الطريقة\*

-المقدم

-المريد

-المحب

<sup>\*</sup> بعد وفاة سيدي الشيخ، انتقلت المشيخة بالنيابة بالمعنى المؤسسي والبركة بالمعنى الصوفي إلى أبناءه كان أولهم سيدي الحاج بحوص ثم سيدي عبد الحاكم ثم سيدي بن الدين ثم أحفاد سيدي بن الدين.

في هذه الحالة الانتماء هو انتماء مؤسسي والاتصال بين المقاديم والمريدين يأخذ الطابع الاتصالي المؤسسي من ناحية الشكل ،أما من الناحية المضمون فأدواته لها خصوصية نابعة من خصوصية التصوف.

المعنى الثاني هو صوفي ،الانتماء قائم على العهد الروحي الذي ينسج رابطة روحية بين المريد والشيخ وطريقته أو بين المريد ومقدم الطريقة العهد الروحي يتجلى في التزام المريد بمبادئ طريقة شيخه وهو شكل أو نمط من أنماط الاتصال الصوفي.

الشيء الملاحظ في طقس الياقوتة أن المشاركة في الطقس الأسبوعي او السنوي غير قائمة على معيار قرابي وإنما على معيار قرابي طرقي (شيخي). فليس أغلب المشاركين من العائلة البوشيخية وإنما المشاركة متعددة الانتماءات القرابية حيث نقطة اشتراكهم أنهم ينتمون إلى طريقة شيخهم الغائب الحاضر وتتوضح (عدديا) هذه الملاحظة في طقس الياقوتة ركب سيدي الشيخ أين يشارك كذلك أتباع بعض الطرق الصوفية الأخرى فيه

ب-الفئة الثانية هي الفئة المحبة لصاحب الطريقة الشيخية سيدي الشيخ، فهذه الفئة لا تنتمي رسميا أو مؤسسيا للطريقة كمقاديم أو مريدين.

ياخذ هذا الانتماء الصبغة الوجدانية تظهر محبة هذه الفئة لشيخ الطريقة من خلال مشاركتهم لبعض طقوس الطريقة منها قراءة الياقوتة الجماعية وفي زيارة قبة ضريح سيدي الشيخ المكان المركزي المقدس.

بذلك تكون الطريقة الشيخية عبر طقس الياقوتة الجماعي بمثابة رابطة قرابية توصل بين جميع المشاركين باختلاف انتماءاتهم ومشاركة الفاعلين في طقس الياقوتة تعبر عن المخيال الاجتماعي للشيخ الصوفي (سيدي الشيخ) مخيال يختزن صورا تعكس التاريخ الديني والثقافي بصفة عامة لهذه المنطقة الولائية مخيال تفعله الذاكرة الجماعية عبر الطقوس الجماعية.

### 2- كيفية أداء الطقس

يعتبر الأداء الحلقي الجماعي ،والجلوس على الأرض،والهيئة والزي من أهم العناصر المفسرة لكيفية أداء طقس الياقوتة

# 2-1 الحلقية (الدائرية) و الجلوس

ا-الحلقية تشترك فيها الكثير من الطرق الصوفية عند أدائها لطقوسها وسماعها وطقس الياقوتة لا يخرج عن الكيفية الحلقية عند أدائه الأسبوعي وكذلك الموسمي.

هذه الحلقية أو الدائرية هي رمز لدائرية الطواف على الكعبة وعلى جلسات الدائرية لسماع الشعر التي كانت تقام على مساحات الكعبة بمكة منذ الجاهلية.

مقارنة مع الأداء التقابلي للسماع في بعض الطرق الصوفية المصرية الذي يفسره الباحث صفوت كمال في الفنون الشعبية بالقاهرة".....لاهتمام المصريين بالخطوط والمثلثات وتشييد المباني على خط النيل"1

الأداء الدائري لطقس الياقوتة كما توضحه الصور (7 حتى 10)وغيرها يترجم انه يندرج ضمن الأداء السائد في معظم الطرق الصوفية، فأصبحت حلقية الأداء سمة أساسي في المنظومة الاتصالية التي تؤديها في الطقس الحلقي الأداء.

حسب الصور إن الأداء الشبه الدائري تتدخل فيه شكل مساحة المكان الذي يمارس فيه طقس الياقوتة، فالغرفة الثانية من قبة ضريح سيدي الشيخ التي يمارس فيها الطقس الأسبوعي للياقوتة ، شكلها المستطيلي جعل الأداء يأخذ شكلا شبه حلقي. كما يتوسط حلقة السماع شيخ الطريقة أو من ينوب\* عنه أو احد مقاديمه الخاصة في الطقوس الموسمية والسنوية أين يكون حضور هم له تأثير على الطقس ككل باعتبار هم

<sup>.76</sup>عباس لسليمان حامد السباعي،مرجع سبق ذكره،ص

<sup>\*</sup> الصورة رقم للسي بالحرمة ابن الشيخ الطريقة الشيخية البو عمامية وهو يتوسط طقس الياقوتة في الم0سمم السنوي لسيدي الشيخ في الزاوية البو عمامية الأم ببرغم (وجدة).

يمثلون سلطة رمزية روحية لها اثر على روح الجماعية للمشاركين ككل وبالتاي على الاتصال في الطقس الصوفي.

نستنتج من ذلك أن حلقية الأداء في طقس السماع لها عدة وظائف على رأسها أن تجمع النوايا والطاقات وتولد الهمة وتوحد قوة التوجه الصوفي المؤدي إلى الحق عبر منظومة شيخ الطريقة.

والحلقية بالمعنى الاتصالي ترمز إلى الاتحاد القائم على ترابط ألتجاوري الروحي ،الذي يخلق أحادية الجمع الحلقي بذوبان الفرديات (المشاركة) سبب اجتماعهم واحد (شيخ وطريقه) والهدف منه واحد (صوفى وإلهى).

### ب-الجلوس

طقس الياقوتة مثل أغلب طقوس السماع الأخرى يؤدي فيه المشاركون قراءة الياقوتة وهم جالسين على الأرض.

والجلوس على الأرض خاصية تتميز بها المجتمعات البدوية (بالمعنى الخلدوني) أو الجماعات التي مازالت تحافظ على بعض عناصر نمطها التقليدي.ففي مجتمع طقس الياقوتة مازالت اغلب العائلات تمارس طقوسها اليومية بالجلوس على الأرض \*كتناول الطعام،مشاهدة التلفزة....) رغم التطورات المادية الحاصلة على البناء المعماري (العمارات) وعلى المقتنيات المعيشية المستخدمة داخل بيوت سكان المنطقة.

من الناحية الصوفية، يرجع أداء السماع بالجلوس إلى ما يسميه الصوفية عند حديثهم عن السماع وعن الحضرة الإلهية "بالمجالس" التي يقسمها بن العربي إلى اثني عشرة مجلسا1.

<sup>\*</sup> رغم اقتناء الطاولات والكراسي والأرائك إلا أن أغلب الساكنة تفضل الجلوس على الأرض.

<sup>1</sup> لن العربي، الفتوحات المكية، ص951:

الجلوس على الأرض بالتربيع أو على العاقبين في طقس السماع الصوفي له رمزية متعددة والمعاني:

-الجلوس السماعي يرمز إلى الجلوس الجماعي للمسلمين داخل المساجد وفي باحاتها أثناء تأدية الصلوات والأذكار وهذا ما يحقق التوافق الصوفي مع التوافق الفقهي.

-الجلوس على الأرض يرمز إلى التواضع، هذا التواضع الصوفي يحمل عدة أبعاد نحددها كالتالى:

-البعد المادي يتحلى في جلوس الصوفية على أفرشة منبسطة على الأرض وبسيطة الثمن تختلف نوعيتها من منطقة إلى أخرى البعد المادي مرتبط كذلك بمصطلح الفقر الصوفي الذي يرمز إلى الفقر المادي والفقر الروحي والفقر الإلهي هذا الأخير هو الدافع في حب الصوفي للحق.

- البعد الاتصالي للتواضع الصوفي يرتبط بماهية أو خصوصية الاتصال الصوفي الذي يرتكز على الاتصال الصاعد والجلوس على أرض لمناجاة الحق ووسيطه الشيخ الصوفي "الإنسان الكامل" يكرس هذه الخصوصية التصاعدية للاتصال في الفكر الصوفي بصفة عامة.

- البعد الكينوني\* يكمن في رجوع وارتباط الصوفي وأهل التصوف بالأصل فجلوس وتماس الإنسان بالأرض يرمز إلى تماس وارتباط الفرع بالأصل،الأصل الترابى الذي يجلس عليه الفرع الإنساني.

نستنتج من رمزية الجلوس على الأرض في الطقوس الصوفية في كل أبعادها ترمز إلى تواضع الصوفى.

338

<sup>\*</sup> الكينوني يقصد به الكائن وأصل وجوده، وتكوينه

ومما سبق نستشف الوظيفة الاتصالية لجلوس على الأرض أثناء تأدية السماع والتي تتجلى في الاتصال الصاعد أو الاتصال الإلهي الذي يجمع أو يوصل الصوفي بالحق,

وقد يظهر كذلك في الاتصال بين المريد وشيخه الصوفي.

وثانيا يتجلى في الاتصال الأفقي الواصل بين أفراد الجماعة المشاركة في أداء الطقس الحقلى للسماع الذي يعد طقس الياقوتة جزءا منه.

#### 2-2 الزي

يعتبر اللباس بصفة عامة خاصية الإنسان فهو جزء من الثقافة التي يصنعها هذا المخلوق الإنساني.

إذا كان اللباس هو ما يستر وما يلبسه الإنسان على جسده، فإن الزي نسق من المنظومة الثقافية للمجتمعات البشرية المختلفة، يكون في هذه المنظومة الزي عنصرا محددا للنسبية الثقافية.

لقد واكب اللباس المراحل التاريخية للمجتمعات كافة ومن خلاله نستطيع« أن نقرا التاريخ الاجتماعي الاقتصادي لأي شعب من خلال تحليل مكونات زيه التقليدي» فكانت تعرف هوية المجتمعات من الزي الذي يرتدونه «حتى أصبح اللباس جزءا من الشخص الذي يرتديه» من هنا تظهر أهمية دلالة مفهوم الزي التقليدي اليوم، فأصبح الزي وتوابعه مادة أساسية لدراسات الأثنو غرافية والسيمولوجية الهادفة إلى فهم ثقافة الإنسان في ثتاقفها وفي اختلافها.

<sup>1</sup> فردريك معتوق، سوسيولوجيا التراث، شبكة المعارف، بيروت 2010 ص137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المرجع ص147.

النسبية في السلوك الثيابي (الزي وكيفية ارتدائه) للجماعات تتدخل فيها العناصر الثقافية المكونة للنمط المعيشي لهذه الجماعات البشرية مثل النظام الديني وطقوسه، يشكل الزي في هذه الطقوس نسقا له معنى ودلالة ووظيفة يؤديها.

### أولا: نسق الزي الصوفي

يعتبر الطقس الصوفى النموذج لنسق الزي للاعتبارات التالية:

- تعريف مصطلح التصوف أو الصوفية هناك من يرجعه إلى نوعية الزي المصنوع من الصوف الذي كان يرتديه الصوفية الأوائل.وهذا ما يؤكد أن الزي يرمز ويعرف عن هوية لابسه.

- عرف التصوف وأهله بلباسهم للخرقة الذي أصبح مصطلحا من المصطلحات الصوفية أكنوع من الزي الذي يميز أهل التصوف خاصية هذا الزي تظهر من معنى كلمة الخرقة التي تشير إلى اللباس الصوفي والمرقع وهو المعنى الظاهري للخرقة الذي يرمز إلى التخلى المادي.

أما المعنى الضمني للخرقة فهو يرمز إلى الزهد الصوفي وإلى الفقر إلى الحق الذي يكون بالتحقق<sup>2</sup> والعرفان.

كانت الخرقة أو العباءة بصفة عامة بمثابة شهادة انخراط المريد في الطريقة فكان الشيخ يقدم للمريد الجديد الزي الخاص بطريقته لإظهار وإعلان دخوله فيها. 3

ولحد الآن الطلبة الذين يزاولون دراستهم القرآنية في الزوايا يلبسون أزياء تقليدية لوظيفة دينية تتمثل عادة في شاش وعباءة باللون الأبيض.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أنظر رفيق العجم مرجع سيق ذكره، ص321.

<sup>2</sup> أمين يوسف عودة ، التصوف : شهودا وحبا وخطابا، ص15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Collectif.les voies dAllah,p143.

- ومن جهة أخرى معاكسة اتجه بعض شيوخ الصوفية على ارتداء اللباس الحسن والجميل اقتداء بالحديث النبوي « إن الله جميل يحب الجمال» وعلى رأس هؤلاء الشيوخ أبي الحسن الشاذلي يقال أنه كان يلبس زي الملوك لتقديم صورة جميلة لهيئة السالك في الطريق الصوفي لاعتباره أن الزي رمز للاكتفاء والنعمة وطريقة لحمد الحق<sup>1</sup>. وقد تأثرت الطريقة الشيخية بالسلوك الثيابي للطريقة الشاذلية فقد عرف ناظم الياقوتة سيدي الشيخ وأولاده ومن تلاهم بارتدائهم للملابس الجميلة وحتى الفاخرة. مما سبق نستطيع أن نقول أن الطريقة الشاذلية ( ومن تأثر بها) بأنها تمثل نموذج لديناميكية التصوف الطرقي وأثرها الذي طرأ على مفهوم الإنسان الصوفي.

- في مراحل انتعاش وانتشار التصوف الطرقي أولت الطرق الصوفية اهتماما كبيرا بلباس وهيئة السالك في طرقهم فكان لكل طريقة زيا يميزها يحمل هذا الزي رموزا لها علاقة بالطريقة التي ينتمي إليها. 2

وماز الت بعض الطرق الصوفية اليوم تحافظ على أزياءها التي عرفت بها مثل زي الطريقة المولوية \* لجلال الدين الموسمي الرومي نموذج طريقة السماع الصوفي.

أما اليوم فقد أصبح الزي في منظومة الطرق الصوفية الحالية نسقا مهما خاصة في الاحتفالات الطقسية الكبرى لهذه الطرق وهذا ما سنلاحظه في طقس الياقوتة.

### ثانيا-الزي في طقس الياقوتة

ما هو ملاحظ على الزي الذي يلبس أثناء تأدية طقس قراءة الياقوتة الرجالي، أنه يندرج ضمن الزي التقليدي المعروف به سكان الجنوب الغربي الجزائري المتموقعة فيه منطقة الأبيض سيدي الشيخ، وهذا الزي يتكون من:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد بن بريكة، حصة وقفات حضارية قناة الجزائرية يوم الجمعة 2015/11/13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أنظر بالتفصيل:

<sup>\*</sup> الطربوش، القميص وخاصة التنورة الدائرية.

-العمامة

-العباءة

-الجلابة

-سروال تقليدي\*

-البرنوس

الجلابة والبرنوس: هناك نوعان من هذا االزي، لهما علاقة بمناخ وجغرافية المنطقة

أ-الجلابة والبرنوس اللباس الخاص بفصل البرودة, اللباس الرجالي " الشتوي" المصنوع من الصوف أو شعر الأنعام والإبل بحياكة حرفية تقليدية لذلك هذا النوع من الزي الرجالي "الشتوي" له قيمة مادية وثقافية وحتى صوفية لمادة الصوف المصنوع منها، انطلاقا من تفضيل الصوفية لباس الصوف أما اللون السائد والشائع لهذا الزي الشتوي (الجلابة والبرنوس) عند أهل المنطقة فهو اللون الأبيض والبني بتدرجاتهما.

ب-الجلابة والبرنوس الزي الخاص بفصل الحرارة كل واحد منهما له خاصيته، فالجلابة منسوجة من صوف ناعم غير خشن صالح لأوقات الحارة هذه الجلابة ذات طراز مغربي وهي تمثل عملية تثاقف الزي المغاربي المتشابه والمختلف في آن واحد.

أما البرنوس الذي يلبس في الأوقات الحارة والمعتدلة فهو منسوج من حرير ناعم وهو من الأزياء التي تعكس المكانة الاجتماعية لصاحبه وعادة ما يكون لون هذا النوع من البرنوس أبيض اللون المفضل في الثقافة الإسلامية.

342

<sup>\*</sup> السروال التقليدي يسمى بسروال بوبو عند مجتمع البحث، هناك من يسميه بسروال العروبي، اللوبية...في المناطق الأخرى.

-العباءة: تنقسم إلى نوعين،العباءة المصنوعة من قطن أو كتان مطرزة بطريقة تقليدية خاصة بالمنطقة لونها أبيض والعباءة المصنوعة من " التيسور" لونه بين الأبيض والأصفر الذهبي الفاتح،وهو نسيج حريري غالي ثمن نوعا ما يلبس في المناسبات الاحتفالية وهذه العباءة لها قيمة جمالية ومادية واجتماعية عند رجال المنطقة. هذه العباءة بنوعيها قد تلبس صيفا،وشتاءا تحت الجلابة أو البرنوس الشتوي.

-السروال التقليدي لونه ابيض مصنوع من قطن أو كتان يلبس مع العباءة أو الجلابة صيفا وشتاء خاصة عند فئة المسنين الذين مازالوا يحافظون على هذا النوع من الأزياء.

-العمامة: هي الغطاء الذي يوضع على الرأس الرجل، العمامة هي سمة الزي العربي وكذلك الإسلامي تختلف ألوانها وأشكالها وطبيعة نسيجها وطريقة ارتدائها من مجتمع إلى آخر.

العمامة\* في منطقة الطقس لونها أبيض وقد يزيد طولها إلى عشرة أمتار تلف على رأس الرجل وعمامة الرجل في الثقافة العربية لها رمزيتها فالعمائم تيجان العرب حسب قول الجاحظ فهي إذن تاج الرجل الذي يرمز إلى الرفعة والاحترام لذلك مازال رجال المنطقة متمسكين بارتداء العمامة عند المتقدمين في السن وكذلك عند الفئات العمرية الأخرى المتوسطة العمر والشابة هذه الفئة الأخيرة يفضل بعض أفرادها ارتدائها في المناسبات الدينية.

حسب صور طقس الياقوتة الرجالي، الذي الذي يلبسه المشاركون يعكس زي المنطقة والتغيرات التي طرأت على الزي والزي في الطقس:

- في الطقس الأسبوعي المتزامن مع برودة الطقس (فصل الشتاء) في فترات سابقة (الثمانينات) الكل يرتدي الزي التقليدي الشتوي:الجلابة والبرنوس والعمامة كما هو موضح في الصورة(6).

<sup>\*</sup> العمامة تسمى كذلك بالحواق في منطقة الأبيض سيدي الشيخ يسمى قائد المقاومة الشعبية الشيخ بو عمامة لارتدائه عمامة وعلى أثر ذلك ساد اسم بو عمامة في المنطقة.

-أما الصورة رقم(7) يلبس فيها المشاركين في الطقس في العشرية الأولى للألفية الثالثة زيا يعكس التغيرات التي طرأت على المجتمع والطقس يتمثل في :

-زي تقليدي (العمامة،الجلابة،البرنوس)

-زي تقليدي بدون عمامة

-زي حديث

-في الطقس السنوي الذي يتزامن مع الحرارة (فصل الصيف) يكون الزي تقليديا يطغى عليه اللون الأبيض كما تعبر فيه الصور (8-9-10) لركب سيدي الشيخ في الزاوية.

والشيخ الذي يجدر الإشارة إليه أن الزي الذي يلبس أثناء أداء الياقوتة في الزاوية البوعمامية بوجدة في الموسم السنوي لسيدي الشيخ الذي يقام في بداية شهر أوت من كل سنة مشابه لزي منطقة الأبيض سيدي الشيخ عاصمة الطريقة الشيخية والتي يتمركز فيها ضريح الشيخ المؤسس قد يعود إلى التقارب الجغرافي وكذلك لتشبثهم بنموذجهم التقليدي الشيخي كوسيلة اتصال مع جدهم سيدي الشيخ أنظر الصورة (11).

ما نستنتجه من زي طقس الياقوتة كنموذج لزي الطقس الصوفي الآني أنه:

هو زي الذي يمثل نسقا من الثقافة المادية للمنطقة ،فهذا الزي ليس محتكرا فقط على الذين يمارسون أو يشاركون في احتفالات أو طقوس الطريقة الشيخية فهو لباس يعبر عن هوية المجتمع ككل.

هذا الزي يعكس التغيرات التي طرأت على الزي الصوفي الذي كان يمثل نسقا أساسيا في منظومة التصوف الذي ازدهر بين القرن 12 م والقرن 17 م فاللباس وبعض قواعد السلوك التي عرفتها هذه القرون اختفت أهميتها مع الوقت وأصبحت الطقوس الجماعية وشعائر الطرق التي تعمل على تفعيل عملية الانتماء والاندماج

المحور الرئيسي في منظومة التصوف الطرقي الحالي<sup>1</sup> وهذا ما لاحظناه في طقس الياقوتة الشيخي الذي يزاوج في بعض طقوسه بين الزي التقليدي والزي الحديث

ومع ذلك يبقى الطقس الصوفي في المرحلة الراهنة له وظيفة المحافظة على الزي التقليدي الذي تنتمي اليه الجماعة الصوفية والمتمثلة في الزوايا.

والجانب الاتصالي يعد الزي لغة الاتصال «اللباس يحمل عدة دلالات نسقية فهو يخفي ويستر وفي الوقت ذاته يكشف ويعلن» عن هوية وثقافة الجماعة البشرية،بواسطة لغة الزي يدخل ويندمج الفرد في الجماعة» وتتصل الأجيال مع بعضها البعض وثبات واستمرار ارتداء الموحد للباس التقليدي في الطقوس الدينية السنوية الصوفية أو الشرعية (عيد الفطر،الأضحى...) يدل على الوظيفة الاتصالية للزي الواصل بين الأجيال بحكم ديناميكية الثقافة والوظيفة الدينية التي يقوم بها الزي «وهذا ما يشير إلى أهمية كلغة تنقل الأذواق الثقافية والتمييزات...» 4.

ودخول الزي الحديث على الزي التقليدي في الطقوس الصوفية الأسبوعية (كطقس الياقوتة) يشير إلى عملية التثاقف الذي تعيشه كل المجتمعات فهو «يعبر عن نمط عيش سابق ونمط عيش لاحق...فاللباس أغنى الحقوق تجددا وتجديدا».5

#### 3-2 السبحة

بعيدا عن النقاش القائم حول شرعية استعمال السبحة من عدمها في الإسلام بين علماء الفقه والشريعة (علماء البيان) وعلماء الصوفية (علماء العرفان) السبحة

عبد الله الغدامي، الثقافة التلفزيونية سقوط النخبة وبروز الشعبي، المركز الثقافي العربي، ط2، الدار البيضاء، 2005، ص99.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Collectif, les voies d'Allah. P156.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفي المرجع ص102.

<sup>4</sup> مجموعة من المؤلفين،معجم مصطلحات الثقافة والمجتمع ترجمة سعيد الغانمي،مركز الدر اسات الوحدة العربية،بيروت2010، ص378.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> فرد ربك معتوق،مرجع سبق ذكره،ص159-106.

<sup>\*</sup> استند علماء الفقه والشرع (كابن الجوزي )في عدم شرعية السبحة في الإسلام التي شرعها الصوفية (كالسيوطي) على:

من الناحية الممارساتية هي وسيلة تعين الذاكر على ضبط عد الأذكار بدل من عدها بالأنامل، وتسمى كذلك المسبحة، جمع مسابح أو مسابيح.

السبحة عبارة عن خيط ينظم فيه عددا من الخرز وماشاكلها، هي مصنوعة من مواد\*\* مختلفة اختلفت حسب السياق الزماني والمكاني والاجتماعي والإسلامي. فسبحة تمثل ديناميكية وسيلة الذكر التي جاءت في السنة النبوية ثم تطورت عبر الزمن في العالم الإسلامي:

- -عد الذكر بالأنامل
- -عد الذكر بالحصى والنوى
  - -عد الذكر بالسبحة
- -عد الذكر بآلة رقمية مصنعة حديثا توضع كالخاتم عادة في السبابة

إلا أن هذه الوسيلة الجديدة لم تستطع أن تأخذ مكانة السبحة التي يظل استعمالها سائد واليوم تعد السبحة من توابع اللباس في بعض المجتمعات العربية ونوعيتها تعكس الفئة الاجتماعية التي تنتمي إليها مستعمل السبحة.

وتختلف السبحة حسب حجمها وحسب عدد خرزها أو أحجارها فهناك:

- -السبحة المتكونة من 33خرزة
- -السبحة المتكونة من 99خرزة

<sup>-</sup>استناد الصوفية على أحاديث ضعيفة.

<sup>-</sup> عدم استخدام الصحابة لهذه الوسيلة

<sup>-</sup>أنها تقليد يعود إلى ديانات أخرى كالهندوسية والمسيحية

انظر: ابن الجوزي

السيوطي،المنحة في السبحة

<sup>\*\*</sup> مواد من الحصى، النوى، الأحجار الكريمة، العاج، الخشب، الفضة، الذهب....

-السبحة المتكونة من 100خرزة

-السبحة المتكونة من 1000 خرزة

والسبحة السائدة الآن هي السبحة ذات المائة خرزة استنادا إلى السنة النبوية التي تحدد عدد الذكر\* من تسبيح وتكبير إلى 100 مرة والسبحة الشيخية هي من هذا النموذج المئوي بخرزة واحدة من المرجان.أنظر الصورة رقم (24) صفحة 426 والصورة رقم (25-26) صفحة 426 و 427.

تعتبر السبحة رمزا من رموز الطرق الصوفية ويرجع البعض انتشارها بانتشار الطرق الصوفية التي ازدهرت في صدر القرون الوسطى.

وتكمن رمزية السبحة في معناها وفي وظيفتها الاتصاليتين.

يعرف الصوفية السبحة برابطة القلوب وبحبل الوصل (بالإضافة إلى سوط الشيطان) تعريف يرمز للسبحة كوسيلة للاتصال بين أهل التصوف وبين الصوفي وخالقه.

تعد السبحة في بعض الطرق وسيلة إشهار للتعريف عن طريقتهم والطريقة الدرقاوية لأبي حامد محمد العربي بن أحمد الدرقاوي نسبة بجده أبو درقة نموذجا تتجلى ميزتها الإشهارية في وضع مريدي الطريقة الدرقاوية السبحة في أعناقهم تشبها بالملائكة التي شاهدها شيخهم في الحضرة الإلهية،وفي نفس الوقت السبحة هي شعار التصوف الطرقى فهى عنصر من العناصر المادية في المنظومة الصوفية.

والسبحة في شكلها وفي استخدامها تكرس الخاصية الحلقية والدورية والعددية للتصوف الطرقى:

-الخاصية الحلقية أو الدائرية للارتباط بين حبات السبحة يرمز للاتصال بين الصوفي والله وبين المريد والصوفي حيث يبدأ الذكر بالحبة الكبرى وينتهي إليها، هذه

<sup>\*</sup> عدد ذكر سبحان الله 33مرة، الحمد لله 33 مرة والله أكبر 34مرة.

النهاية ترمز إلى العودة إلى الأصل أي إلى الله،وإلى الشيخ الوسيط بين المريد والله ومن جهة أخرى تعد بنية السبحة الحلقية شبيهة ببنية حلقة الذكر الجماعي مما يكرس الخاصية الحلقية في الممارسة الصوفية.

ففي حلقة الذكر يحضر الشيخ بروحه أو جسده أو من ينوبه،وفي الذكر الفردي السبحة ترمز إلى الذكر الجماعي الدائري أين الحبة الكبري ترمز للشيخ وترمز الحبات الصغيرة إلى المريدين1.

حركة حبات السبحة المتعاقبة في الذكر تكرس هي الأخرى الخاصية الدورية للطقوس الصوفية والطقوس الدينية بصفة عامة والدورية في السبحة سمتها أنها دورية يومية وأسبوعية وموسمية في الممارسة الفردية أو الجماعية،بذلك تكون السبحة وسيلة اتصال تتسم بالديمومة.

العددية هي الخاصة الثالثة المتكاملة مع الخاصية الحلقية والخاصية الدورية للذكر بالسبحة:

الحبة الكبرى تمثل علامة الانطلاق تتعاقب عليها 33 حبة صغيرة ثم حبة صغيرة على شكل قبة تنتظم بعدها 33 حبة تليها قبة ثانية صغيرة تتعاقبها 33 حبة تنتهى إلى حبة الانطلاق الكبرى المشابهة في شكلها لمنارة المسجد.

هذا التحديد لعدد الحبات يعطى السمة العددية لوسيلة السبحة ذات الوظيفة العددية في الطقوس الطرق الصوفية المتسمة هي الأخرى بالعددية التي تعتبر من معايير اختلاف الطرق حيث كل طريقة صوفية تتميز بعدد أذكارها الذي يميزها عن الطرق الأخرى في عدد الهيللة، الاستغفار و التصلية .... وعدد أذكار الطريقة الشيخية في طقس حزب الفلاح والحضرة والياقوتة \* مثال على ذلك أين تستخدم السبحة لضبط عدد أذكار الطريقة الشيخية.

<sup>1</sup> حسن مرزوقي،مرجع سبق ذكره، 33.

\* في طقس الياقوتة عدد ذكر الله خمس مرات،ومرة واحدة رسول الله بعد كل بيتين من قصيدة الياقوتة.

ما يجب الإشارة إليه أن في طقس الياقوتة يستعين بعض المشاركين الذين لا يحفظون القصيدةب كتاب الياقوتة الذي يوزع أثناء أداء طقس الياقوتة كما هو ملاحظ في الصور.

يرجع ذلك لطول هذه القصيدة التي تتكون من 178 بيتا، وللمشاركة غير مستمرة للبعض في الطقس الأسبوعي خاصة الفئة المحبة لشيخ الطريقة.

ما نستنتجه من الزي الصوفي والسبحة بصفة عامة أنهما يمثلان شعار وإشعار التصوف الطرقي.

حين يقول الهجويري في كتابه كشف المحجوب أن لبس المرقعة هي شعائر التصوف<sup>1</sup>، هنا تتبين وظيفة الخرقة كزي في تمييز الفئة الصوفية عن الفئات الاجتماعية الأخرى. وفي نفس الوقت الخرقة (الآن اللباس التقليدي " الرجالي") هي إعلان وإشعار بدخول المريد إلى الطريقة الصوفية فهي تمثل عتبة الدخول التي تعكس مبايعة المريد الجديد للشيخ الطريقة بإعتبارا الخرقة الصوفية هي خرقة إرادة وخرقة تبرك " حسب السهروردي". 2

والسبحة جاءت لتكمل عملية الإشهار في التصوف بصفة عامة والإشهار بكل طريقة صوفية بصفة خاصة من خلال ميزتها العددية التي تختلف من طريقة إلى الأخرى.

## 3- النسق النغمي (الموسيقي) في طقس الياقوتة ووظيفته الاتصالية

إن الجانب الموسيقي النغمي في الإسلام بدايته كانت بترتيل القرآن وتفضيل الصوت الحسن كأداة لتفعيل الموسيقية في تجويد القرآن ورفع الآذان لتحقيق الوظيفة الإبلاغية والاتصالية.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابو الحسن الهجويري،كشف المحجوب ترجمة و تحقيق اسعاد عبد الهادي قنديل إفاق القاهرة 2016, ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السهروردي،مرع سبق ذكره ص

تبقى الصوفية لها الفضل في توظيف القيم الجمالية في العموم والتوظيف المباشر للموسيقى في طقوسهم، موسيقى صوتية أو آلاتية تعتبر نسقا رئيسيا في السماع الصوفي.

ويتجلى النسق الموسيقي في طقس الياقوتة في العناصر الآتية الذكر.

### 1-3 الخصائص الموسيقية في طقس السماع

#### أ-النغم الموسيقى بالصوت

يعتمد طقس الياقوتة كليا على صوت المسمعين المشاركين في أدائه، بدون استخدام لآية آلة موسيقية.

واستخدام صوت المستمع في كل أذكار الطريقة الشيخية وعلى رأسها طقس الياقوتة يعتبر سمة التي تميز هذه الطريقة مقارنة مع الطرق التي تستخدم الموسيقي الآلاتية في سماعها مثل الطريقة الملوية والعيساوية والوزانية....

ويمكن تقسيم أصوات المسمعين الفاعلين في أداء الطقس إلى ثلاث فئات:

-المسمعين الحافظين لقصيدة الياقوتة

-المسمعين القارئين المستعينين بكتاب الياقوتة

-المسمعين الذين يرتلون الهيللة والتصلية-بعدد محدد- بعد إنشاد الحافظين والقارئين لكل بيتين من القصيدة.

وتكون محصلة الصوت الموسيقي في طقس الياقوتة بانسجام أصوات المسمع الحافظ والقارئ مع المسمع بذكر الهيللة والتصلية الذي يعد بنية أساسية لازمة عند

أداء أبيات قصيدة الياقوتة انسجام كل أصوات المسمعين يشكل عنصرا من عناصر النغمية الموسيقية التي يتميز بها إيقاع طقس الياقوتة.

# ب-الموسيقى الشعرية

إذا كان بعض الصوفية في العهد الأندلسي قد استحسنوا استخدام الموشحات والأزجال في أشعارهم الروحانية متأثرين بالبيئة الفنية لمجتمعهم، مثل بن عربي وششتري وصولا إلى الشيخ مصطفى العلوي صوفي القرن العشرين.

إلا أن منظومة الياقوتة لم تحيد عن القصيدة الكلاسيكية، فهي من الشعر الموزون والمقفى الذي تتكون أبياته من شطرين (الصدر والعجز).

وبالتالي الموسيقية الشعرية في شعر الياقوتة تنتمي إلى الموسيقى الشعرية للشعر العمودي المقفى والموزون بهوية صوفية تتجلى هذه الموسيقى في ما يلي:

أ-الصور البيانية من جناس وتشبيه وخاصة الاستعارة التي إنبنى عليها الشعر الصوفي للياقوتة واهتمام الشعر الصوفي بصفة عامة بالصور البيانية «كونها تحتوي على بعد تأثيري ينطلق من تلك الموسيقية التي يحدثها ذلك التناغم والانسجام بين الأصوات....» حيث تظهر الموسيقى الشعرية للصور البيانية عند أداء القصيدة حينها تنسجم نغمة الصورة البيانية مع نغمة الصوت المؤدي للقصيدة.ومن بين الصور البيانية التي وظفها الناظم في قصيدته:

ملاحظة: الطقوس التي تستخدم الآلات الموسيقية في مجتمع البحث هي أفرقة الديوانة الخاصة بالرجال تتغنى بالرسول والأولياء في الاحتفالات الدينية والاجتماعية والرسمية وفي ركب سيدي الشيخ مستخدمة البندير (الدف) والغايطة.

ب-القول: طقس غنائي شفهي نسائي بامتياز يتغنى بالأولياء الصالحين، وكذلك بالإحداث الاجتماعية والسياسية .....

النابعة من المجتمع في الاحتفالات الاجتماعية وعند قبب الأولياء تستخدم النساء لأداء هذا الطقس البندير

<sup>1</sup> أحمد عبيدلي، الخطاب الشعر الصوفي المغربي في القرنين السادس والسابع الهجريين، دراسة موضوعاتية فنية ماجستير في الأدب المغربي القديم، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة الحاج لخضر باتنة 2004-2005 ص127.

-الجناس <sup>1</sup> من خلال تكرار الكلمات أو الألفاظ لمالها من وقع على القارئ والسامع فالموسيقى الشعرية تولد بفعل تكرار ألفاظ مؤتلفة في الفظ ومختلفة في المعنى.

-الاستعارة <sup>2</sup>أخذت في قصيدة الياقوتة حيزا واسعا مثل باقي الأشعار الصوفية كون الاستعارة من الصور البيانية التي تأسس عليها الأدب الصوفي فكانت الوسيلة التي استطاع بها الصوفي أن يعبر عن تجربته الروحية وأن يبدع معجما<sup>3</sup> رمزيا أنتج أدبا مميزا أحدث ثورة في الأدب العربي فكان الرمز (عبر الاستعارة) بمثابة ميلاد هوية أدبية جديدة، ومن جهة أخرى توظيف الرموز في الشعر الصوفي له وظيفة موسيقية تبليغية لما يحدثه من أثر على القارئ والسامع بسبب زخرفة الألفاظ الرمزية ولإيهام والإبهام الذي تحمله الرموز الصوفية فالرمز في ظاهره غامض لكن في باطنه هو أداة تفاعل ووصل يوصل بين صاحب الرمز ومتلقي الرمز من خلال محاولة المتلقى لفهم الرمز أو بطرح تساؤل.

## ج-الإيقاع في قافية الياقوتة:

ما يميز الشعر عن النثر هو الإيقاع الذي يتشكل من الوزن والقافية وعلى أساسه يتم هندسة وبناء النص الشعري حيث هناك علاقة تلازمية بين الإيقاع واللغة.

القافية عبارة وحدة صوتية منتظمة طرديا في نهاية الأبيات، تساهم في ضبط وتزان الإيقاع وتساعد الوزن على إحداث الانسجام الصوتي النغمي في القصيدة<sup>4</sup>,

ويعتبر الروي المنطلق لكل تصنيف للقافية لذلك يركز الشعراء على الروي بهدف ضبط الإيقاع وضبط بناء القصيدة ككل.

<sup>.....</sup> في الجناس في الياقوتة في الأبيات: 136،124،114،47،11 .....  $^{1}$ 

<sup>2</sup> نماذج من الاستعارة في الأبيات: 56،17،13،11....

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مثل المعجم الخمري، معجم العزل، المعجم الصوفي.

<sup>4</sup> احمد عبيدلي،مرجع سبق ذكره ص136.

قصيدة الياقوتة تائية الروي،واختيار الناظم لحرف التاء كروي لمنظومته قد يكون اختيار قائم على معيار موسيقي ف "ت" في علم الموسيقى «فإنما يستعمل عادة مقرونا بالحركة التي تدل على اصغر الأزمنة في أدوار الايقاعات اللحنية مشتقة من لفظة تن $^1$ 

التاء في قصيدة الياقوتة بحركة الكسرة حركة لها معنى موسيقى.

# د-الإيقاع في وزن القصيدة:

إذا كان إيقاع القصيدة حسب وزنها العروضي فقصيدة الياقوتة وزنت على البحر الطويل، وبذلك سيكون إيقاعها بالإيقاع الطويل.

واختيار ناظم الياقوتة لهذا الإيقاع لم يكن اعتباطيا فهو الإيقاع الذي طغى على الشعر العربي الكلاسيكي وصوفى للاعتبارات التالية:

الإيقاع الطويل يرمز إلى الشموخ والفخامة لذلك كان يلجأ اليه الشعراء عند عزمهم لنظم قصيدة عصماء وهذا ما يفسر اختيار ناظم الياقوتة لهذا الإيقاع، فالياقوتة هي نموذج للقصائد العصماء باعتبارها القصيدة الموزونة والمقفاة الوحيدة لناظمها الصوفي تحمل مبادئ وقواعد طريقته الشيخية وتمثل مرجعيتها الأساسية، لذلك فشموخ وفخامة هذه القصيدة تتطلب هذا الشكل من الإيقاعات أي الإيقاع الطويل.

استخدام هذا الإيقاع هو أحد الأشكال الإيقاعية تستوفي الكثير من الشروط الموسيقية<sup>3</sup> وهذا ما يفسر اكتفاء أداة القصيدة الياقوتة بالصوت بدون الاستعانة ببعض الآلات الموسيقية المعروفة في مجتمع الناظم،أو حتى في المغالاة في أصوات المؤديين هذا ما سنشرحه في العنوان التالي.

 $<sup>^{1}</sup>$  غطاس عبد المالك خشبة، مرجع سبق ذكره ص $^{2}$ 

تن: لفظ موسيقي قديم «دالا على حركات دور الإيقاع مفردا في ذاته» تستخدم لمن كان صوته حادا أو لينا، المحدثون يستعملون "د م-تك" بدل تن. نفس المرجع ص64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد عبيدلي،مرجع سبق ذكره،ص133.

<sup>3</sup> نفس المرجع والصفحة.

## 2-3 بناء الموسيقى الصوتية في الاداء الجماعي

يقصد به الموسيقى الصوتية الناتجة عن الأداء الجماعي لطقس الياقوتة، والذي يتكون من أربع بنيات هي:

- -مقدمة قرآنية
- -الهيللة والتصلية محددة تكوينا وعددا
- -أبيات القصيدة المقسمة أدائيا إلى بيتين تفصل بين كل بيتين نفس الهيللة والتصلية.
  - -الهيللة والتصلية بعدد أكبر تختم بالدعاء
- -المقدمة القرآنية: تعتبر تلاوة القرآن لازمة أساسية قبل كل سماع وفي كل طقوس الطرق الصوفية السور والآيات القرآنية التي تلي جماعيا على طريقة ورش قبل أداء أبيات القصيدة هي:

-سورة يس

-سورة الإخلاص (ثلاث مرات)

-سورة الفلق

-سورة الناس

هذه السور القرآنية تعتبر لازمة رئيسية في طقس الياقوتة، كما تتلى آيات من سورة البقرة بعد السور الأربعة السابقة وهي:

- -الآيات الخمسة الأولى
  - -آية الكرسي
- -الآيات الثلاثة الأخيرة من هذه السورة (284، 286،285).

كل طريقة صوفية تحدد سورا وآيات بعينها ترتل في طقوسها، مثل السور والآيات القرآنية التي تقدم قراءة أبيات قصيدة الياقوتة.

هذا الاختيار والتحديد له رمزيته ووظيفته، فمن جهة هو يجسد هوية كل طريقة مقارنة مع طريقة صوفية أخرى "كما أن القرآن نسقا رئيسيا ترتكز عليه منظومة كل الطرق الصوفية.

ومن جهة أخرى هو يفعل الانطلاقة الموسيقية الجمالية (على طريقة ورش)\*\* ويكرس الاتصال الروحى الجماعي لطقس السماع على العموم.

البداية بترتيل القرآن هو العتبة الأولى في بناء المناخ الروحاني والإيقاعي للسماع، وهو تمهيدا للإيقاع الموسيقي الذي سينطلق منه أداء ذكر وقصيدة كل سماع صوفى.

-الهيللة والتصلية: تظهر الموسيقية الصوتية في الأداء الجماعي للياقوتة-بعد ترتيل السور والآيات القرآنية بذكر:

-لا إله إلا الله ثلاث مرات

-محمد رسول الله مرة واحدة

هي لازمة أساسية في طقس السماع الياقوتة حيث يتم إنشاد هذه اللازمة "الذّكرية" بتكوينها المحدد(ثلاث هيللة وتصلية واحدة) بين كل بيتين من القصيدة،وبدايتها تكون قبل أداء البيتين الأوليين من الياقوتة على الشكل التالي:

-لا إله إلا الله لا إله إلا الله

لا إله إلا الله محمد رسول الله

<sup>\*</sup> في بعض سماع الطريقة العلوية البداية تكون من سورة النور ،حسب الأقراص المضغوطة للسماع العلوي.

<sup>\*\*</sup> بالنسبة لطقس الياقوتة.

1-بدأت بحمد الله قصدا لنجح ما

أروم من استفتاح نظم القصيدة

وأهدي صلاة ثم أزكى تحية

على المجتبي الهادي شفيع البريئة

لا إله إلا الله لا إله إلا الله

لا إله إلا الله محمد رسول الله

ثم يتوالى الأداء بنفس التقسيم والطريقة، وصولا إلى آخر بيتين (177-178) من القصيدة، وينتهى الأداء بنفس الهيللة والتصلية.

أداء هذه اللازمة "الذكرية" يتأسس عليها إيقاع سماع الياقوتة مع اختلاف له علاقة بالخاصية الشعرية لأبيات القصيدة.

### 3-3 التحليل الموسيقي للأداء الجماعي لسماع الياقوتة

بالتحليل الموسيقي للكندي لأداء اللازمة الذّكرية (الهيللة والتصلية) نستشف ما يلي:

-أنها تدخل ضمن التسلسل اللحني المتتالي

-تأليفها معتدل

-إيقاعها معتدل

والنتيجة حسب نسبية هذا التحليل أن هناك تناسق بين اللحن والتأليف والإيقاع.

حيث لاحظنا أن الأداء الجماعي للازمة الذّكرية وللأبيات يتسم بالاتزان والاعتدال، ولو أنه في بعض حلقات طقس الياقوتة الأسبوعي يتصف بالتسريع من أول لازمة ذكرية إلى البيت 154 من الياقوتة ،تسريع معياره زمني لطول القصيدة.

ومن البيت 155 إلى آخر بيت من هذا النظم يؤدي بنفس الإيقاع والتأليف واللحن لكن بشكل ثقيل نوعا ما، هذا الثقل يعبر عن الاعتدال الموسيقي الذي إنبنت عليه القصيدة بلاز مبتها الذكرية.

- موسيقية أداء أبيات الياقوتة هي الأساس الذي تشكلت منه المعايير الموسيقية لللازمة الذكرية (الهيللة والتصلية) والقصيدة بكاملها لاعتبارين:

أن موسيقية كل قصيدة شعرية بداية من بيتها الأول مرتبطة بطبيعة عروضها، لارتباط النص الشعري بإيقاعيته الموسيقية.

-تعتبر اللازمة الذكرية في طقس الياقوتة بنية تابعة مكملة للقصيدة أثناء تأديتها جماعيا.

الأداء الجماعي لأبيات القصيدة واللازمة الذكرية متناسقين موسيقيا مع اختلاف متعلق بعروض وبعدد معجم (الكلمات) كل مقطع من أبيات القصيدة وطريقة تأديتها الجماعية.

أما الأداء الموسيقي لأبيات القصيدة في طقس الياقوتة على الشكل التالي:

ملاحظة: تمثل قراءة القائم على الزاوية الشيخية بالسخونة(سعيدة) سيدي حمو الطيب نموذج قراءة الياقوتة المتسمة بالتأليف والإيقاع المعتدل. أنظر موقع الطريقة الشيخية يحتوي على هذا الشريط المسموع للياقوتة www.chekhiya.fr





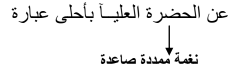
#### مع وقف متوسط

بالتحليل الموسيقي\* لطريقة أداء القصيدة، يمكن القول أن أغلب أبيات القصيدة وزنت موسيقيتها المعتدلة إيقاعا وتأليفا على ثلاث وقف متوسط مصحوب بنغمة ممدة في جلها صاعدة بالفتحة، أو بالضمة أو بالكسرة بلحن متتالي.

وفي أبيات أخرى لاحظنا أن الوقف الموسيقي المتوسط يتكرر مرتين فقط كما هو الحال في البيت 48:



مع وقف متوسط



#### مع وقف متوسط

يكون هذا الشكل عندما ينقص عدد معجم المقطع الأول من البيت بدون أن يخل من النظام الموسيقي لأداء القصيدة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> البيت 44 من قصيدة الياقوتة.

<sup>\*</sup> هذا التحليل الموسيقي هو محاولة نسبية قامت بها الباحثة.

ما نستنتجه أن سماع طقس الياقوتة هو سماع معتدل في تأليفه وإيقاعه الموسيقي.

واختيار الشيخ الصوفي ناظم القصيدة لهذا النمط الموسيقي كان مقصودا وليس اعتباطيا، فالإيقاع المعتدل القائم على التأليف المعتدل عند الكندي من حيث تأثيره على السامع «هو محرك الجلالة والكرم والمدح الجميل المستجاد»1.

وبتحليل وقع هذا المحرك للإيقاع المعتدل على في الأداء الجماعي الموسيقي الذي يعتمد عليه طقس الياقوتة من خلال ما يحركه هذا الإيقاع من جلالة وكرم ومدح جميل على مسمع وسامع الياقوتة، تحليله على النحو التالي:

محرك الجلالة: يظهر في أثر هذا الإيقاع المعتدل في تفعيل الاتصال الإلهي أي الاتصال القائم بين الصوفي والمريد مع الحق والذي يعتبر هدف تجربة كل صوفي سلك طريق التصوف، وبالتالي هذا النمط الموسيقي يشتغل على تفعيل التوصيل" المباشر" بين الفاعل في طقس السماع وسامعه وبين الله، بدون الاستعانة بآليات الإيقاع السريع أو الثقيل والتوابع الموسيقية. والجلالة في معانيها الرامزة إلى التسامي الروحي الإلهي تعوض ما سبق ذكره (الآليات والتوابع).

-محرك الكرم: يتجلى في أثر هذا الإيقاع المعتدل على العلاقة التي تربط الشيخ بمريديه ومحبيه، حيث تنسج رابطة إيقاعية تمتن الاتصال بين الشيخ والمريد والمسمعين الفاعلين في طقس السماع.

وكرم هذا الإيقاع المعتدل يظهر كذلك في توطيد الاتصال الجماعي بين الفاعلين المسمعين في طقس السماع وسامعيهم.

- محرك المدح الجميل: يرمز إلى الجمالية الموسيقية لطقس سماع الياقوتة وجديته من جانبين:

359

الكندي، مرجع سبق ذكره.  $^{1}$ 

- رمزية لها علاقة بدلالة قصيدة الياقوتة من حيث مكانة ناظمها ومكانتها في الطريقة.

- ورمزية لها علاقة بخصوصية الإيقاع الموسيقي الجميل في اعتداله الذي (الاعتدال) يبرهن على شرعية وسنية طقس السماع في الطريقة الصوفية الشيخية مقارنة مع نماذج أخرى من موسيقى السماع الصوفي،إذن نستطيع ان نقول من خلال هذا المحرك أن طقس السماع الياقوتة هو مدحا يدخل ضمن المديح الديني الشائع في كل خصوصية (شيخية) وهوية صوفية.

ما نستنتجه من ذلك أن تأثير الإيقاع المعتدل المتمثل في المحرك حسب الكندي يرمز إلى الاتصال الموسيقي الذي وظفه الصوفي ناظم القصيدة في طقس الياقوتة بهدف تحقيق الاتصال الروحي والإلهي وتوظيفه لهذا النمط من الإيقاع الذي لا يتضمن على إيقاع سريع أو ثقيل ولا يستعمل فيه الآلات الموسيقية ولا التصفيف مثل الطرق الأخرى\*، لأن هذا النمط الموسيقي المعتدل لا يتطلب ذلك كونه له تأثير مباشر قد يحقق غاية كل صوفي الهادفة إلى الاتصال الروحي والإلهي، وخصائصه تعوض كل تسريع قوي وتثقيل شديد والملحقات الموسيقية (الآلات والتصفيف).

-سماع بإيقاع بطيء ثقيل بكل درجاته مثل انتشار التصلية على الشكل التالي:

<sup>\*</sup> مثل الطريقة العلوية التي يتسم سماعها بالإيقاع المتنوع فإلى جانب الإيقاع المعتدل هناك:

<sup>-</sup>سماع بإيقاع سريع بكل درجاته مثل إنشاء الهيللة لا إله إلا الله مرات عديدة سريعة سريعة جدا أقصى سرعة لفظ الله عدة مرات إلى أن يسمع فقط حرف الهاء وعلى المرحلة حالة الجذب كما يتسم سماع الطريقة العلوية بالتنوع في النصوص المنشدة في سماعها: قصائد كلاسيكية،موشحات وأزجال،إلى جانب النصوص القرآنية وهيللة وتصلية بذلك نستطيع أن نصف سماع الطريقة مثل طرق أخرى كالمولوية والعيساوية والوزانية،أنه يشكل منظومة كوريغرافية جمالية متكاملة من خلال تنوعها في نصوصها وإيقاعها وأصواتها الجميلة ودلالات حركات وإيماءات مسمعيها....

<sup>-</sup>نماذج الإيقاع مأخوذة من أقراص مضغوطة للسماع الصوفي العلوي في الاحتفال بذكري سيدي عبد السلام بن مشيش 2001.

وطبيعة هذه الموسيقى المعتدلة انعكست على الحركات الجسدية المصاحبة للأداء الجماعي لطقس الياقوتة.

ما يميز هذه الحركات التي تعبر عن الاتصال الجسدي الواصل بين الفاعلين في هذا الطقس أنها تتصف بالاعتدال يظهر بالخصوص في التمايل المعتدل شمالا ويمينا لأجساد ورؤوس المؤديين لطقس الياقوتة وفي النبرات الصوتية المعتدلة مع الإشارة أن حسب عينة مادة طقس الياقوتة التي قمنا بدراستها تظهر أن الطريقة الشيخية في طقس الياقوتة الأسبوعي تركز على الأداء الجماعي للمشاركين أكثر من طبيعة الأصوات، يكون الاهتمام للصاحب للطريقة سيدي الشيخ وموسم سيدي الشيخ في الزاوية الشيخية البوعمامية نموذجا لذلك.

ويرجع هذا التركيز على الأداء الجماعي لطبيعة وزن القصيدة (الطويل) وإلى إيقاع أدائها المعتدل« فهذا الشكل هو أحد الأشكال الإيقاعية الفخمة التي تستوفي في ميقعتها كثيرا من الشروط الموسيقية التي لا يسعها غيرها» وهذا ما يؤكد قصدية ناظم الياقوتة في شكل عروض ووزن قصيدته وإيقاعها.

وبهذا الإيقاع الموسيقي للقصيدة والإيقاع الموسيقي في أدائها (في الطقس الجماعي) وبروح ناظم القصيدة وصاحب الطريقة، تبرز هوية صوت السماع طقس الياقوتة الشيخية.

بساطة موسيقى طقس الياقوتة التي يتسم بها ظاهره مقارنة مع نماذج أخرى من السماع التحليل البنيوي (المكونات) والسيميائي الموسيقي (الإيقاع) يظهر شبكية موسيقى هذا الطقس.

حيث كشف التحليل عن العلاقة العضوية التي تربط موسيقية الأداء الجماعي مع الموسيقية الشعرية لقصيدة الياقوتة هذه الأخيرة ومثل كل القصائد الكلاسيكية كانت الأساس الذي إنبنى عليه كل الإيقاع الموسيقى للطقس.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أحمد عبيدلي،سبق ذكره،ص133.

أي أن طبيعة الموسيقى في طقس الياقوتة المتكونة من الحالة النفسية الموسيقية التي تسيطر على كل شاعر في بداية كتابة القصيدة، والموسيقية الشعرية القصيدة، والموسيقى الصوتية وموسيقى الأداء الجماعي لطقس سماع الياقوتة هي عناصر تشكل نسقا مترابط بعلاقة تنسيقية بين هذه الأجزاء المكونة له،أنتجت هوية موسيقية تخص وتميز أهم طقس في الطريقة الشيخية.

هذا النسق الموسيقي يشكل عنصرا أساسيا في طقس السماع للوظيفة الإتصالية والتبليغية التي تقوم بها الموسيقى التي ترتبط هي الأخرى بطقسية المجال الديني لحاجة الطقس الديني لها ،لان الموسيقى ليست مجرد حامل صوتي إيقاعي لتدين ما،بل هي تشكل جوهر الفعل التعبدي<sup>1</sup> جوهر هذا الفعل يتجلى في الفعل الصوفي القائم على القيم الجمالية إن كان في الكتابة أو الممارسة الصوفية.

فالموسيقى هي جزءا من جماليات التصوف التي لعبت وتلعب دورا كبيرا في الاستمرارية التصوف الطرقي عبر السماع الصوفي (والأذكار) الذي يعتبر طقس الياقوتة جزءا منه والذي يساهم في توطيد المشاعر الجماعية وتوحيد الطاقة الروحية الجماعية باتجاه الشيخ مركز التصوف ومنه إلى الله الحق.

كما يساهم طقس السماع في إعادة إنتاج الثقافة الصوفية (الشيخية) لارتكاز السماع على الموسيقى التي تكرس الاتصال بين الأجيال وفي نفس الوقت تحافظ على ثقافة الجماعة الصوفية،من خلال دورية الطقوس وكنتيجة عامة نستطيع أن نقول أن استمر ارية طقس سماع الياقوتة كانت بنسقه الاتصالي المتعدد الأليات التي تخص كل بنية من طقس سماع الياقوتة (المكان،المقدس،الدورية،الفاعلين،مسمعين،الصوت،النص المقدس،القصيدة،الموسيقى) وقد أضفى المقدس لهذا الطقس الديني الصوفي على الموسيقى بعدا روحانيا جعل منها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bernard Lorat –Jacob, Miriam Rovsing Olsen «musique, anthropologie, la conjonction nécessaire » l'homme N-171 -172 éd ETHESS Paris 2004, p14.

فعلا اتصاليا (موسيقيا) يعمل على تلحيم كل بنية من طقس السماع وحتى تلحيم كل النسق الصوفي المكون لكل طريقة صوفية.

# النائح

# النتائسج

خلصت هذه الدراسة إلى نتائج نعتبر أنها لها دلالة وأهمية على مستوى الموضوع والمقاربة نحددها في النقاط الآتية:

أولا-على مستوى مفهوم الاتصال: الدراسات ( باللغة العربية)المتعلقة بالاتصال الإنساني تفرق بين مفهوم الاتصال ومفهوم التواصل من مبدأين:

المبدأ الأول يحدد مفهوم الاتصال بالظواهر التي يتم فيها الاتصال عبر وسيط تقني.

المبدأ الثاني وبالمقابل يحدد مفهوم التواصل بالظواهر التي يتفاعل فيها الأشخاص وجها لوجه.

إلا أن الصوفية وظفوا مصطلح الاتصال كدلالة عن الاتصال الروحي الذي يجمع أو يصل الصوفي بالله، ومن جهة أخرى استخدموا مصطلحات مرادفة ومكملة لمفهوم الاتصال وهي الوصل والوصال والواصل.

-الوصل هو اتصال بعد فصل.

-الوصال هو سيرورة اتصال الصوفي في معراجه -عبر درجات مقامية ونفحات حالية-الهادف إلى الاتصال بالله.

-أما الواصل هو القائم بالاتصال،الصوفي الإنسان الكامل.هذا يعني أن مفهوم الاتصال هو المفهوم المركزي عند الصوفية مقارنة مع المفاهيم الأخرى, و من جانب اخر لأهميته في تحليل التجربة الذوقية العرفانية فحسب ابن رشد و Sfez بالذوق تكون المعرفة ولا معرفة بدون اتصال.

كما نستنتج من ذلك أن المصطلح الصوفي حسب سيميائيات بيرس pierce هو مصطلح إشاري رمزي:

- مصطلح إشاري لأنه يشير إلى المعنى اللفظي للموضوع، لوجود علاقة تقارب بين المؤشر الذي يتجلى في المعنى الظاهري والموضوع (المصطلح).
- مصطلح رمزي لأنه يدل على معنى كما تفهم دلالته، المعنى الذي يبتدعه أو يفسره القارئ المفسر.

ثانيا على مستوى المصطلح الصوفي: نفسر نتائج أبعاد الاتصال في المصطلح الصوفية على أنها تدل على خصائص الاتصال الصوفي الفاعل وصفناها على انها:

أ- فوق إنسانية تدل على خصائص الاتصال الإنسان الصوفي من منطلق أن مصطلح "فوق إنساني" super humain أو " أرقى من الإنسان «يشير إلى فاعلية ينظر إليها بوصفها إستتنائية أو ترتفع فوق الملكات الإنسانية الاعتيادية». 1

والصوفي يعتبر إنسانا صاحب تجربة اتصالية تصاعدية فريدة،غايتها الوصول إلى الله.وهذا العروج الروحي جعله يتسم بخصائص تميزه, وتتجلى أبعاد الاتصال فوق إنسانية في مصطلح:

- -الاتصال عند الصوفية
  - -التصوف وتفرعاته
    - -الإنسان الكامل

-ومفهوم فوق إنساني أو أرقى من الإنسان نراه مصطلحا مناسبا لتحديد خصائص الاتصال الإنسان الصوفي المسلم لاعتباريين:

<sup>121</sup>ش المرجع ص121.

ملاحظة: لقد تجنبنا استخدام مصطلح: ما بعد إنساني" الذي يشير إلى «الشخص الذي يعمل خارج مقاييس الوجود الإنساني».

لأن هذه الدراسة تنظر إلى الصوفي الإنسان قبل كل شيء،وميزيته التي لا يختلف الدارسين عليها التي يتميز بها في الكتابة أو الممارسة تعد خاصية إنسانية تدرس ضمن إطار الإنسان \*\*\*حتى لا نحول الإنسان الصوفي شخصية إلهية أو ميتافيزيقية.

-من تعريف الإنسان في القرآن الذي يراه البعض أنه يتحدد بثلاث معايير العقل، النفس، الروح. 1

هذا التحديد يميل أو يندرج ضمن المعرفة الإسلامية البرهانية،التي تتقاطع معه المعرفة العرفانية في النفس والروح وتختلف عنه في القلب الذي يأخذ مكان العقل في التجربة الصوفية الوجدانية.

-والاتصال الصوفي هو اتصال روحي يصارع النفس التي تعوق اتصال الإنسان الصوفى مع الله.اي تحقيق الوصل بالاتصال الروحى يكون بفصل النفس.

فالنفس في التصوف تعد المعوق الرئيسي في الاتصال الإلهي.وهذا الصراع يعبر عن الرياضة والمجاهدة القلبية الاستثنائية في التجربة الصوفية الاتصالية والمتمثلة في الأحوال التي يعيشها ويسلكها الصوفي أثناء ارتقائه المقامات الروحية.

ب-إنسانية تدل على خصائص الاتصال الصوفي الإنسان أي خصائص لها علاقة بحواس الإنسان وبعلاقة هذا الإنسان بالفضاء المكاني وتتجلى في المصطلحات الآتية:

- -الحسية السمعية والبصرية وتفرعاتها.
- -الحسية الذوقية: الشرب والسكر وصحو الذوق
  - -الجوارية:القرب والبعد

من المعروف أن أهل التصوف هم أهل الباطن وأهل الإشارة لا العبارة فجاءت كتاباتهم محتفية بالرمزية وبإشارات معقدة الدلالات والدراسات في هذا الإطار لا تعد ولا تحصى.

نعتقد أن النتيجة التي توصلت إليها هذه الدراسة في وصف دلالة الاتصال في المصطلح الصوفى بخصائص الاتصال الإنسان، جاء على أساس ظاهرها:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الكريم غلاب، أزمة المفاهيم وانحراف التفكير ، مركز در اسات الوحدة العربية، بيروت 1998 ص25.

- لأن ظاهر العبارة هو أساس باطن الإشارة من الناحية الشكلية، ظاهر العبارة في الكتابة الصوفية يندرج في رؤية الصوفية للإنسان بصفة عامة، خاصة هذا الإنسان القديم والوسيط والحديث يتصل من خلال قنواته الحسية (السمع، البصر، الشم، اللمس) ويتدخل المكان\* أو الفضاء المكاني في كل إتصالته باعتباره رهان من رهانات الاتصال الإنساني (الاجتماعي النفسي).

-المصطلحات الصوفية ليست بمفاهيم مجردة و « إنما هي منظومة سلوكية يتدرج الصوفي في تجربته من حال إلى حال ومن مقام إلى مقام.....» أ.

لذلك وظف الصوفي عبارات حسية، بسيطة في ظاهرها لتعبر عن الإنسان (في الواقع الحسي)السالك في الطريق الصوفي (الروحي الباطني).

-كما أن المصطلحات الصوفية لا تخضع إلى معايير واحدة أو جامدة لتأويلها «فهي تمتلك دينامية وقدرة على التفلت والتشكل في الأشكال ما يمكنها من ضمان البقاء »2،ولهذه الخاصية الدينامية التأويلية للمصطلح الصوفي،وقع اختيارنا على تلك المصطلحات السابقة الذكر.

جـاعلامية: تتضمنها الكتابة الصوفية خاصة المصادر المتعلقة بالكتابة الشارحة التي تأسست على تفسير القرآن أو التشريع الإسلامي بمنظور الصوفي الصرف الذي (التفسير) تزامن مع بداية القرن السادس الهجري،حين طرأ على الفكر الصوفي «تحولا نوعيا بمعنى أن التحول طرأ على نظام الفكر فتحول التفسير الصوفي تبعا لذلك من تفسير صوفي عملي إلى تفسير نظري فلسفي» والمنفصل عن التفاسير الأخرى. 4

3 مختار الفجاري،حفريات في التأويل الإسلامي دراسة المجال المعرفي الأصولي الأول للتفسير الصوفي،عالم الكتب الحديث أريد-الأردن وجدارا للكتاب العالمي عمان-الأردن،2008 ص17.

<sup>\*</sup> مصطلح الوقت أو الزمن سيجيء الحديث عليه في الفصل المتعلق بطقس السماع.

<sup>1</sup>محمد زايد،أدبية النص الصوفي، ص25.

<sup>2</sup>نفس المرجع ص16.

لقد مر التفسير الصوفي بالمراحل الآتية: الجنينية والنشأة ثم التأصيل المنفصل حددها مختار الفجاري إلى مرحلتين :

لأن هذه الكتابات الصوفية الشارحة (المفسرة) واجهت انتقادات وهجوما حادا من طرف علماء الفقه (علماء البرهان)، من اعتقاد أنه لا توجد علاقة بين القرآن والتصوف « القرآن يدعو إلى الحياة ويهتم بأمر المسلمين في دنياهم، إذ الدنيا في تقدير هم منبوذة عند الصوفية  $^1$  متهمين الصوفية أنهم « لم يستخدموا بذور نظرياتهم مطلقا من القرآن بل جاءوا بالنظريات وحاولوا التلفيق والتوفيق بينها وبين الآيات القرآنية»  $^2$ .

وبالتالي جاءت بعض مصادر الكتابة الصوفية الشارحة للفقه تهدف إلى إقناع الخصوم بشرعية هذا التفسير.

تتجلى الأبعاد الإعلامية للاتصال في المصطلح الصوفي من خلال عناوين مصادر الكتابة الصوفية الشارحة للفقه، وتتحدد هذه الأبعاد الإعلامية في:

-أن هذه المصادر المكتوبة هي وسيلة إعلامية مثل أية وسيلة إعلامية أخرى، تسعى إلى نشر أفكارها واتجاهاتها بهدف التفاهم والإقناع والتأثير وكسب التأييد. فهي تدخل في إطار أو مجال الإعلام النشاط الهادف المقصود والمخطط له،وعناوينه تتضمن هذه الأهداف المقصودة.

- بعض عناوين مصادر الكتابة الصوفية الشارحة (المفسرة للفقه) تحمل دلالات إعلامية بأهداف إقناعية، عناوين لها مكانة صوفية لحرص الصوفية على صياغة عناوين ناطقة لمضامين كتابتهم، مكانة مرتبطة بالمكانة البنائية التي تحتلها العناوين في النصوص حسب التحليل السيميولوجي المعاصر،الذي يعتبر عتبات

<sup>-</sup>مرحلة مشتركة: اشتركت الخطابات التفسيرية الإسلامية في مجموعة من المبادئ بحكم تداخلها البنيوي.

<sup>-</sup> مرحلة منفصلة: استقل فيها الفكر الصوفي نهائيا وأسس \*\*\*\*\*خالصا مع السهروردي وبن عربي في خطاب فلسفي مكتمل:

نفس المرجع ص 17-18.

 $<sup>^{1}</sup>$ محمد زايد، أدبية النص الصوفي، ص15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مختار الفجاري، حفريات في التأويل الإسلامي، ص16.

<sup>\*</sup> المصادر الصوفية المكتوبة هي وسيلة إعلامية تقليدية نخبوية موجهة إلى النخبة الدينية والنخب الأخرى.

النصوص وعلى رأسها عتبة العنوان،أنها تحمل دلالات النص في حد ذاته بالإضافة إلى دلالتها التبليغية والاتصالية...

وهذا ما اكتشفناه عند تصفحنا لعينة من عناوين المخطوطات <sup>1</sup>الصوفية، لاحظنا أن العناوين المتعلقة بالكتابة الصوفية الشارحة تحمل أو تتضمن على كلمة "الرسالة" بالدرجة الأولى وكلمة "العلم"بالدرجة الثانية. من ظاهر هاتين الكلمتين أي الرسالة والعلم تظهر الدلالة الإعلامية والاتصالية، لذلك وقع اختيارنا على دراسة عنوان الرسالة القشرية (للقشري) وعنوان إحياء علوم الدين (الغزالي).

د-وظيفية: تتجلى في إضفاء هوية (الهوية الصوفية) على الصوفي والجماعة الصوفية والتصوف كنظام معرفي.

مفهوم الهوية مفهوم واسعا وغير ثابت، خاصة وأنه مفهوم ظل لمدة طويلة مهمشا في حقل العلوم الإنسانية، دخوله المكثف كان مع بداية التسعينات<sup>2</sup>.

مفهوم الهوية الذي توصل إليه تحليل هذه الدراسة ينطلق من مفهوم الهوية المرتبط بثلاث مجالات :الهوية الشخصية والهوية الجماعية والهوية الاجتماعية «للهوية علاقة بالتطابق مع الذات عند شخص ما أو جماعة اجتماعية ما في جميع الأزمنة وجميع الأحوال فهي تتعلق بكون شخص ما أو كون جماعة ما قادرا أو قادرة على الاستمرار في أن تكون ذاتها،وليس شخصا أو شيئا آخر». 3

بينت الدراسة أن مفهوم الهوية هو مؤشر صريح للبعد الوظيفي للاتصال في المصطلح الصوفي ومرتبط بالمجال الذي يفضله علماء الأنثربولوجيا وهو هوية الجماعية،ومن مبدئي الوحدة والاستمرارية اللذين ترتكز عليهما إشكالية الهوية «يرتكز سؤال الهوية على تأكيد مبادئ الوحدة في مقابل التعدد والكثرة والاستمرار

3 طوني بنيت، لور انس غروسبيرغ، ميغان موريس، مفاتيح اصطلاحية جديدة، ص700.

<sup>1</sup> فهرس مخطوطات التصوف،مراجعة وتقديم أحمد شوقي بنبين،ج1 و 2،منشورات الخزانة الحسنية القصر الملكي الرباط،والوراقة الوطنية،الداوديات ،مراكش 2010.

<sup>2</sup> جان فرنسوا دورتيه، معجم العلوم الإنسانية، ص1108.

في مقابل التغير والتحول...في حالة الهوية الجمعية،نستطيع القول أيضا إن مبادئ الوحدة والاستمرارية قد وضعت في الصدارة....»1.

# ثالثا على مستوى الشعر الصوفي:

ابعاد الاتصال من خلال التحليل الدلالي البنائي والوظيفي للاتصال في منظومة الياقوتة المعبرة عن تجربة الصوفي سيدي الشيخ صاحب الطريقة الصوفية الشيخية تتمثل في الأبعاد التالية:

أ-البنية المعجمية: رصد التحليل الكلمات المتعلقة بالاتصال، وبخصائص الاتصال الإنسان الصوفي بالإضافة إلى كلمات اللااتصال التي تتضمنها القصيدة، هي كالأتى:

- كلمات العملية الاتصالية الرسالة، الوسيلة، الخبر....
  - الكلمات الحسية،الجوارية،العلائقية، و الصوفية

بينت الدراسة أن الكلمات الدالة على الاتصال كانت أكثر عددا من الكلمات الدالة على اللاإتصال (منع و الترك) يفسر سياق الاتصال الفاعل الصوفي في قصيدته أنه ينحو إلى الاتصال لا للانفصال.

ب- دراسة الاتصال في بنيوية القصيدة"النظام التركيب والهيكلة والشكل"<sup>2</sup> والعلاقة التي تربط هذا البناء المتعدد العناصر اظهرت نسق الاتصال الذي إنبنت عليه أغراض القصيدة الصوفية.

جـ مستويات الاتصال الفاعل الصوفي داخل قصيدته تظهر في نشاط وحركية العلاقة القائمة بين الفاعل الصوفي والله، والصوفية والمتلقي السالك في الطريق والمتلقي المنتقد ،إلى جانب الأساليب والرسائل والوسائل التي يستخدمها الفاعل الصوفي في هذه الديناميكية الاتصالية.

\_

<sup>1</sup>نفس المرجع ص701.

<sup>2</sup> نعمان بوقرة،المصطلحات الأساسية في اللسانيات النص وتحليل الخطاب دراسة معجمية جدارا للكتاب العالمي،عمان-الأردن،2009،ص94.

د-الوظيفة الاتصالية للشعر الصوفي، تجلت في الوظيفة المرجعية، مرجعية قائمة على التجربة الصوفية في التصوف بشكل عام والتصوف الطرقي بشكل خاص وفي الوظيفة التعبيرية أين عبر الصوفي في قصيدته على مواقف تمثل مجموعة من الرسائل، وفي الوظيفة التأثيرية استخدم الصوفي معاني وأساليب هدفها التأثير على المتلقى، بالإضافة المصطلحات والشعرية التي تتميز بها القصيدة الصوفية.

بصفة عامة استنتجنا أن قصيدة الياقوتة تتكون من:

-المرسل الصوفي الفاعل،المتلقي ( الأتباع،المريد،عامة الناس،المنتقد...)، وسائل الاتصال،أنماط الاتصال ودور الفاعل الصوفي داخل قصيدته،الرسائل التي تتضمنها والأساليب المستخدمة بهدف التأثير هذا من جهة،ومن جهة أخرى منظومة الياقوتة هي بحد ذاتها رسالة ممتدة عبر الزمان والمكان مثل كل نظم شعري خاصة إذا تعلق الأمر بأشعار شيوخ الطرق الصوفية هي حامية وحاملة الطريقة ومؤسسها الحاضر الغائب « الإنسان هو دائما في وسط نصوصه،ينسج رابطة بصفة عامة ودائمة مع الآخرين ومع نفسه تسميها الآثربولوجيا الشعرية باللحمة النصية. أهذا يفسر إستراتيجية الصوفي في الاعتماد على الكتابة الشعرية والمصطلح.

والحياة المستمرة للصوفي في قصيدته (مثل الياقوتة) القصيدة الطريقة تؤكد على أن الإنسان موجود إلا في النصوص والفرد ما هو إلا ما يقول.

بينت وظائف النص الشعري على الإستراتيجية التعبيرية التي يوظفها الشاعر الفاعل الصوفي بهدف التأثير على مختلف أنماط المتلقي، هي إستراتيجية تدل على حضور ووجود الإنسان الصوفي.

#### رابعا على مستوى مؤسسة الزاوية

الاتصال داخل الزاوية يندرج ضمن العمليات الاتصالية التي تجري داخل المؤسسة والتي بها تنتظم المؤسسة تنظيميا وممارساتيا، حسب الاتجاه أو بطريقة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daniel Dubuisson, Anthropologie poétique prolégomènes à une anthropologie du texte, homme N°11-112 juillet-Décembre paris 1989 ;p223-224.

رسمية أو غير رسمية، تستخدم فيها وسائل اتصال قد تكون تقليدية (اتصال لفظى،وغير لفظى،رسائل...) أو حديثة (تكنولوجية مثل ما هي عليه اليوم من تواصل اجتماعي وأنترنوت...).

أ-الاتصال حسب الاتجاه: في الزاوية والذي يشير إلى الهيكل التنظيمي الذي يسير في ثلاث اتجاهات بين أعضاء المؤسسة يتكون من ثلاث اتجاهات:

الاتصال النازل: يعنى اتجاه الاتصال بيدأ من هرم المؤسسة إلى قاعدتها أي من الرئيس إلى المرؤوس وفي الزاوية يتجه الاتصال من الشيخ إلى المقدم ، من الشيخ إلى المريدين أو من المقدم إلى المريدين هذا الاتصال يكون على شكل أوامر أو توجيهات تمتن العلاقة أو الاتصال التراتبي داخل مؤسسة الزاوية.

الاتصال الصاعد: هو عملية عكسية للاتصال النازل ومكمل لها(من المرؤوس إلى الرئيس)، يكون هذا الشكل من الاتصال من المريد إلى الشيخ و من المقدم إلى الشيخ وتكون عملية التصاعد في الزاوية على شكل اقتراحات وخاصة استشارات ونصائح يتجه بها المريد إلى شيخه ليساعده على تثبيت سيره في طريقته الروحية وتدل على تفاعل المريدين مع شيخهم،فهو يختلف من ناحية المضمون عن الاتصال صاعد في المؤسسات الحديثة الرسمية. <sup>1</sup>

-الاتصال الأفقى: يكون بين الأفراد أو الأعضاء الذين هم على نفس المستوى في التنظيم الهيكلي للمؤسسة، الاتصال الذي يشارك فيه الأعضاء الذين ينتمون إلى نفس الرتبة من سلم المؤسسة، وهو يتمم نسق الاتصال حسب الاتجاه داخل المؤسسة

داخل الزاوية يمثله اتصال المريدين فيما بينهم، هي الفئة التي تشكل الشريحة الأكبر في التنظيم الهيكلي لمؤسسة الزاوية، لذلك اتخذته هذه الدراسة كمثال على

 $<sup>^{1}</sup>$  في المؤسسات الرسمية يتمثل الاتصال الصاعد في التقارير والشكاوي.

الاتصال الأفقي \* يتمظهر في آداب وسلوك المريدين المنبثقة من طريقة شيخهم وكيفية التعامل مع بعضهم البعض.

ب-الاتصال حسب الرسمية: يحدد السلطات وتراتبيات وتقييم العمل ويضبط العلاقات بين الأعضاء حسب الهيكل التنظيمي للمؤسسة، هذا الاتصال ينقسم إلى:

-الاتصال الرسمي: الذي يتم بطريقة رسمية لأنه اتصال منبثق من القوانين المنظمة للمؤسسة والتي تضفي على المؤسسة السمة الرسمية، هذا الاتصال يحدد العلاقة بين مختلف أعضاء المؤسسة حسب توزعهم في الهيكل التنظيمي (الرسمي)لها.

وأظهرت هذه الدراسة أن الاتصال الرسمي يتحدد في مؤسسة الزاوية ويقصد به:

أولا- اتصال العهد الروحي:

-اتصال العهد الإلهي عهد السالك في الطريق مع الله.

-اتصال العهد الصوفي (الشيخ) عهد المريد والمقدم مع شيخهم يظهر في الرابطة الروحية التي تربطهم،وفي الانتساب وأخيرا في الانجذاب,في التحالفات الاجتماعية والسياسية وأخيرا في الأسطورة التي تربط الناس ارتباطا وثيقا مع الشيخ ومؤسسة الزاوية.

ثانيا-السند: كل طريقة صوفية لها سندها القائم على سلسلة الشيوخ التي شرب من منابعها الصوفي وأسس عليها طريقته فالسند يؤكد على شرعية المؤسسة الطرقية الزاوية فهو معيارها العلمي والعرفاني.

-الاتصال غير الرسمي: هو الذي يتم خارج العلاقات الرسمية التي يحددها التنظيم الهيكلي للمؤسسة يظهر في العلاقات الشخصية التي تنمو بفعل تفاعل

<sup>\*</sup> أما الاتصال بين المقاديم يكون في المناسبات الكبرى على مستوى الزاوية وعادة ما يكون اجتماعهم مع الشيخ أو نائبه في بعض الحالات ( مثال الزاوية الشيخية البوعمامية).

الأعضاء داخل التنظيم الرسمي 1 وفي الزاوية يمثله العلاقات العفوية التي تربط الأعضاء داخل اتصال العهد الصوفي متجليا في الانجذاب.

المقاربة النسقية في تحليل الاتصال في مؤسسة الزاوية أظهرت أن الزاوية مؤسسة:

-علائقية: تعلم أعضائها الدور الذي يجب أن يضطلع المريد بعد انتسابه في سلك السالكين في الطريق الصوفي الذي يحتل القاعدة الواسعة في التنظيم الهيكلي للزاوية والمقدم الذي يلعب الدور الوسيط بين الشيخ والمريد.

دور تحركه حالة وجدانية إنجذابية منبثقة من الاتصال الروحي الذي يتمتع به شيخ الزاوية

-منظمة : تضبط فعل الفاعلين من المقاديم والمريدين بقواعد روحية رمزية قواعد الفاعل الصوفي الشيخ المحددة في طريقته ومن غاية التجربته الذوقية الهادفة إلى الاتصال بالله، تتمثل هذه القواعد الروحية الرمزية في العهد الإلهي ( المريد/الله) والعهد الصوفى (المريد/الشيخ).

-ثقافية: تقدم الزاوية توجيهات وضوابط رمزية خاصة بثقافة جماعة التصوف تكسب المريد وتعجنه بثقافة الزاوية مؤسسة التصوف الطرقي.

كما حاولت هذه الدراسة أن تقدم نموذجا من منظور بنيوية كلود ليفي ستروس للبنية غير واعية يقترح النسقا الصوري الذي تنتظم فيه مؤسسة الزاوية حسب الرسمية (العهد الروحي، السند الصوفي،الأسطورة) وحسب اتجاه الاتصال، تنتظم يؤكد العنصر البشري وعلى السلوك الرمزي والروحي تساهم في تنسيق وتجانس أعمال أعضاء تنظيم الزاوية المؤسس على مركزية الشيخ.

رابعا على مستوى طقس السماع: الطقس الديني هو من طقوس التفاعل التي تؤدي حسب دوركايم إلى إثراء وتفعيل المشاعر الجماعية وإلى إدماج

أ غياث بوثلجة، مبادئ التسيير البشري، دار الغرب، وهران  $^{1}$ 

الفرد في الجماعة، كذلك طقس السماع له هذه الوظيفة الإدماجية والتفاعلية متمثلة في هذه الدراسة بالوظيفة الاتصالية لطقس السماع الياقوتة، يؤديها كل عنصر من العناصر المكونة لهذا الطقس المتكون من:

-النغمية هي الإيقاع الموسيقي بالصوت (المسمع)\*\* أو بالآلات الموسيقية وسماع الياقوتة تغميته بصوت المسمعين بدون استخدام لأية آلة موسيقية.

-الشعر فأغلب طقوس السماع الصوفي يتغنون بالأشعار الصوفية وشعر الياقوتة في هذه الدراسة مثال على ذلك، الشعر الذي يضفي على السماع جمالية شعرية إيقاعية أخرى قائمة على إيقاع الوزن والقافية.

-النص المقدس هو ما يرتل أو ما يتغنى به المسمع في طقس الياقوتة من بسملة وهيللة (لاإله إلا الله)وتصلية ( الصلاة على الرسول) وأسماء الإعلام والسادات الصوفية وكتاباتهم.

- ولوجود علاقة تداخلية بين الطقوس الدينية والمقدس, هذه الدراسة بينت أن مكان و زمان ممارسة الطقس ( السماع) لهما سمة المقدس.

- مكان طقس السماع الياقوتة في زوايا الصوفي شيخ الطريقة (سيدي الشيخ) وناظم القصيدة،وكل مكان له علاقة بشيخ الطريقة،أما الزمان فهو وقت وفترة ممارسة طقس السماع الذي يتسم بالدورية بمعنى أنه يتكرر في توقيت معين محدد من طرف شيخ كل طريقة ومن هنا تظهر رمزية توقيت ممارسة طقس السماع.

- الأداء الجماعي في طقس السماع الياقوتة المتكون من الفاعلين المسمعين، الزي والألوان، طريقة ممارسة الفاعلين للطقس.

<sup>\*\*</sup> الذي يمارس أو يؤيد طقس السماع هناك من يسميه بالسامع وهناك من يطلق عليه إسم المسمع.

- نستنتج من ذلك أن التصوف كان له الفضل في إدخال القيم الجمالية في الإسلام، والمتمثلة في الموسيقى المستعملة أو الموظفة في الممارسات الصوفية الهادفة إلى تحقيق المحبة الإلهية الممارسة في السماع وحلقات الذكر والخضرة...

هذه الموسيقى في شكلها النظمي ( الشعر) أو النغمي ( بالآلات أو الصوت الإنساني)،أضافت للسماع قيمة جمالية وقوة تأثيرية،لوقع الموسيقي المباشر والفعال على النفس الإنسانية.فالموسيقى هي من العوامل الجامعة التي تخترق الحدود المجتمعية المختلفة،وتعد من أهم وسائل الاتصال (الناقلة لرسائل التثاقف) ووسائل الإعلام ( انتشار الإسلام الطرقي والتصوف).

وإذا كانت الموسيقى الشعرية والنغمية من الخصائص البنائية للسماع ووظائفه الاتصالية، فان الكلام الشفهي ( المنشد) هو عنصر آخر من نسق طقس السماع الذي يتمتع بدوره البنيوي والوظيفي المكمل للنسق الاتصالي للسماع، فالكلام الشفهي إذا قيل جيدا وفي وقت مناسب هو فعلا اجتماعيا حسب Houis وفي حالة السماع هو فعلا اجتماعيا ومقدسا وبذلك يكون كلام السماع فعلا يحمل عدة أفعالا روحية ( الله/ الرسول/الشيخ) وفعلا اجتماعيا ( جماعة التصوف الطرقي) ومجتمعيا ( رتباط المسمعين بمحيطهم العام).

فعل يحمل وظيفة الاتصال الروحي والاجتماعي ووظيفة إعلامية للشيخ وطريقته وفعل (شفهي) يحفظ الذاكرة خاصة بطريقته الرسمية التي تعمل على تسهيل الذاكرة وعلى جلب الانتباه.

نسق الاتصال في طقس السماع هو اتصال موسيقي, سمعي بفعل الذاكرة الجماعية، هو اتصال مشهدي يجمع بين الأنساق الغير بصرية السالفة الذكر والأنساق البصرية: المشاركون، طريقة الأداء، اللباس، المكان.

هذا النسق يدخل الاتصال الروحي المنبثق من الشيخ مركز الاتصال الروحي صاحب التجربة الذوقية.

#### النتائج العامة

-آلت نتيجة تحليل الاتصال الصوفي في الكتابة الصوفية والممارسة الصوفية،أنه اتصال تعددت أشكاله وأنماطه:الساني،تنظيمي،مشهدي بكل تفرعاته التي خلصت إليها التحليل.

ومن خلال نتائج هذه الدراسة بينت أولا: أن دراسة الاتصال في التصوف الإسلامي ينطلق من دراسة الصوفي:

- لأن الصوفي يعرف من خلال طريقة اتصاله بالله من تجربته الذوقية الفردية الهادفة إلى الاتصال بالله.

- لأن الاتصال حسب ابن رشد (عالم البرهان) موضوع اختص به الصوفية. وكل الموضوعات التي تطرق إليها جموع الصوفية كانت أهدافها واحدة تلخصت في غاية واحدة هي الاتصال بالله.

ثانيا-الاتصال الصوفي هو اتصال روحي ، فهو حالة يعيشها الصوفي،حالة وجدانية تمس حركة الروح وخفقات القلب،فهي شكلا من أشكال الوجدان وليست شكلا من أعمال العقل.

هذه الحالة قابلة للمقاربة بالأنثربولوجيا الروحية الحقل الذي يخص كل ما تعلق بالروح والمبادئ السامية والإلهية في الإنسان، وخاصة في مساره الروحي في البحث عن الله.

والاتصال الصوفي هو مظهر من مظاهر الاتصال الروحي في الإسلام والذي ينقسم إلى اتصال أعلى يترجم في لحظة وصال الصوفي بالله ثم لحظة الاتحاد والفناء.

واتصال أسفل يكون مع أهل التصوف ومحيطه العالم كما أظهره تحليل الكتابة والممارسة الصوفية.

ثالثا-الاتصال الصوفي رمزي لأنه روحي ولان منهجه ذوقي ووجداني لا يدركه العقل فجاءت لغته رمزية محفوفة بالإشارات والرموز الهادفة هي الأخرى للمعرفة والاتصال.

إذا كان الإنسان الكائن الوحيد على ممارسة السلوك الرمزي، نستطيع أن نقول أن الإنسان الصوفي نموذجا للإنسان الرمزي.

وبصفة عامة نصف طبيعة الاتصال الصوفي بأنه فعلا روحيا ورمزيا ومقدسا لأنه يشير إلى قيمة مقدسة هو الله أو لوساطته الصوفي الإنسان الكامل.

رابعا-نتائج تحليل تظهر مركزية الصوفي الفاعل في الكتابة والممارسة تتجلى في ما يلي:

-الإنسان الكامل الوسيط بين الحق ( الله) والعبد (المريد)،المتميز بخصائص اتصالية " إنسانية" و" ما فوق إنسانية" تدل على المركزية التي تأسس عليها التصوف والفكر الصوفي

-يتمتع الصوفى بإستراتيجية لغوية صوفية صرفة تمثل إستراتيجية سلطة الصوفي عبر خطابه المكتوب أو المنطوق ( الكتابة والممارسة).

-الصوفى أو الشيخ هو مركز الاتصال الروحى الرمزي « الشيوخ أهل وصال والناس أهل استبدال » كما يقول القشيري،الواصل بعد الاتصال الاتصال الإلهي ثم الاتصال الروحي مع أهل التصوف ومحيطهم المجتمعي على السواء.

-الطابع الروحي والرمزي للاتصال الصوفي، أعطى للصوفي سلطة روحية ورمزية، سلطة لا مرئية لأنه الواصل صاحب التجربة الذوقية أي أن سلطة الصوفى نابعة من تجربته الوجدانية بالتحليل الاتصالي من الاتصال الإلهي ومن جهة أخرى التجربة الصوفية أنتجت منظومة رمزية (كتابة وممارسة) جسدت سلطة الصوفى كونها أدوات تواصل وبنيات تمارس سلطة. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ببير بوردو،الرمز والسلطة،تر:عبد السلام بن العالي ط3،دار توقبال للنشر الدار البيضاء،2007 ص49.

-خامسا: نستطيع أن نشبه الكتابة الصوفية " بجماعة اللغة"، وممارسة الكلام في طقوس الصوفية " بجماعة الكلام: مفهوم Hymes الذي يقصد به المجتمع أو الجماعة التي تتميز بمعايير لسانية مشتركة تخصيها مقارنة مع جماعة أخرى,وظيفة ممارسة الكلام هي اعادة إحياء الثقافة الصوفية عبر الطقوس الشفهية ونقلها بين الأجيال.

سادسا-إذا كانت الفكرة عند بعض الفلاسفة هي أساس النشاط العملي، والهابيتوس Habitus الفاعلين هو منتج للممارسات القابلة لإعادة إنتاج البناء تقترح هذه الدراسة أن يكون الحال في التجربة الصوفية هو أساس الممارسة الصوفية التي تتجسد فيها الثقافة الصوفية الروحية، والممارسات الصوفية الجماعية كانت ومازالت وسائل إعلام واتصال للتصوف الطرقي.

#### المقاربات

تعتقد هذه الدراسة أن التصوف الإسلامي عبارة عن منظومة متسقة ومتناسقة العناصر من الناحية البنيوية والوظيفية.ودراسة طبيعة الاتصال الصوفي بدون رجوع إلى مكوناتها - تتفق بعض الدراسات على أنها تتكون من : المصطلح،الكتابة والممارسة - ستواجه صعوبات في فهم أبعاد هذا الموضوع،لذلك اعتمدت الدراسة على بعض عناصر المكونة للتصوف أو ما أنتجته التجربة الصوفية الذوقية للصوفي: أمثلة من الكتابة ( عينة مصطلحات و عناوين الكتابة الشارحة, ومثالا للشعر الصوفي)وأمثلة من الممارسة الصوفية ( الزاوية وطقس السماع).

-دراسة هذه العناصر الهادفة إلى كشف عن طبيعة الاتصال الصوفي بمقاربة أنثر بولوجية (هي محاولة بحد ذاتها) تطلبت مقاربات من حقول علمية أخرى فرضها الموضوع:

مقاربات سيميائية على أمثلة الكتابة الصوفية (المصطلح و الشعر), مقاربات نسقية للممارسة الصوفية (تحليل الاتصال داخل المؤسسة )و مقاربات أنثر وبولوجية

للكتابة الصوفية والممارسة الصوفية (في المؤسسة و الطقس الصوفي), مقاربات تداخلت في ما بينها للوصول الى أهداف الدراسة:

المتمثلة في فهم طبيعة الاتصال الصوفي أنثربولوجيا وكانت النتيجة أنه ( الاتصال الصوفي) هو اتصال روحي رمزي ونظريا اتصال نسقي شبكي مركزه الصوفي صاحب التجربة الذوقية, نسقي لأن التصوف أو عناصر ما أنتجته تجربة الصوفي الوجدانية تتكون من عناصر متسقة ومتناسقة بنائيا ووظيفيا وفي نفس الوقت كل عنصر من عناصر نسق الاتصال الصوفي هي أنساق فرعية متشابكة فيما بينها وكلها تنطلق من مركز النسق العام مركز الاتصال الإنسان الصوفي.

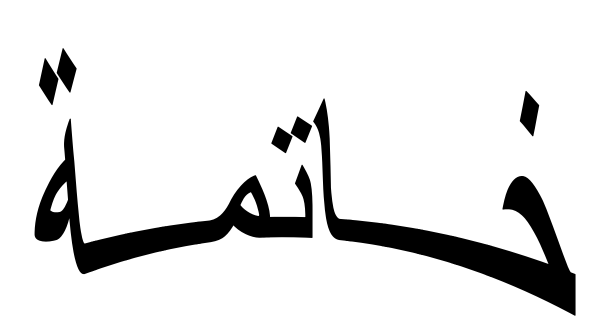
-إبستيمولوجيا فهم طبيعة الاتصال الصوفي أنثربولوجيا يتطلب حسب هذه الدراسة عدة فروع أنثربولوجية: الأنثربولوجية الاجتماعية الثقافية،الدينية،الروحية،اللسانية،الشعرية،الموسيقية،الرمزية،وإثنوغرافيا الاتصال،بالإضافة إلى نظريات سيميائية وأخرى نسقية.

هذا يعني أن التأسيس لأنثربولوجيا الاتصال الصوفي يبني من عدة مباحث أنثربولوجية التي هي بدورها تتقاطع مع حقوق معرفية أخرى (السيميولوجيا،الدين،اللسانيات،الموسيقى،الثقافة...).

-وهذا يعبر على قدرة أو سمة أنثربولوجيا الاتصال الصوفي على الإدماج والوصل بين إشكاليات منبثقة من عدة نظريات.

-انطلقت هذه الدراسة بإشكالية تقترح نظرة أو بعدا اتصاليا للعالم الصوفي ( الكتابة والممارسة ) في إطار أنثربولوجيا الاتصال البعدية كما يراها Winkin باستخدام الاتصال كإطار تحليلي للعالم الاجتماعي ( وليس كموضوع).

لتنتهي إلى " اقتراح" معالم أنثربولوجيا الاتصال موضوعاتية في هذه الدراسة موضوعها الاتصال الصوفي.



#### خاتمة

من هذه المحاولة الهادفة إلى فهم طبيعة الاتصال الصوفي من خلال بعض العناصر المكونة لمنظومة التصوف عناصر مكونة لبنائها ومساهمة في بقائها لأبعادها ووظيفتها الاتصالية.

أول ما نستنتجه من تحليل أبعاد الاتصال في المصطلحات الصوفية أن انتقاء الصوفي لها كان متناسقا مع معناها اللغوي فكل المصطلحات "الإنسانية"\*\* في ظاهر ها المرمز التي قمنا بتحليل أبعادها الاتصالية،وجدنا أن الصوفي أسسها وأبدعها من معاني بنيتها المعجمية في اللغة العربية هذه المعاني أعطت لهذه المصطلحات أبعادها الاتصالية: الإنسان الكامل الوسيط الذي يعبر عن أن الإنسان لا يستطيع أن لا يتصل هو مبدأ الأنثربولوجيا الاتصال،والسمع والبصيرة من أهم وسائل الاتصال...

هذا يعني أن المصطلح الصوفي الحافل بالرموز والأسرار معناه الباطني (دلالته) هو معنى ظاهري، منه نستشف إبداعية الصوفي للغته المبنية من كلمات غامضة واضحة في نفس الوقت، جعلتها تكون لغة فريدة بما تتأسس عليه بنائها من وحدات ذات معنى تشكلها الكلمات كما يقول أندريه مارتيني (Andret Martinet).

بذلك يكون الصوفي قد حافظ على الهوية العربية للغة التي لا يمكن شرحها أو تأويلها الا من ذاتها العربية، وأسس كذلك لهويته الصوفية بالمصطلح الصوفي كعنصر أساسي في الجسم الصوفي (التصوف) وهو بمثابة إشهار لغوي للتصوف يعرف عن المصطلحات الصوفية المحتفية بالإشارات والإمارات المتميزة عن غيرها من المصطلحات ونفس الشيء بالنسبة للعتبات التي تفنّن الصوفية في صياغة عناوين مصادر هم المعرّفة للتصوف.

<sup>\*</sup> الإنسانية :كلمات يتكلمها ويوظفها كل إنسان في سياقات مختلفة،كذلك هي مصطلحات مرتبطة بالإنسان وليست بمصطلحات ماور السانية

<sup>(</sup>ما فوق اللغة) المتعلقة بالمصطلحات الصوفية الفلسفية.

وبصفة عامة نقول أن المصطلح الصوفي هو إنتاج معرفي أسس لعلم العرفان وللثقافة الصوفية. هذه الأخيرة التي تتكون من أساس آخر نعده أنه بمثابة عمود التصوف الإسلامي وهو الشعر الصوفي الذي تأسس منه المصطلح الصوفي.

إن اللغة الصوفية في مجملها لغة شعرية «وشعرية هذه اللغة تتمثل في أن كل شيء فيها يبدوا رمزا» ومن جهة أخرى تفسر هذه الشعرية من الشعر الصوفي فهو الوسيلة والرسالة لكل تجربة خاضها الصوفية في اتصالهم الإلهي والروحي لدرجة نستطيع أن نقول بالشعر نتجت التجربة الصوفية الفردية ثم التصوف كظاهرة دينية جماعية، فالأدب منتج اجتماعي كما يقول سارتر، بالرغم من أنه نتاج فردي ،فما ينتجه ليس لذاته وإنما للأخرين.

وتوظيف الصوفية للشعر كذلك لأنه جزء من ثقافة المجتمع العربي الذي اشتهر به العرب من قبل الإسلام، فكان الشعر بمثابة المؤسسة الثقافية والإعلامية للمجتمع العربي، ويعتبر الإنجاز الأدبي الذي قدمه العرب في مجال الأدب الإنساني.

مما سبق نفسر لماذا هذه الاستعانة والتوظيف للشعر عند الصوفية وبالتالي لماذا اعتمد ناظم قصيدة الياقوتة الصوفي سيدي الشيخ على هذا النظم الشعري بضبط لتمثل الطريقة التي أسسها ( الشيخية) فكانت الياقوتة هي الطريقة بحد ذاتها باعتبارها أهم ما تركه الصوفي سيدي الشيخ.

تحليلنا لبناء هذه القصيدة وجدناه أنه مبني على تسلسل مترابط البنيات، فتحرك كل بنية من البناء خلقت اتصالا من منظور البنيوية التكوينية (جورج لوكاش) هذا الاتصال خلق نسقا وظيفيا حقق الوظيفة هذا النص الشعرى الصوفى.

كانت القصيدة رسالة شاملة متعددة الرسائليات: التعريف بالصوفي، التعريف بالطريقة ونشر الطريقة كما أن الياقوتة من خلال البنية المعجمية التي تحتوي عليها وجدنا أن غالبيتها تتكون من كلمات أو مصطلحات ذات أبعاد اتصالية بالإضافة إلى تعدد أنماط الاتصال ووسائله للفاعل الصوفي (الناظم) داخل قصيدته.

<sup>1</sup> أدونيس ، الصوفية والسوريالية ، دار الساقي ، ط4 ، بيروت ، 201 ، ص23.

هذه الخصائص جعلت قصيدة الياقوتة ممتدة في الزمان المكان كونها الإرث والذاكرة الفريدة التي خلفها الصوفي سيدي الشيخ مما زادت في رمزيتها وفي فعاليتها الاتصالية حين سماعها أو قراءتها لذلك وصفنا قصيدة الياقوتة بعد تحليلها بأنها المنظومة الشيخية فهي : الصوفي الشيخ وهي الطريقة الشيخية بعينها.

الطريقة بمعناها العام التي استلزمت مؤسسته لتأطيرها جماعيا (أهل التصوف) ومجتمعيا، ولتحافظ على كينونتها وبقائها.

هي مؤسسة الزاوية مؤسسة التصوف الطرقي تتوفر على مقومات المؤسسة النابعة من ثقافة المجتمع/مؤسسة لا تدخل في جدلية المؤسس والمؤسس التي تعاني منها المؤسسات "الحديثة" في المجتمع الذي تنتمي اليه الزوايا هذا ما توصلنا اليه من التحليل الأنثر بولوجيا لمؤسسة الزاوية.

استنتجنا منه أيضا أن مأسسة التصوف الطرقي في الزوايا لم يكن اعتباطيا، فمميزات التنظيم الهيكلي ( الشيخ والمقدم والمريد) وخصائص الاتصال الرسمي واللارسمي المتمثل في العهد والسند، وما يتضمنه من اتصال أفقي وهابط وصاعد من أسباب فعالية الاتصال بأنماطه الروحية والإنسانية داخل الزاوية ومن أسباب إستمراريتها وأبرز استنتاج هو مصطلحي اتصال العهد واتصال السند هما مفتاحي تحليل الاتصال الرسمي واللارسمي داخل مؤسسة الزاوية، لأنهما من المصطلحات النابعة من هوية هذه المؤسسة ومن الفكر الصوفي وممارسته.

كما أن تأسيس الزاوية كان السبب في انتشار التصوف الطرقي واندماجه كجسم ديني متناغم مع الأنساق الدينية الأخرى في المجتمع.

هذا الانتشار والاندماج ساهمت فيه الطقوس الصوفية بقسط كبير لما يلعبه الطقس في تجسيد وتفعيل كل ما هو ديني ودور طقس السماع الصوفي نموذجا لذلك.

طقس سماع الياقوتة الذي قمنا بتحليله استنتجنا منه أنه في ظاهره بسيط وفي باطنه هو طقس متشابك العناصر كل عنصر منه يؤدي وظيفة اتصالية ساهمت في بقاء واستمرارية الطريقة الشيخية والتصوف الطرقى بصفة عامة.

المكونات البنائية ذات الوظيفة الاتصالية في الطقس المدروس: صوت ( المستمعون) المسمّعون بدون استخدام الآلات الموسيقية التقليدية منها أو الحديثة،قصيدة الياقوتة الشعر العمودي المقفى الموزون من البحور ( البحر الطويل) التي كان يفضلها شعراء العرب قبل الإسلام ( كشعر المعلقات) لمميزات إيقاعها الذي يرمز الى العظمة والثقافة, هذه القصيدة أيضا تتخللها أذكار من الهيللة والتصلية أثناء تأديتها في الطقس مما أعطاه الطابع المقدس، القصيدة تائية الروى الذي يعد من الحروف الموسيقية الكلاسيكية ،كما يتكون هذا الطقس من مكان له رمزيته مكان شيخي حيث يمارس طقس سماع الياقوتة في الأمكنة لها علاقة بسيدي السيخ وطريقته،وزمان كذلك شيخي يتميز بالدورية والتكرارية كما تحددها الطريقة الشيخية،وأداءه جماعي رجالي خاصة الفاعلين فيه من الطريقة الشيخية أو من محبي الطريقة الشيخية،تستخدم فيه أدوات تقليدية :سبحة،ألبسة،أفرشة أرضية،وأخيرا إيقاع الطريقة الشيخية الطريقة المناع هو معتدل وحركات مسمعية متزنة هذا الاعتدال والاتزان ناتج من شعرية القصيدة وتقليدية الطريقة.

كل العناصر التي ذكرت سالفا كانت لها وظيفة اتصالية ترابطها شكل نسقا للاتصال خاص بطقس السماع الصوفى هو الاتصال الموسيقى.

أضافت هذه الموسيقية للسماع قيمة جمالية وقوة تأثيرية لوقع الموسيقي المباشر والفعال على النفس الإنسانية، لذلك وظف الصوفية الطابع الموسيقي في ممارستهم الصوفية بهدف تحقيق :المحبة الإلهية تحقق الاتصال الإلهي، والمحبة الجماعية تحقق الاتصال الروحي (القلبي) بين أعضاء الطريقة الصوفية يؤدي الى تفعيل الاتصال المؤسسي داخل الزاوية وأخيرا المحبة المجتمعية باستقطاب المحبين تحقق الاتصال الاجتماعي.

بصفة عامة المقاربة بأنثربولوجيا الاتصال على بعض عناصر المكونة للكتابة الصوفية والممارسة الصوفية أظهرت أن طابع الاتصال الصوفي هو اتصال روحي سيميائي الرمز ( فك شفرات الكتابة الصوفية) وأنثربولوجي الرمزية ( فهم وظيفة الممارسة الصوفية) و أن التصوف منظومة اتصالية بكاملها ابتدع ووظف الصوفي عناصر ذات أبعاد اتصالية ووظائف اتصالية من وسائل ورسائل وأنماط ساهمت في بناء الثقافة الصوفية وفي بقائها وإستمراريتها عبر التصوف الطرقي المتجذر في المجتمعات الإسلامية.

وفي الأخير نتساءل على التغيرات التي طرأت على عناصر الممارسة الصوفية و على دور التكنولوجيات الجديدة اليوم الحاملة للثقافة الصوفية في المحافظة والتأثير في ظل بروز مواقع إلكترونية كثيرة تمثل الطرق الصوفية وتدافع على التصوف؟

«... لا أدعي إطلاقا بأنني مخول للاستنتاج بان البشرية تفكر وفق تلك الطريقة أيضا, لكني على يقين بان الطريقة التي يفكر ويكتب بها كل باحث أو كاتب تفتح رؤية جديدة صوب البشرية » كلود ليفي ستروس

# بنية أقسام الياقوتة حسب بعض دارسيها

#### ميلاد عيسي:

مقدمة

-دعوة لإتباع طريقته الصوفية

-تأسفه على الذين يمتنعون عن الطريق الصوفي ونهايتهم

-تبرير طريقته والإجابة على منتقديه

-تراتبية الأولياء

-سلسلة مشايخ الطريقة

-خاتمة

# أحمد بن عثمان حاكمي:

موضوع العقيدة التي تنبني عليها مختلف العلوم الشرعية (القضاء والقدر)

-التجربة الشخصية

-تفضيل عن مرتبة الوصول التي بلغها الشيخ ومختلف العلوم

-أصول مجموعة من العلوم ومواضيع أخرى كالدعوة والأخلاق

-أسلوب وكيفية التعامل مع الطريقة الشيخية

-مجموع الأحوال والمقامات والأخلاق التي تقوم عليها الطريقة

-سلم مراتب الصوفية

-سلسلة المشايخ

-النهاية عن اللزوم والاعتراف بفضل الله.

# طواهرية عبد الله:

الافتتاح

-تجربة الناظم السلوكية

-الرد على المنتقدين

-أصول وأدوات الطريق

-الإسناد الصوفي

-النصىح

-الخاتمة

# بودواية بلحيا:

-الافتتاحية

-التجربة الصوفية في العالم الروحي

-نداء إلى إتباع الطريقة الصوفية

-الترغيب والترهيب

-التعريف بنسب الشيخ والرد على أعدائه

-الرتب والمناصب الصوفية

-سلسلة المشايخ والأساتذة

-خاتمة

# بوبكر بن المازوزي آل سيد

-الاقتتاحية

التجربة الصوفية في العالم الروحي

-مريدي الطريقة الصوفية

-الترغيب والترهيب

-التعريف بنسب الشيخ والرد على أعدائه

-مراحل طريق الصوفيين سلسلة المشايخ والأساتذة الخاتمة

# الياقوتــة

### نظم الشيخ

#### سيدي عبد القادر بن محمـــد

الياقوتة للعارف بالله العلامة الولي الصالح والقطب الواضح الشيخ الكامل سيدي عبد القادر ابن محمد بن سليمان بن أبي سماحة البكري الصدقي ولد رحمه الله عام 940هـ وأخذ عن العلامة المربي الولي الشريف سيدي محمد بن عبد الرحمن دفين السهلي. واشتهر رحمه الله بكثرة العبادة، وكان كريما مجاهدا وتوفي رحمه الله شهيدا سنة 1025 هجرية.

بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وآله

1-بدأت بحمد الله قصدا لنجح ما

أروم من استفتاح نظم القصيدة

2-وأهدي صلاة ثم أزكى تحية

على المجتبى الهادي شفيع البريئة

3-صلاة وتسليما كثيرا مجددا

إحاطة علم الله في كل لحظة

4-وبعد ففضل الله يؤتيه من يشاء

بمحض تفضل ومن ورحمة

5-ومهما إجتبى عبدا سعيدا لقربه

تخيره وذاك ليس لعلة

6-ويمنع من يشاء جل بعدله

ويحرم فيض الفضل من غير قلة

7-ولما رأيت القوم جدوا في سيرهم

إلى المقعد الأسنى بصدق العزيمة

8-جرت للتأسي نفسي ثم علقت

بأذيال أرباب النفوس الأبية

9-وحامت على حماهم ثم خيمت

بقربهم فزاحمتهم لشركة

10-ولما تفاوضنا المشورة بيننا

برمنا عقودا بالعهود الوثيقة

11-تبايعنا بيع البت ليس كبيع من

يرى البخس ثم ينتنى بالإقالة

12-صرنا وصاروا حلف صدق وودنا

وداد النهى ذوي الصدور السليمة

13-وبعد تعاطينا الموائد نبتغى

فنون العلوم يا لها من عطية

14-فلما أديرت الأباريق بيننا

من الشوق تتلوها كؤوس المحبة

15- ونحن نشاوى نلتقي شرب خمرها

بكلتا اليدين في الأواني المعدة

16- وحين انتهى بنا الشراب على الذي

قضاه لنا الرحمن وفق المشيئة

17- سكرنا وهمنا بالشراب فبينما

أنا بين حالى غيبة وإفاقة

18-دعيت هلم فاستمتعت نداءه

فلبيته إذن بحسن الإجابة

19- وأدناني منه إذ فهمت مراده

وغاب مرادي كله في الإرادة

20-وأشهدني عوالم الخلق كلها

وخيرنى فاخترته دون مرية

21-فلما رأى رضائي ليس بدونه

كساني رداء قربه والخلافة

22-فنيت فلم يغن الفنا عن بقائنا

وليس البقاء حاجبا عن فناية

23-ولا الفرق أيضا حاجب لاجتماعنا

ولا الجمع لي عن ذاك جاء بعكسه

24-فغبت عن الأكوان طرا بأسرها

وشاهدت ربنا بعين البصيرة

25-ومنذ عرفت الحق غبت عن السوي

ولم تطب النفوس إلا برؤية

26-ومهما نظرت كائنا ما بعيد ما

عرفته لم أعره منى بلمحة

27-رقيت فما الذي يفوق مقامنا

سوى السلف الأخيار أهل الولاية

28-ا صحب خير الخلق فازوا برتبة

تقاعس عنها الغير من غير مرية

29-وعانيت مالو عاين الغير جزأه

لذاب وطاش ماله من قريحة

30-وحملت نفسى مالو معشاره على

عنان الجبال الراسيات لدكت

31-ولولا فشو السر كفر بعينه

لبحت به ولكن أولى التصمت

32-ولكنني أغضى حياء واقتفى

سبيل ذوي النهى في صوت السريرة

33-سلكت طريقا لم يطأها خلافنا

ولم يسلكنها غيرنا من خليفة

34- سوى سلف لنا قفونا آثار هم

وهم قدوة من الشيوخ الأجلة

35-ولو شئت قول كن لكان الذي أنا أقول

ويجري الأمر وفق الإرادة

36-ولكن جلباب الحيا وتأدبي

-مع الله يحجبان تلك المقالة

37-وردت بحور الحب فازداد صحوها

فغبت فزاد الغيب صفوا لحضرة

38-فلما عرفت وصفى وامتاز وصفه

وأجلسنى بباب صدق العبودة

39-بدلت له نفسي بجد وقال لي

رويدك خذ مقام عز ورفعة

40-ففاض على جوده متوافرا

ومن وولاني لواء الولاية

41-وما من مقام شئت فيه إقامة

إلا وهواتف الندا بالحقيقة

42-تنادى هلم فاخلع النعل وأدخلن

لك الحكم أو بك المكارم حفت

43-حويت لكم وكم مراتب حزتها

ولا أنست بدون غيره همة

44-فكم آية رأيتها في ارتقائنا

ولم تغنني عن دونه كل آية

45-حفظت علوما لم تسعها سماؤها

ولم يبلغ انتهائها أهل الإشارة

46-فعمت وخصت في الأنام منارها

وفي حضرة كماله مستمرة

47-سرى سريانا سرنا في السرائر

ولم يدركن بالإفهام المعدة

48-فليس سوانا بعدنا بمعبر

عن الحضرة العليا بأحلى عبارة

49-بعزته أقسمت ثم جلاله

لما طاب وقت القوم إلا ببيعة

50-فأي وصول كان من غير بابنا

وأي دخول منه دون إشارة

51-ومن يستغث بنا اضطرارا لغوثنا

يغاث ولو بقعر بحر وظلمة

52-ومستنشد بأسمى لكشف ملمة

سأدركه ولو ببعد المسافة

53-فيا أهل عصرنا أجيبوا دعائنا

فغننا ندعوا للهدى عن بصيرة

54-أحذركم بما النبي قد أتى به

وأخبركم بما أتى من بشارة

55-ولست بمدعى الرسالة غيرما

تحصل لى من إرث علم وحكمة

56-فيا عجبا لعاطش بإزائه

بحور وماؤها شراب المودة

57-فدونك فاشرب وارتو من بحورنا

ففيها شفا من الأهواء المضلة

58-وأي طبيب للقلوب من العمى

أطب من الذكر القوي الإشارة

59-وأي معد للذنوب ومحوها

أشد من اسم ذي الصفات الجليلة

60-وما الحج والجهاد من غير فرضنا

بأفضل من ذكر الأسماء العظيمة

61-بل الذكر أقوى ثم أولى لاسيما

إذا استشعر القلب النعوت الحميدة

62-بذا صداع المختار أعني نبينا

وصح بنقل في الآثار الصحيحة

63-وأي سلوك كامل دون صحبة

وأي اهتداء شامل دون منحة

64-وأي طريق راشد غير رشدنا

وأي اهتمام الوقت من غير همة

65-فصدق فإن الصدق أرفع رتبة

لمن يبتغي وصولا فاحفظ مقالي

66- لقد شهد المولى بأني نصيحكم

وإنى على نصح جدير بخيرة

67-فوا أسفا لتارك حبل عهدنا

عمي وصم وارتد بالقطيعة

68-ويا خيبة المشغول عنا بلهوه

وأضحى بعيدنا سريع الندامة

69-ويا حسرة الذين دانوا ببعدنا

إلى أن تجرعوا كؤوس المنية

70-سيسقطوا في أيدي الخوالف بعدنا

لما فرطوا في أخذهم للطريقة

71-وما أقبح التسويف عن قرب بابنا

وما أحسن التشمير قبل الإماتة

72-فأنى لباطل يظل مثبطا

حليف الكرى غرا بطئ الإفاقة

73-ينال مقام القوم أو يدرك المنى

ويفهم عنهم وهو صاحب سكرة

74-أم كيف رضاء الله يدركه

الذي يساخط ربه

75-ويرأم كيف لمغتاب الورى ذي نميمة

يموت شهيدا أو على خير ملة

76- أم كيف لمسرف الطعام وشربه

يذوق مذاقا أو يفوز بشمة

77-كذا من عرف بالفسوق ونحوها

يجازي بفعله القبيح ولعنة

78-فلم يمتثل أمرا ولم يجتنب نهيا

ولم يذكر المولى خبيث السريرة

79-حريص على دنياه لاه مكثر

مناع للخير معتد ذو عتلة

80-فكيف يكون للعلوم مناسبا

أخو الكسل والتفريط في خر خلة

81-إذا ما امتطى القوم الدجى للتجهد

وحازوا مقام قربه بالمزية

82-بمقعد صدق فازوا والرتب العلى

وأسمى فراديس الجنان الرفيعة

83-فأعلى مقام العارفين بربهم

رضوان الإله ثم زائد نظرة

84-وذلك كله بفضل إلهنا

ينال بمن لا بكد وحيلة

85-وأما أسير ذنبه يوم حشره

فهالك إن لم ينجينه برحمة

86-دعوت إلى باب الكريم عباده

دعاء مأذون لم يزل عن بصيرة

87-وقد جاء " ولتكن" بمحكم ذكره

إلى " المفلحون" أين أهل الإجابة

88-فكن مقتد بنا وثق بكلامنا

وجد بسيرنا تفز بالمودة

89-فإننى عبد القادر بن محمد

سليل أبي الربيع نجل السماحة

90-و لا فخر غير أنى عبد للقادر

وأحمد تاج الرسل أقوى وسيلة

91-فبالإتباع نلنا مرتبة العلى

فبالله ماحدنا عن شرع وسنة

92-ومنذ عقلنا سدد الله سعينا

وما زلنا مقتفين نهج الشريعة

93-ولا تسمعن قول عاد معاند

حسود لفضل الله بادي التعنت

94-ومن ينسبن إلينا غير مقولنا

تصبه بحول الله أكبر علة

95-وموت على خلاف دين محمد

ويبتله المولى بفقر وقلة

96-وبطش وشدة انتقام وذلة

ويردعه ردعا سريع الإجابة

97-بلعن الإله باء من رام نسبنا

عنادا إلى فعل نكير وبدعة

98-كذاك الذي يرمى كريم جنابنا

وينسب قدرنا لأقبح سيرة

99-فكيف وباسم الحق نهج طريقنا

يعود إلى ضلال أهل الدناءة

100-بدايتها للغافلين بتوبة

وأشراطها محصورة بالتثبت

101-ونصح لدين الله ثم رسوله

وخاصته والمؤمنين بجملة

102-وتطييب لقمة وتعظيم حرمة

وشكر لنعمة ورفع لهمة

103-قواعدها شوق وعين يقينها

محبة جد السير دأبا لحضرة

104-وكف الأذى وحمله وتصبر

ولا تهمل الرضى بأدهى المصيبة

105-وز هد وتسليم وعفو وعفة

وتفويض أمر والشهود بمنة

106-وجد قوي واجتهاد موافق

وصوم وسهر ثم صمت وعزلة

107-وحزن ودمع ساكب ثم لوعة

وشغف القلوب الوالهين بزفرة

108-نهايتها شم وذوق شرابها

به ری خمر ثم سکر بغیبة

109-فأمطارها فكر وذكر وعبرة

ومحو ذواتهم للذات العظيمة

110-ومن بعد غيم جاء صحو سمائها

بإشراق شمس بالمعارف حفت

111-فجذب له عزم انتهى دون حاجب

إلى حضرة القدوس زج بسرعة

112-وحال لها حوى الأصول بأسرها

طريقة أسلاف بيضاء نقية

113-فهذي فصولها وشرط كمالها

منوط بعلم ثم حله وحكمة

114-لها الجمع جمع الجمع جمع إتحادها

أصول لها شهود في كل لمحة

115-فأولها ولى ثم نقيبها

نجيب كذا الإبدال فاقوا برتبة

116-عمادهم الأخيار أوتادهم حبوا

بخاصية المولى هم أهل الخصاصة

117-وغوث استغاث ثم جرس علومها

وقطب له أعلى مقام الولاية

118-فشيخ الشيوخ ذاك شيخ زماننا

إليه انتهت فنون هذي الطريقة

119-فمن شيخنا عن شيخه عن شيوخه

تسلسلت الأشياخ أهل العناية

120-كذا نسية الأبرار مع صفوة الملا

لها شرف ينمي لعز ورفعة

121-فمن قدوة على إلى نخبة سمى

ومن صفوة رقى الأسماء الخالصة

122-وتلكم من بحر النبوة أنشئت

ومنه استمدت الفحول الدراية

123-عليك بهم في كل شان تشاؤه

توسل بهم تنل سريع الإجابة

124-فخذهم بنظم واحدا بعد واحد

عليهم من الإله أزكى تحية

125-فأولهم في الذكر شمس وجودنا

وقطب نهى علومنا اللدنية

126-إليه انتهت رئاسة القوم فارتقى

على صهوات المجد من غير مرية

127-أبو عابد الإله يسمى محمدا

إلى عابد الرحمن يعزى في نسبه

128-عليه سلام الله ما ذر شارق

وما حن طير باللغات الحنينة

129-فعنه أخذنا أعنى عن قمر الدجي

ورثنا طريق القوم دون إسترابة

130-فبالراشدي اقتدى وعن زروق اهتدى

عن الحضرمي ثم شيخ القرافة

131-عن ابن عطاء الله بحر علومنا

عن المرتضي المرسي أحمد حلة

132-معارف منه للورى ومواهب

فحاز بها مجد العلى والجلالة

133-إلى الشاذلي السامي أبي الحسن الذي

بحوز الكمال أضحى بحر الحقيقة

134-عن ابن مشيش قطب دائرة العلى

عبيد السلام ذي العلوم الرفيعة

135-عن المدنى المرضى غوث زمانه

أبى يزيد النحرير تاج الأحبة

136-عن الشيخ شيخه مرتد شعبيتهم

أبي أحمد السنى بدر السعادة

137-عن السيد الذي أقر بفضله

أئمة من مضى من أهل الولاية

138-ومع ذاك أن الله أشهر بذكره

كشهرة هذي الشمس من كل بلدة

139-أخي لذبه وأصغ سمعا لاسمه

أبي مدين إمام هذي الطريقة

140-لقد أخذ الأسرار عن قطب غربنا

الإمام أبي يعزى نور البصيرة

141-عن السيد الأسنى الهمام الذي سمى

أبى الحسن ابن حرزهم ذي الإغاثة

142-عن الشيخ فخر الدين ناهيك فخره

أبي بكرهم يحي سراج الأئمة

143-عن الشيخ شيخ الكل سر هداتهم

إمام كفيض البحر من خير قدوة

144- به يستغيث الكل شرقا ومغربا

أبي حامد الغزالي عين العناية

145-عن السيد أبي المعالي لأنه

إمام إليه ينتهى في الفراسة

146-عن الشيخ شمس الدين ذي النصح للورى

أبى طالب المكى نور الولاية

147-عن السيد المرضي في كل سيرة

الإمام الجريري ذي النهي والنهاية

148-عن الشيخ تاج العارفين رئيستهم

أبي القاسم الجنيد روح المجادة

149-عن الشيخ سري السقطى بخل مغلس

عن المعروف الكرخي نجم الدلالة

150-إلى داوود الطائي الذي فاض علمه

عن العجمي حبيبهم ذي الإنابة

151-عن الحسن البصري الذي ضاء نوره

نجوم الدجى ونور كل منيرة

152-إلى سيف ربنا المهند للعدا

وباب المدينة العلوم الجليلة

153-أبي الحسن على صهر نبينا

عليه رضاء الله في كل لمحة

154-إلى تاج من أوفى القيامة جملة

ونوره عين الكون من غير مرية

155-محمد الهادي إلى الناس رحمة

ومعدن أسرار وعنصر نعمة

156-عليه صلاة الله ثم سلامه

بدال دوام الملك في كل لحظة

157-فعن جبريل الأمين عن إسرافيل قد

تلقاها من لوح محفوظ الأمانة

158-عن القلم المأمور بالخط للذي

قد كان وما يكون من كل ذرة

159-وكل بآمر ربنا وقضائه

فسلم وصدقن واحكم بصحة

160-وإياك والتعنيت والحسد الذي

ينافى الكمال عن صميم العقيدة

161-فإن مواهب الكريم تعاظمت

لدينا من غير حول منا وقوة

162-وإن قلت ما الذي أنالك فضله

ففضل الإله لا ينال بحيلة

163-على أني للتقصير والعجز حيثما

حللت ملازما وفي كل حالة

164-ولست بذب نحو ولا عروض لما

يرومه من قريضنا ذو الدراية

165-فعذرا لمن رام انتقاد ظاهرنا

فلم نعد عن أوصافنا البشرية

166-ومن رأى من عيوبنا فليداركها

بحلم وليصلحنها بعد التثبت

167-ولولا الكريم جاد منا بفضله

لما فاه منا ذو العلوم بقوله

168-ولكن ستر من مساوينا جملة

وأظهر ما به النفوس اطمأنت

169-له الحمد أولا وآخرا مثلما

له الشكر على ما أسدى من فضيلة

170-قد انتهى بنا القول نظما في كل ما

نحاول من تحصيل جمع القصيدة

171-وسميتها الياقوت رفعا لقدر ما

تسلسل فيها من شيوخ عديدة

172-معرفة لشانهم وطريقهم

وأسمائهم ذوي الأحوال الشريفة

173-عليهم برضاء رب العرش بملأ ما

أحاط به علما وأزكى تحية

174-و اهدي الصلاة والسلام مسرمدا

على كل رسل الله أهل النبوءة

175-وأضعافها على النبي محمد

إمام الرسل المجتبي بالوسيلة

176-هو النبي المبعوث للخلق كلهم

وحامل اللواء كامل الشفاعة

177-وإله والأصحاب ثم جميع من

قفي نهجه القويم في كل وجهة

178-صلاة تملؤه الكون عدد وزنه

كذا ما فوق الفوق وأسفل ظلمة

بسم الله الرحمـن الرحيم

وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه

الحضــــرة

يا الله خلخل قلبي

في هوى ذكرك لهواك قاتها يا ربي

للمر صاد لقاك

خلقتني للتعريف

عبيدا لك ضعيف ألطف بنا يا لطيف

بالرضى يوم لقائك

وقفتني للحساب

ولا أعرف الجواب يا الله يا وهاب

أجعل مهوانا رضاك

لا تعبدوا يا ذاكرين

غير حضرة العشاق هي وهب الفاكرين

تضوي القلوب بالإشراق

راه وقتها مشهور

بعد فرض مولاك قبل سراج الطلوع

عالج بها هواك

ثم بعد الغروب

كن في ذكرها مرغوب تأتيك من الغيوب

مواهبها تضوي

سندها معقول

عن الحضرمي منقول سندها فحول

عن الحبيب تروي

أهل السلوك ملوك

فرسان في الحضرة يسبغوك بغير لكوك

من شافهم يبرى

بسر حضرتهم يأتوك

والعاشق فيهم يضوي بنور همتهم يسقوك

من جا الهيكلهم يروى

بدايتها بروق

روائح القلب تجلى نهايتها شروق

في علم الغيب تضوي

التسليم لك رضا

والأدب فيها يوالى لعلها لهواك

تصفى بها حوالي

يا الله طلبتك

بأحمد الحبيب بجاهه قصدتك

تغفر لنا يا مجيب

محمدنا الرسول

جا بالحق بشير وبالوعد يقول

وبالوعيد نذير

محمدنا الشفيع

جا بالحق بشير وبالوعد يقول

راه بالوعيد نذير

صلى عليه الإله

بسلام كثير ما احتوى علم الله

بالجلال كثير يسير

هو فضل الإله

من نوره يقدح رحمة لمن سواه

به الجنان يفتح

يا الله وصفك عالى

يا الله فلا يدرك يا الله زين حالي

يا الله فلا يهلك

تعالیت یا تعال

تنزهت بالتقديس واحد في الأزل

لا أنس و لا أنيس

يا الله يا ذا الجلال

والجمال والكمال تحيرت العقول

في كنهنك ولا مثال

یا اللہ أنت ربی

يا الله مالي غيرك يا الله نور قلبي

يا الله برحمتك

وجهت لك قلبي

يشتغل بك يا جواد أسقنا من بطون الغيب

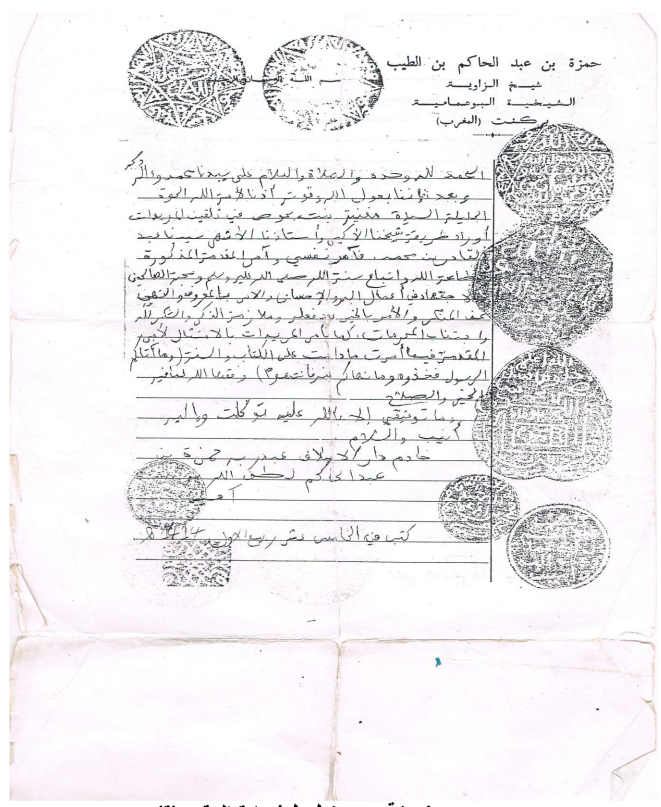
ووفقنا للمراد

یا اللہ تغفر ذنبی

يا الله يوم حشري يا الله استر عيبي

سيدي برحمتك

أنظر فينا نظرة
يا لطيف بالعباد جدد لنا الحضرة
واسقنا كأس الوداد
يا الله طب المعلول
يا الله بجاه الرسول يا الله واشف المضرور
يا الله وف ذي القول



نسخة من مخطوط شهادة المقدم (ة)



الصورة رقم (1) قبة الضريح سيدي الشيخ (صورة من فيديو)



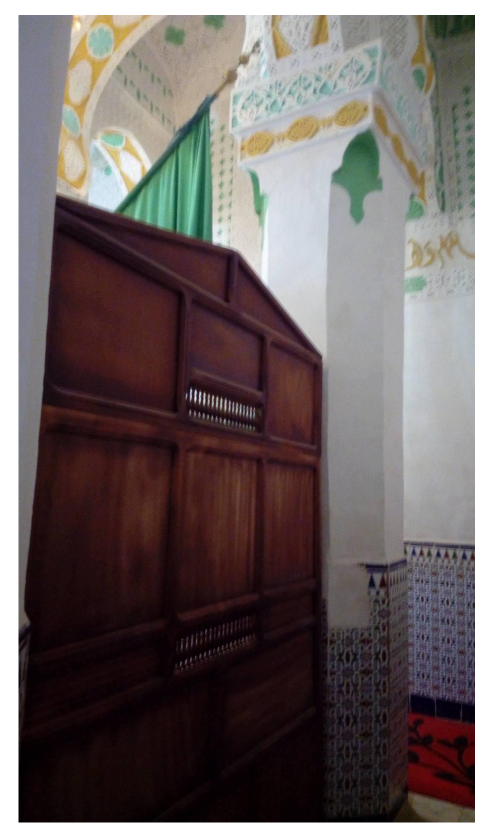
الصورة رقم (2)فرعة سيدي الشيخ



الصورة رقم (3) أبيات من قصيدة الياقوتة



الصورة رقم(4) الغرفة المركزية لضريح سيدي الشيخ داخل القبة



الصورة رقم(5) جانب من غرفة ضريح سيدي الشيخ داخل القبة



صـورة رقم (6) الغرفة اليسرى داخل قبة الضريح سيدي الشيخ فيديو الياقوتة 1988



صورة رقم (7) أداء الياقوتة داخل زاوية سيدي الشيخ (الحي الغربي)



صورة رقم (8) اجتماع أتباع ومحبي الطريقة في ركب سيدي الشيخ جوان 2015



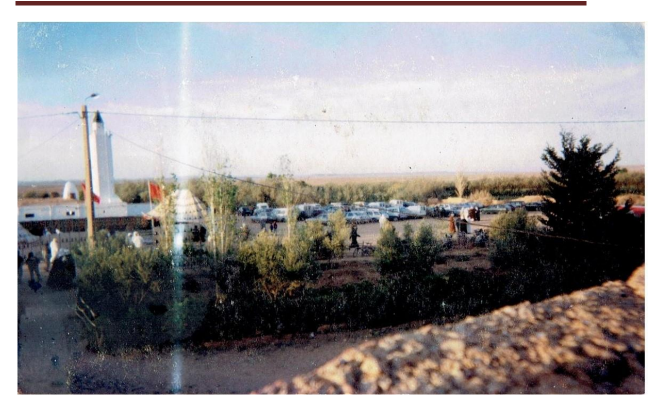
صورة رقم (9) اجتماع أتباع ومحبي الطريقة في ركب سيدي الشيخ ليلا



صورة رقم (10) اجتماع أتباع ومحبي الطريقة في ركب سيدي الشيخ في زاوية



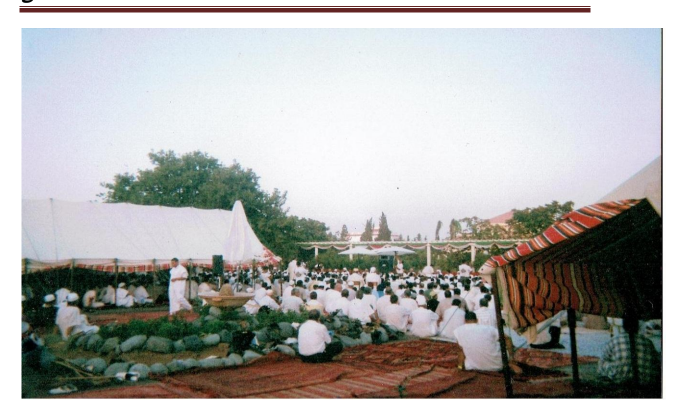
صورة رقم (11) طقس الياقوتة في الزاوية الشيخية البوعمامية



صورة رقم (12) الزاوية الشيخية البوعمامية



صورة رقم (13) احتفالات مئوية داخل الزاوية العلوية بمستغانم



صورة رقم (14) احتفالات مئوية داخل الزاوية العلوية بمستغانم



صورة رقم (15) أماكن ممارسة الطقوس في الزاوية الشيخية البوعمامية (صورة رقم (15)



صورة رقم (16) أماكن ممارسة الطقوس في الزاوية الشيخية البوعمامية (صور فيديو)



صورة رقم (17) خيمة شيخية قرب قبة سيدي الحاج بن الشيخ



صورة رقم (18) خيمة شيخية قرب قبة سيدي الحاج بن الشيخ



صورة رقم (19) خيمة سيدي الحاج عبد الحاكم برقم



صورة رقم(20) سيدي محمد وسيدي أحمد (زاوية سيدي الحاج عبد الحاكم)



صورة رقم (21) مشاركة الأطفال في طقس الياقوتة



صورة رقم (22) مشاركة الأطفال في طقس الياقوتة



صورة رقم (23) مشاركة الأطفال في طقس الياقوتة من فيديو



صورة رقم (24) سبحة الطريقة الشيخية



صورة رقم (25) سبحة الطريقة الشيخية



صورة رقم (26) سبحة الطريقة الشيخية

## المصادر والمراجع

## المراجع بالعربية

- 1- الأحمر فيصل ،معجم السيميائيات،الدار العربية للعلوم الناشرون ، منشورات الاختلاف، الجزائر 2010
- 2- إبراش إبراهيم، المنهج العلمي وتطبيقاته في العلوم الاجتماعية، الشروق، عمان، 2009.
- 3- ابن خلدون عبد الرحمن ،المقدمة،تحقيق عبد السلام شدادي،الجزء03،بيت الفنون والعلوم والأدب،دار البيضاء،2005.
- 4- أبو زيد نصر حامد، إشكاليات القراءة وآليات التأويل، ص7، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء 2005.
- 5- أحمد الطريبق أحمد،الخطاب الصوفي في الأدب المغربي على عهد المولى إسماعيل،الجزء الأول،نفس الطبعة و السنة
- 6- أحمد الطريبق أحمد، الخطاب الصوفي الأدب المغربي على عهد المولى إسماعيل ( الرسائل والشعر ) الجزء02، دار نشر سليتي إخوان، طنجة 2008.
  - 7- أدونيس، الصوفية والسوريالية، دار الساقى، ط4، بيروت، 2010.
- 8- أضاميم المد الساري لصحيفة البلاغ الجزائر، تحقيق عبد السلام بن أحمد الكنوني، الجزء الأول، المطبعة العلوية مستغانم 1986.
- 9- آل سعود سارة ،نظرية الاتصال عند الصوفية في ضوء الإسلام طبعة 1 دار
   المنارة.2011
- 10- آل سيد الشيخ،بوبكر بن مازوزي،الياقوتة نظم سيدي عبد القادر بن محمد،دار الغرب،و هران2004.

- 11- التادلي ابن زيان يوسف ،التشوف إلى رجال التصوف،وأخبار أبي العباس السبتي،الهيئة العامة لقصور الثقافة،القاهرة2011.
- 12- الزاهدي الحسين،التواصل نحو مقاربة تكاملية للشفهي،إفريقيا الشرق،الدار البيضاء،2011.
- 13- السهروردي شهاب الدين ،عوارف المعارف،ضبطه و صححه محمد عبد العزيز الخالدي، دار الكتاب العلمية، بيروت .1999
  - 14- السيوطي، المنحة في السبحة
- 15- الصغير عبد المجيد ،من أجل إعادة تقويم البحث الصوفي في المغرب،الرباطات والزوايا في تاريخ المغرب،مهداة للأستاذ إبراهيم حركات،سلسلة ندوات ومناظرات رقم 69 منشورات كلية الأداب والعلوم الإنسانية بالرباط 1997.
- 16- الطرابيش ميرفت ،عبد العزيز السيد،نظريات الاتصال،دار النهضة العربية،القاهرة.
- 17- العامري نللي، الولاية والمجتمع مساهمة في التاريخ الديني والاجتماعي لأفريقية في العهد الحفصي، منشورات كلية الآداب بمنوبة، تونس2001.
- 18- العيدروس محمد عبد القادر بن الشيخ بن عبد الله ،تعريف الأحياء بفضل الإحياء، في كتاب أبو حامد الغزالي، وإحياء علوم الدين، تحقيق سعد عمران الجزء 5، دار الحديث، القاهرة 2004.
- 19- الغذامي عبد الله ،الثقافة التلفزيونية سقوط النخبة وبروز شعبي،المركز الثقافي العربي. ص2،دار البيضاء 2005.
- 20- الغزالي أبو حامد ،إحياء علوم الدين،تحقيق سيد عمران،الجزء الأول والخامس،دار الحديث القاهرة2004.

- 21- الفجاري مختار، حفريات في التأويل الإسلامي دراسة المجال المعرفي الأصولي الأول للتفسير الصوفي عالم الكتب الحديث إربد-الأردن وجدار الكتاب العالمي عمان- الأردن، 2008.
- 22- القشاني كمال الدين عبد الرزاق ،اصطلاحات الصوفية،ضبطه و علق عليه موفق فوزي الجبر ،الحكمة،دمشق .
- 23- القشيري أبو القاسم عبد الكريم بن هوزان ،الرسالة القشيرية في علم التصوف،تحقيق معروف مصطفى زريق،المكتبة العصرية،بيروت 2008.
- 24- اللبان شريف درويش، عبد المقصود عطية شهام، مقدمة في مناهج البحث الإعلامي، الدار العربية، ط2، القاهرة، 2012.
- 25- المهدي بن شهرة، الطرق الصوفية في الجزائر \*\*\*، دار الأديب، وهران 2004.
- 26- النابسيوري أبو القاسم عبد الكريم بن هوزان القشيري ،الرسالة القشيرية ففي علم التصوف،تحقيق وإعداد معروف رزيق وعلي عبد الحميد الخير،ط2،دار الخير،دمشق 1995.
- 27- الناشر بد الباسط ، موسوعة التصوف، دراسة تحليلية نقدية جامعة للتصوف، الدار التونسية للكتاب تونس2011.
  - 28- الهجيري، كشف المحجوب, ترجمة اسعاد عبد الهادي قنديل, افاقالقاهرة 2016
    - 29- إيكلمان ديل ،الإسلام في المغرب،دار تقبال الدار البيضاء،1991.
- 30- بعطيش يحي ،دراسات في الخطاب الصوفي عند أقطاب الطريقة العلاوية،جمعية الشيخ العلوي للتربية والثقافة الصوفية،برج بوعريريج2009.
- 31- بلحيا بودواية،التصوف في بلاد المغرب العربي،دار القدس العربي،وهران 2009.

- 32- بلعلى أمينة، تحليل الخطاب الصوفي في ضوء المناهج النقدية المعاصرة، الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، 2010.
- 33- بن التواتي التواتي، المدارس اللسانية في العصر الحديث ومناهجها في البحث، دار الوعي للنشر والتوزيع، الجزائر 2008.
- 34- بن عربي محي الدين ،اصطلاحات الصوفية،تقديم عبد الحميد صلاح حمدان،مكتبة مدبولي،القاهرة،1999.
- 35- بن عربي، رسائل بن عربي، تقديم محمود محمد العزاب، ضبط محمد شهاب الدين الولى، دار صادر، بيروت 1997.
  - 36- بوثلجة غياث،مبادئ التسيير البشري،دار الغرب، وهران.
- 37- بودواية بلحيا، الياقوتة، قصيدة صوفية من نظم الولي الصالح سيدي الشيخ، الشلف 1992.
- 38- بوعزيز يحي، مع تاريخ الجزائر في الملتقيات الوطنية والدولية، ديوان المطبوعات الجامعية الجزائرية، الجزائر 1991.
- 39- بوقرة نعمان، المصطلحات الأساسية في لسانيات النص وتحليل الخطاب دراسة معجمية، جدار الكتاب العالمي، عمان-الأردن، 2009.
- 40- تركي إبراهيم، التصوف الإسلامي أصوله وتطوراته، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الاسكندرية 2007.
- 41- حافظ منير ،مظاهر الدراما الشعائرية،التجسيد الجمالي في مظان المقدس ومنظومة التقاليد الإنسانية ،ألنايا للدراسات والنشر والتوزيع دمشق2009.
- 42- حاكمي أحمد بن نعمان،الطريقة الشيخية في ميزان السنة،مكاتب القدس،وجدة 1996.

- 43- حداد يوسف عباس، العذل الديني والمعرفي في الشعر الصوفي، دار الحوار، ط2، اللاذقية 2009.
- 44- خليفي عبد القادر،الطريقة الشيخية،منشورات المجلس الأعلى الإسلامي ،الجزائر 2010.
- 45- دورانتي ألسندرو، الأنثر بولوجيا الألسنية، ترجمة فرانك، درويش مركز الدراسات الوحدة العربية، بيروت 2013.
- 46- دورتيه جان فرنسوا، معجم العلوم الإنسانية ، ترجمة جورج كتورة، كلمة -مجد المؤسسة الجامعية للدراسات، أبو ظبى -بيروت، 2009.
- 47- ذو الفقار زغيب شيماء، مناهج البحث واستخدامات الإحصائية في الدراسات الإعلامية، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة 2009.
- 48- ريكور بول، نظرية التأويل الخطاب وفائض المعنى ، ترجمة سعيد الغانمي، ط2، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2006.
- 49- زايد محمد،أدبية النص الصوفي بين الإبلاغ النفعي والإبداع الفني، عالم الكتب الحديث، إربد-الأردن 2011.
- 50- زيدان يوسف محمد طه ،الطريق الصوفي وفروع القادرية بمصر،دار الجيل،بيروت1991.
- 51-زينولد،أ،نيكولسون،في التصوف الإسلامي وتاريخه،ترجمة،أبو العلا عفيفي،لجنة التأليف والترجمة القاهرة .1959
- 52- سعد الله أبو القاسم، تاريخ الجزائر الثقافي، الجزء الأول الشركة الوطنية للنشر و التوزيع،الجزائر 1981
- 53- سليطين وفيق ،الزمن الأبدي الشعر الصوفي،الزمان الفضاء،الرؤيا،دار نون للدراسات والنشر اللاذقية 1997.

- 54- ضريف محمد ،مؤسسة الزوايا بالمغرب،منشورات المجلة المغربية لعلم الاجتماع السياسي،الدار البيضاء1992.
- 55- طواهرية عبد الله ،الياقوتة نظم الولي الصالح سيدي الشيخ،مطبعة الهلال،وجدة 1992.
- 56- طواهرية عبد الله،إمتاع القراء بشرحي الياقوتة والحضرة الغراء نظم العلامة الشيخ أبي محمد سيدنا عبد القادر بن محمد بن سليمان بن أبي سماحة البكري الصديقي المتوفي سنة 1025هـ-1616 طبعة 02 منشورات دار الأديب،وهران2007.
- 57- عبد الحق منصف ،أبعاد التجربة الصوفية،الحب الإنصات الحكاية،إفريقيا الشرق،الدار البيضاء 2006.
- 58- عبد الحكيم حسان، التصوف في الشعر العربي الإسلامي، دار العراب دار نور للدراسات والنشر والترجمة، دمشق 2010.
- 59- عبد الله ركيبي ، الشعر الديني الجزائري الحديث،الشعر الديني الصوفي،الجزء الأول،دار الكتاب العربي،الجزائر 2009.
- 60- عزب محمد، الحب والخمر من الشعر الدنيوي إلى الشعر الصوفي دراسة نقدية تحليلية، هلا، الجيزة 2005.
- 61- عشوي مصطفى ،أهمية الاتصال في تسيير المؤسسات في كتاب علم الاتصال، لمجموعة من المؤلفين.
- 62- عفيفي أبو العلاع، التصوف الثورة الروحية في الإسلام،دار المعارف،القاهرة1963.
- 63- عمر خليل معن، نظريات في علم الاجتماع، دار الشروق، الأردن-رام الله، 1997.

- 64- عودة أمين يوسف ،التصوف شهودا وحبا وخطابا،عالم الكتب الحديث,اربد- الأردن 2012
- 65- غلاب عبد الكريم، أزمة المفاهيم وانحراف التفكير مركز دراسات الوحدة العربية،بيروت1998.
- 66- فاروق أحمد مصطفى، الأنثر بولوجيا ودراسة التراث الشعبي، دراسة ميدانية، كلية الآداب جامعة الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، 2008.
- 67- فهرس مخطوطات التصوف، مراجعة وتقديم أحمد شوقي بنبين ج1 و2 ، المطبعة والوراقة الوطنية الداوديات، مراكش 2010.
- 68- فولف كريستوف ، علم الأناسة والتاريخ والثقافة والفلسفة، ترجمة أبو يعقوب المرزوقي، دار المتوسطية للنشر، كلمة أبو ظبي، 2009.
- 69- لبيب طاهر ، سوسيولوجيا الغزل العربي الشعر العذري نموذجا،ترجمة مصطفى المسناوي،دار الطليعة ،بيروت 1988.
- 70- لومبار جاك ،مدخل إلى الأنثربولوجيا،ترجمة حسن قبسي،المركز الثقافي العربي،بيروت1997.
- 71- ليفي-ستروس كلود، الأنثر بولوجيا البنيوية، ترجمة مصطفى صالح، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق 1977.
- 72- لينجر مارتن ،ما هو التصوف،ترجمة توفيق محفوظ،أشرف شودة،آفاق للنشر،القاهرة 2015.
- 73- ماسينيون ومصطفى عبد الرزاق،التصوف،ترجمة إبراهيم حور رشيد،عبد الحميد يونس،حسن عثمان،دار الكتاب اللبناني،مكتبة المدرسة،بيروت1984
- 74- مجموعة من المؤلفين، التاريخ وأدب المناقب،منشورات الجمعية المغربية للبحث التاريخي منشورات عكاظ 1984

- 75- مجموعة من المؤلفين، التواصل والتثاقف، منشورات عالم التربية، الدار البيضاء 2010.
- 76- محمد عابد الجابري، (بإشراف)، التواصل النظريات والتطبيقات، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت.
  - 77- محمود شاكر جودت، الاتصال في علم النفس دار صفاء، عمان 2013.
  - 78- مرتاض عبد الجليل، في مناهج البحث اللغوي، دار القصبة الجزائر، 2003.
- 79- مرتاض محمد، التجربة الصوفية عند الشعراء المغرب في الخمسية الهجرية الثانية، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر 2009.
  - 80- من منشورات الخزانة الحسنية القصر الملكي الرباط.
- 81- مييج بيرنار، الفكر الاتصالي، ترجمة أحمد القصوار، دار توقبال للنشر، الدار البيضاء 2011.
- 82- نيكولسون زينولد،أ، ،في التصوف الإسلامي وتاريخه،ترجمة،أبو العلا عفيفي،لجنة التأليف والترجمة القاهرة 1959.
  - 83- هلال هيثم، ديوان إبن القارض، دار المعرفة ط3، بيروت، 2008.
- 84- هويدي يحي ،تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية،الجزء الأول في الشمال الأفريقي،مكتبة النهضة المصرية،القاهرة 1965.

# الدراسات الأكاديمية

85- أمتير الحسنية،السماع الصوفي والحضرة في الزاوية المامشاوية بتلمسان،دراسة ميدانية وصفية،إشراف عبد الحميد حاجيات،رسالة لنيل شهادة الماجستير تخصص فنون شعبية قسم الثقافة الشعبية كلية الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية جامعة بلقايد بوبكر تلمسان2004-.2005

86- عبيدلي أحمد ،الخطاب الشعري الصوفي المغربي في القرنين السادس والسابع هجريين،دراسة موضوعاتية فنية ،ماجستير في الأدب المغربي القديم،كلية الآداب والعلوم الإنسانية،جامعة الحاج لخضر باتنة2004-.2005

87-عبيد بوداود ،ظاهرة التصوف في المغرب الأوسط ما بين القرنين السابع والتاسع الهجريين (13م-15م) رسالة لنيل شهادة الماجستير ،الإشراف غازي مهدي جاسم،قسم التاريخ وعلم الآثار ،كلية العلوم الإنسانية والحضارة الإسلامية جامعة وهران 1999-2000.

88-غرس الله عبد الحفيظ، المؤسسة التقليدية والتحديث ( الزاوية العلاوية نموذجا) رسالة ماجستير في علم الاجتماع التنمية،قسم علم الاجتماع جامعة وهران 1999-2000.

### المجلات

89-المناهل العدد 82-83 السنة. 2008

90- السباعي عباس سليمان حامد "جماليات الموسيقى الروحية و الدينية و الدنيوية في السودان" الملتقى الدولي جويلية 2007 ، انثروبولوجيا و موسيقى العدد 6 المركز الوطني للبحوث في عصور ما قبل التاريخ و علم الانسان و التاريخ، وزارة الثقافة الجزائر .2008

91-السعيدي عبد الحي بن محمد " الشعر والتصوف عند شعراء المغرب الطاهر بن الغفراني مثلا(1284-1374هـ) المناهل العدد 82-83 السنة .2008

92-العماري الطيب "الزوايا والطرق الصوفية في الجزائر التحول من الديني غلى الدنيوي ومن المقدس إلى السياسي دراسة أنثر بولوجية " مجلة العلوم الإنسانية والاجتماعية العدد 15 جوان 2014 جامعة ورقلة.

93-المرزوقي حسن " الإسلامي الطرقي في مستويات التأصيل "عمران العدد الثاني ،المركز العربي للأبحاث و دراسة السياسات الدوحة،2012.

94- بوبريك رحال "الزوايا بين الكتاب والسيف" مجلة أمل العدد 22-23 ،دار البيضاء.2001

95- بوجمعة رضوان "أنثربولوجيا الاتصال من الكلام إلى الفعل الاتصالي المألوف"مجلة الفكر والمجتمع العدد 02 أفريل.2009

96-حبار مختار "سيميائية الخطاب الشعري عند الصوفية"مجلة الحداثة العدد 02 جوان.1993

97-رمزي عبد القادر "الظواهر الصوفية والنسقية الإسلامية " رؤية إسلامية مقارنة"إسلامية المعرفة العدد36 السنة التاسعة.2004

98-عزام محمد مصطفى "التغريد عند أهل التفريد" مجلة عوارف العدد 03 طنجة 2006.

99-عشوي مصطفى "الإنسان الكامل في الفكر الصوفي دراسة نقدية" مجلة التجديد العدد السابع الجامعة الاسلامية العالمية بالمغرب .2000

100-عمر اني محمد "ممارسة السماع عند الزاوية الوزانية " نفس المجلة و العدد.

101-فيلالي عبد الوهاب "ظاهرة اللذة في اللغة عند الصوفية أصول وتجليات وبواعث"

102-مولاي ناجم " مفهوم الإنسان الكامل في الفكر الصوفي "مجلة العلوم الإنسانية والاجتماعية العدد 07 جانفي 2012 جامعة ورقلة.

103-مجلة التجديد،مجلة فكرية نصف سنوية العدد السابع،الجامعة الإسلامية العالمية ماليزيا فبراير 2000.

104-مفتاح بد الباقي "السماع عند الشيخ الأكبر محي الدين بن عربي" نفس المجلة و العدد.

105-صالحي محمد إبراهيم " الدين بوصفة شبكة دلالية :مقاربة كليفورد غيرتز " ترجمة مصطفى مرضى، إنسانيات عدد 50 سنة 2010.

## المعاجم:

106- ابن منظور، لسان العرب، مجموعة من المحققين، دار المعارف القاهرة (بدون سنة).

107- الحنفي عبد المنعم ،معجم مصطلحات الصوفية،دار المسيرة،بيروت. 198

108- بونت بيار، إيزار ميشال، معجم الأنثر بولوجيا، ترجمة مجد مصباح الصمد، معهد العالم العربي للترجمة بيروت . 2006

109- خشبة غطاس عبد الملك ، معجم الموسيقى الكبير،المجلس الأعلى للثقافة القاهرة .2003

110- مجموعة من المؤلفين، معجم مصطلحات الثقافة والمجتمع، ترجمة سعيد الغانمي، مركز الدراسات الوحدة العربية، بيروت 2010.

# الموسوعات:

111- العجم رفيق، موسوعة مصطلحات التصوف الإسلامي،مكتبة لبنان ناشرون.1999

112-الدجاني مهدي ،موسوعة مفاتيح الكلام،دار العلم للملايين،بيروت .2010

113-بن بريكة محمد، موسوعة الطرق الصوفية، الاتصال والبيان لمصطلح أهل العرفان المعجم الصغير، الجزء الأول، دار الحكمة، الجزائر 2006.

114-بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية الجزء الثاني.

115-بن بريكة، موسوعة الطرق الصوفية الجزء السابع.

116- مجموعة مؤلفين، موسوعة الأديان، المسيرة، دار النفائس بيروت 2002.

# المراجع باللغة الأجنبية

117- Boubakeur H., Sidi cheikh un soufi Algérien, Maisonneuve et la Rose,paris 1990.

118-Bougnoux D., science de l'information et de la communication, Larousse, paris, 1993.

119-Bourdieu P., Esquisse d'une théorie de la pratique, Droz, paris1972.

120-Bourdieu P., le sens pratique, Minuit ; paris 1980

121- Collectif, La communication Etat des savoris, Edition sciences Humaines, Auxerre cedex 1998.

122-Collectif, les voies d'Allah, les ordres mystiques dans le monde musulman des origines à aujourd'hui, Fayard, paris 1996.

123-Debray R., cours de médiologie générale, Gallimard, paris 1992.

124-DHINA A., les Etate de l'occident musulman du XIV et XV siècles institutions, ENAL, Alger1984.

125-Dépond O., copollani Xavier, les confréries religieuses musulmanes, Adolphe Jourdan ; Alger 1897.

126- Des clos J(sous la direction), l'anthropologie spituelles ,MDIAPAUL, paris,2001.

- 127- ELIADE M., le sacré et le profane ; Gallimard, paris 1965.
- 128- GEERTZ C., observer l'Islam, changements religieux au Maroc et en Indonésie, traduit Jean-Baptiste GRASSET, la decouverte.paris1992.
- 129- GELLNER E., postmodernism, Reason and Religion ,Route DGE, London and New work 1992.
- 130- GRAWITZ M., LOCA.T, Traité des sciences politique, V.N04, puf, paris1982.
- 131- Houtsman M.TH et autres, Encyclopédie de l'Islam dictionnaire géographie ethnographie Biographique, Tome IV, LEYDE librairie et imprimerie E.J.BRILL, paris librairie C.KLINCKSIECK, LILLE, 1934.
- 132- JAKOBSON R., essais de linguistique Reed Edition de minuit paris1981.
- 133- LAIBI S., soufisme et l'art Visual, iconographie du sacré, l'Harmattan, paris 1998.
- 134- Lamartine et Lacroix, Etude descriptive de la région entre le tiniet et Gourara, par le gouvernement général de l'Algérie T1, 1986.
- 135- Lazar J., la science de la communication 2 éme édition DAHLAB, Alger 1993.
- 136- Milad A., El yaquota poème mystique de sidi cheikh (1533-1616), entreprise nationale du livre, Alger 1986.
- 137- Moles A., théorie structurale de la communication et société, Masson, paris 1986.
- 138- Rivière C., Socio-anthropologie des religions, ARMAND COLIN, paris ,1997

139- Sfez L (sous direction de) dictionnaire critique de la communication, Tome, pud, paris 1993.

140- Sourdel D. et Janine, Dictionnaire historique de l'Islam, PUF, PARIS1996.

141-TOUATI H., entre dieu et les hommes; lettrés; saints, et sorciers en Maghreb (17 siècle) EHSS, paris 1994.

142- WINKIN Y., Anthropologie de la communication de la théorie au terrain, Seuil, 2001.

143- Winkin (sous direction de) la nouvelle communication, le seuil, paris, 1981.

144-CHACHOA Kamel, Zwawa et ZAWAYA, l'Islam la question Kabyle et l'Etat en Algérie Autour de la Rissala (épitee) les clairs arguments qui nécessite la reforme des zawaya Kabyle, d'Ibnou Zakri, thèse nouveau régime de sociologie, sous la direction de Fanny COLONNA EHESS, paris 2000.

145--CHIH R., Soufi et confréries mystiques dans l'Egypte contemporaine, doctorat sous la direction M.Robert ILBERT université de Provence Aix-Marseille 1996.

146-ELABAR F., Musique, rituel et confréries au Maroc ; les Issawa, les Hamadcha et les gnawa, thèse pour obtenir le grade de docteur de l'EHESS, Discipline Anthropologie directeur de thèse marc GABORIEAU.

147-GHALI B., le renouveau des zaouia en Algérie, thèse de doctorat directeur de thèse Jean-Robert HENRY.

-http://www.iep.univ-cezanne.fr/media/ghali.pdf.23/10/2009.

148-Houist M.l'anthropologie linguistique (sans Edition)1971.

149-Johnstone B, Marcellino W; Dell Hymes and the Ethnography of communication Département of English, Dietrich collège of Humanities and social sciences, January 2010, published in the sage Handbook of sociolinguistics.

## http://repository.cmu.edu/english

150-NABTI M., les Aissawa citadin du Maroc, rituel de transe et représentation transformation de l'esterique d'une culture, Institut Maghreb Europe, paris 2002.

151-Dubuisson D. ,Anthropologie poétique in l'homme N°111-112 JUILLET –DECEMBRE 1989.

152-les ouled sidi cheikh, Revue Tunisienne, T16 1909/T17-1910.

153-LORAI-J., ROVSING OLSEN mirian « musique anthropologie, la conjonction nécessaire l'homme N°171-172, Ed EHESS, paris 2004.

الصحيف

154-Le soir d'Algérie samedi 28 mars 2009.

المواقع الالكترونية

155-www.Univ-ouargla.dz/pages web/press universitaire /doc...s07/s07 10pdf.

156-www.iep.Univ-cezanne.Fr/ media/ Ghali .pdf.23/10/2009.

-لطف الله بن ملا عبد العظيم خوجة « الإنسان بين الإسلام والفكر الصوفى:

www.Saaid.net /Doat/Khojah /78.htm.

157-شاهد يحي وحيد" التكايا في المدن الإسلامية الشواهد التكافل الاجتماعي والقيمة التراثية":

www.arrafid.ae / arrafid /p16-1-2011.

158-بن قادة حورية "فن السماع الصوف":

www.aljounaid.ma / article.aspx.c=5878( 13/06/2015).

951-عبد الرحمان السلمي، كتاب السماع، موقع موسوعة السماع الصوفي والروحي العالمي:

/http://Sama3ro.word pressعبد الرحمان

160-يعقوب بن إسحاق الكندي، رسالة خبر صناعة التأليف:

www.Saramusik.org

161-بن عربي، الفتوحات المكية:

www.almostapha.com/(1) arabi.pdf

162-الطريقة الشيخيـة

www.cheikhiya.Fr

مواقع الإنترنيت:

www.almaany.com/ar/dict/ar-ar/

www.arthropos.com/

556-html.www.uzine.net/article

تهدف هذه الدراسة إلى فهم طبيعة الاتصال في الحياة الروحية الصوفية, بمقاربة انثروبولوجية و مساهمة سميائية و نسقية قد تكون قليلة التناول إذا ما قورنت بدراسة التصوف في الحقول المعرفية الأخرى هذه الدراسة هي محاولة خوض في حقل براه الكثير انه حقلا معقدًا إن تعلُّق الأمر بالتصوف أو الاتصال, أردنا من خلاله التطرق إلى فكرة جديرة بالاهتمام و هي محاولة لتأسيس فكرة الاتصال الصوفي بالمنظور الانثربولوجي بالبُحث في الأبعاد و القيمة الاتصالية الَّتي تظهر في أبعاد الاتصال و الوظيفة الاتصالية في بعض ما أنتجته التجربة الصوفية:

- المصطلح الصوفي العتبات (العناوين) الكتابة الصوفية الشارحة الشعر الصوفي الياقوتة مثالا الزاوية مؤسسة التصوف الطرقي

- طَقُسُ السَمَاع الصوفي للله الله الله على عدة مناهج لها علاقة بالمناهج السيميائية و النسقية و الانثروبولوجية لدراسة هذا الاتصال لدراسة هذا الاتصال الصوفي الروحي الرمزي المتعدد الأبعاد و الوظائف.

### Résumé :

Cette étude vise à comprendre la nature de la communication dans la vie spirituelle soufie, avec une approche anthropologique et une contribution sémiotique et systémique qui peut être peu traitée par rapport à l'étude du soufisme dans d'autres domaines de la connaissance. La présente étude tente d'aborder un champ considéré comme étant très complexe, quand il s'agit du soufisme ou de la communication, à travers lequel nous voulions aborder une idée très intéressante qui serait une tentative d'élaboration d'un concept de la communication mystique par une vision anthropologique en examinant les perspectifs et la valeur communicative qui apparaissent dans des dimensions de la communication et la fonction communicative dans une partie de ce qui a été produit par l'expérience soufie:

- La terminologie Soufie
- Les Seuils (titres) de l'écriture soufie explicative
- La poésie Soufie : Exemple de la YaQout'tah
- La Zaouia : institution de soufisme confrérique
- Le rite de Samaa (l'écoute) mystique soufi

Pour étudier ce sujet, on s'est appuyé sur plusieurs méthodes liées aux approches sémiotique, systémique et anthropologique pour mettre en évidence cette communication spirituelle mystique, symbolique, multidimensionnelle et multifonctionnelle.

#### The summary

This sudy is designed to understand the nature of the spiritual and sufis (mystical) communication with an anthropological approach and semiotic and systemic contribution which could be less dealt with in comparison to the study of Sufism (mysticism) in other cognitive fields.

This study is an attempt to get involved in a field which is perceived by many researchers as a complicated one when it is related to Sufism or spiritual communication; thus we aimed to deal with a worthwhile thought (idea) through this study which is also an attempt to set up the idea of sufis or mystical communication with an anthropological perspective through a reseach in the communicative value which appears in the communicative dimensions and function in some of what have been resulted by the sufis experience.

- -The sufis term (mystical vocabulary)
- -The doorsills (titles) The metatheoric or interpretive sufis writing.
- -The Sufis Poem (like Yakuta)
- -El-zaouia (sufis institution for 'confrerie' Tariga sufism)
- El-Samaa (The sufis audition ritual)

To pursue this theme, we used many methodological processes related to the semiotic, systemic and anthroplogical methods so as to study this spiritual sufis and symbolic communication of multi- dimensions and functions.